

## فهرست مضامين

|        |            |                               |              | ·                               |
|--------|------------|-------------------------------|--------------|---------------------------------|
|        | M4         | ازسرنواسلام لايابول           | ٣٣           | عرض مترجم                       |
| •<br>- | r9         | مخلوق کی تعریف                | ۳۸۰          | حالات امام قشيري وسيد           |
|        | <b>~9</b>  | افعال کا خالق صرف اللہ ہے     | 171          | مقدمه كتاب                      |
|        | ۵٠         | مقصود كيسے حاصل هؤ؟           |              | وباب                            |
|        | ۵٠         | موحدكون؟                      |              | اصولی مسائل میں صوفیاء کے عقائد |
|        | ۵٠         | محض دعاء ہے کیا ہوگا؟         | ď۵           | ا بو بمرشبلی کا قول             |
|        | <b>△</b> • | دعویٰ ر بو بیت                | ۳۵           | يهلا فرض                        |
|        | ۵٠         | توحيدكياہے؟                   | ۲ کی         | عقد حكمت                        |
|        | ۵۱۰        | توحيرصرف ايك جملهين           | <b>M.A</b> . | عقل ٔ حکمت اورمعرفت             |
|        | ۵۱         | صفات کی بقاء اس کی بقاء سے ہے | ľΥ           | توحیدجنید مواقد کے ہاں          |
|        | ۵۱         | صفات فعل اورصفات ذات          | ۳٦           | معرفت؟                          |
|        | ٠.         | روح مخلوق ہے                  | ۲۷           | توحیدبوشجی کے ہاں               |
|        | ۵۱         | بھلاکیے ممکن ہے؟              | ٣2           | توحيدجامع مانع                  |
|        | <b>6</b> 7 | اللدكى صفات                   | ۳۸           | توحیدذوالنون مصری کے ہاں        |
|        | ar         | مع کے دومعنی ہیں              | ۳۸           | ايان؟                           |
|        | or         | الرحمن على العرش استوى        | ۳۸           | كرامتاستدراج                    |
| ,      | ٥٣         | ریمی شرک ہے                   | ۳۸           | ياؤلكيما؟                       |
|        | or         | ثم دنا فتدلی                  | ۳۸           | حقیقی مؤمن کا وعولی             |
|        | ٥٣         | الله کهاں بیں؟                | 14           | د پدارخداوندي کي کيفيت          |
|        | or         | ٠ قرب کي حقيقت                | ۲۹           | سب سے زیادہ اللہ کامشاق دل      |
|        | or         | شيطان اورمسكه خلق قرآن        | 14           | تیسرامعبودکہاں ہے؟              |
|        | , ·        |                               |              | •                               |

|       | فهرست مفامین فهرست مفامین        | 1         |               | تصقه كادنسانيكوبيا     |              |
|-------|----------------------------------|-----------|---------------|------------------------|--------------|
| 41"   | روزه تو ژدیا                     | ۵۳        |               | وق بين                 | حروف مخل     |
| 45    | 👁 حفرت سری سقطی مختاللهٔ         | ۵۳        |               |                        | تو حيداور    |
| 71    | كرامت معروف                      | ۵۳        |               |                        | اعلى مجلس    |
| 41"   | سب سے بڑے زاہر                   | ۵۳        | •             | <b>ت</b> ہے۔           | روح مخلو     |
| 'HIY' | تصوف ببری نبیشه کی نظر میں       |           |               | صفات بارآ              | •            |
| 70    | محبت خداوندي                     | •         | کے آ کینے میں | ''تصوف'' تاریخ         |              |
| 71    | تمين سال تك استغفار              | ۵۷        |               | ت ابراہیم بن ادھم میشد | 🗬 حفز ,      |
|       | ورع کی انتباء                    | ۵۸        |               | تو یٰ`                 | آ پ کاتفا    |
| ar    | حفرت سری کی دعا                  | ۵۸        | • •           | ا درجه اور جهد گھاٹیاں | صالحين كا    |
| 40    | اورکوزه تو ژویا                  | ۵۸        |               | واس سركوسب!            | خوب مار      |
| 40    | 👁 حضرت بشر حانی میشد             | ۵۹        |               | ساری                   | كمال انك     |
| ar    | تو به کا واقعه                   | ۵٩        | · ·           | ت ذوالنون مصرى مُثالثة | 🗬 حفر په     |
| 77    | منازل ابرارتک کیسے جا پہنچے؟     | ۵۹        |               | <u>د</u>               | ارشادات      |
| YY    | حضرت خضر ماليناً سے ملا قات<br>• | <b>Y•</b> |               | فبر                    | توبه كاواق   |
| 44    | جوتا خريدلو!                     |           |               | · •                    | ارشادات<br>ن |
| 44    | صاحب ورع تھے                     | <b>Y•</b> |               | نيل بنعياض بيسية<br>ي  |              |
| 44    | عافيت كوسالن بناليتا ہوں         | ۲+ ،      |               | ڈ اکوسے بزرگ           | قصيل         |
| 44    | اقوال وارشادات                   | YI.       | • .           |                        | ارشادات      |
| 44    | 🏚 حفرت حارث بن اسدمجا سبی میشد   | 11        |               | ت معروف كرخى به الله   |              |
| ۸۲    | ورع کی انتها                     | 71        |               | نے کا واقعہ            | ,            |
| ۸۲    | یشخ بزرگوں کی نظر میں            | 71        |               | وندی میں چور           |              |
| ۸۲    | حضرت نے کھانائہیں کھایا          | 44        |               | •                      | عمل کیا۔     |
| 49    | 🗢 حضرت داؤ د طائی بیشهٔ          | 44        |               | , کی نصیحت             | _            |
| 44    | كمال احتياط                      | ٦'n       |               |                        | وصيت         |

|                 | فرست مفامن                          |            | تصنيف كادنسانيطوييا       |
|-----------------|-------------------------------------|------------|---------------------------|
| 40              | كمتب ميں                            | 49         | توبه كاواقعه              |
| ۷۵              | خوراک                               | 49         | گوشه<br>سینی              |
| <b>4</b>        | نفس کے لیے عذاب                     | 4•         | داؤدكي دعا                |
| <b>4</b>        | ابوسليمان عبدالرحمٰن داراني مينينية | ۷٠         | زبدكاعالم                 |
| <b>4</b>        | اقوال                               | ۷          | داؤدم گئے                 |
| 44              | شريعت كى تائىدلازى                  | ۷٠ ٠       | اقوال                     |
| 44              | هر چیز کی علامت                     | :4•        | 👁 حضرت شفق بلخي ميسة      |
| <b>44</b>       | قلب کازنگ                           | 41         | تو به کا واقعه            |
| <b>LL</b>       | اب ہمیشہ ہاتھ پھیلاؤں گا            | 41         | ز مړکی ایک اوروجه         |
| 44              | ارے! توسور ہاہے                     | <b>4</b> 1 | زاہدین گئے                |
| 44              | میری ذات کی قتم                     | 47         | تم کیامحسوں کررہے ہو؟     |
| ۷۸.             | 🏚 حفرت حاتم اصم محيالية             | <b>4</b> r | اقوال                     |
| ۷۸              | اصم نام کی وجبہ                     | <b>4</b>   | حضرت ابويزيد بسطاى تيهيية |
| ۷۸٬۰            | شيطان كاسوال حاتم كاجواب            | 47         | تمين ساله مجامده          |
| ۷۸              | , عافیت کادن                        | 44         | ابویزیدواپس ہوگئے         |
| 4Λ <sup>,</sup> | ایک کرامت                           | 20         | عورتول سے نجات            |
| <b>4</b> 9      | 👁 حضرت یچیٰ بن معاذ رازی میشد       | <b>2</b>   | زېدبايزيد کې نظرميں       |
| ∠9              | اقوال                               | 24         | نفس كى مخالفت             |
| <b>4</b> 9      | مب <i>بوک</i>                       | ۷۳         | نماز بین حالت             |
| 49              | زہد کیا ہے؟                         |            | نفيحت                     |
| 4               | نفس کے لیےمفیرترین                  | 25         | مجھےشرم آئی               |
| <b>4</b> 9      | خدااس مال میں برکت ندد ہے           | 20         | 👁 حفرت سہل تستری مُیکٹیڈ  |
| <b>\•</b>       | بهترين قول                          | 20         | جب میں تین سال کا تھا     |
| <b>\•</b>       | 🗢 احمد بن خضر وپیلخی میشنید         | ۷۳         | ارے! تو ذکر نہیں کرتا     |

|             | فبرست مضاجين                          |                                |           | 3-48 <b>6</b>   | تصوف كادنسانيلينيا       |                        |
|-------------|---------------------------------------|--------------------------------|-----------|-----------------|--------------------------|------------------------|
| ۸۵          |                                       | 🗢 حفرت منصور بن ممار موافق     | ۸٠        |                 | رآ راء                   | مثائخ ک                |
| ٨۵          |                                       | بہترین کباس                    | ۸٠        |                 | <b>2</b>                 | وتت زر                 |
| ۸۵          | •                                     | توبه كاسبب                     | ۸.        |                 | ت'خوا ہش نفس             | نيند'غفله              |
| ۸۵          |                                       | اس کے لیے ایک کری رکھو         | At        | ئىنىد<br>بۇانلە | ت احمد بن الى الحواري    | ۵ حفز ر                |
| ۲A          | تصار نخشة                             | 🗗 حضرت حمدون بن احمد بن        | Al        |                 |                          | دنيا                   |
| ۲A          |                                       | وعظ کب کرے؟                    | ΛI        |                 | • · ·                    | باطلعمل                |
| řΑ          |                                       |                                | ۸۱ *      |                 | t e                      | بهترين                 |
| ۲۸          |                                       | نفيحت                          | ۸۱ ,      |                 | ن                        | سخت تري                |
| r.          |                                       | احتياط                         | Al        |                 | مع عمر الحداد مِنْ الله  | • ابوحف                |
| ۸۷          |                                       | اقوال                          | <b>A1</b> |                 | كفركا بيش خيمه           | گناه                   |
| ۸۷          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • حضرت جنيد بن محمد مُواللة    | i Ar      |                 | ?(                       | جوانمردك               |
| ۸۷          |                                       | عارف کون ہے؟                   | Ar        |                 |                          | آ ذاب                  |
| ۸۷          |                                       | اعمال کے بارے نظریہ            | Ar        |                 | ت ابوتر اب خشى بيسك      | ۵ حضر ،                |
| ۸۸          |                                       | اقوال                          |           |                 | راک کیاس اور مسکن        | فقير کی خو             |
| ^^ -        |                                       | بیلم کہاں سے حاصل کیا؟<br>ن    |           |                 | ب اورخلوص                | صدق دا                 |
| ۸۸          |                                       | <b>چا</b> رسور کعت نفل         |           | ١               | ارمیں جا کر بیٹھ         | جاباز                  |
| <b>^</b>    |                                       | وفات کے وقت                    | ٨٣        |                 |                          | •                      |
| <b>^9</b>   |                                       | 🗢 حضرت ابوعثان جبری            | ۸۳        |                 | ل کھایا؟                 |                        |
| <b>^9</b>   |                                       | <b>چار باتیں</b><br>ک          |           | •<br>•          | ت عبدالله بن خبيق وميالة |                        |
| <b>A9</b> . |                                       | ادب کی برکت<br>ر               | ۸۳        |                 | יט                       | ح <b>إ</b> رخصلتر<br>غ |
| 9+          |                                       |                                | ۸۳        |                 | •                        | ، عم                   |
| 9+          |                                       | آ داب محبت!<br>م               | ۸r        |                 | و ن نبیس؟                |                        |
| 4+          |                                       | 🗢 شخ احمد بن محمد نوری مُذاللة | ٨٣        |                 | <del>.</del> .           | خوفاو                  |
| 9• .        |                                       | شریعت کی پابندی                | ٨٣        | (               | ت احمد بن عاصم انطا کی   | ٥ حفر                  |
|             |                                       |                                |           |                 |                          |                        |

*:* .

|             | فبرست مضاجن         |                               | 1    |             | تصقف كادنسانيطونيا            |               |
|-------------|---------------------|-------------------------------|------|-------------|-------------------------------|---------------|
| 94          |                     | اقوال                         | 19   |             | كامجامده                      | بيسسال        |
| 9/          | ترندى مجافلة        | 🏚 حضرت ابوعبدالله محمر بن على | 91   |             | بن يجي الجلاء ميشة            | • شخ احم      |
| 94          | *                   | أقوال                         | 91   |             | عولا                          | وروازه شاكح   |
| 9.4         | مذى ومخاطقة         | 🏚 حضرت محمد بن عمر الوراق تر  | 95   |             | ودموحد                        | زابد شابدا    |
| 94          |                     | طمع سے سوال وجواب             | 97   |             |                               | كرامت         |
| 9.4         |                     | پخته اراد بے کی اہمیت         | 91   |             | غررونيم بمضلة                 | 🕈 شخ ابرهٔ    |
| 9.          | 7. 10 m             | 🗢 حفرت ابوسعیدا حدفز از پُر   | 91   |             |                               | أقوال         |
| 99          |                     | شيطانی جال                    | 91"  |             | ن کے وقت پانی                 | صوفی اور د    |
| 99          | <b>5</b>            | 👁 حضرت ابوعبدالله مغربی می    | 914  |             | لبلغ<br>بدالله البلحى مِينَهَ | 🗗 شخ ابوء     |
| 99          | تكه بن مسروق ومطلقة | 🗢 حضرت ابوالعباس احمد بن      | 91"  | •           | ا مات                         | برسختی کی علا |
| 7++         | اميت                | مسلمان کی عزت و ناموس کی ا    | 91"  |             |                               | قوال          |
| 1++         | اصبهانى مُعالقة     | 🗢 حضرت ابوالحن على بن سهل     | 91"  |             | لوگ                           | عاِرنتم کےا   |
| f**, ·      |                     | اقوال                         | ٩٣ . |             |                               | ני <b>ג</b>   |
| 1••         |                     | حفرت ابو گرجری پیشته          | 914  | ي           | بن تصرزقاق الكبير مُعَالَّا   |               |
| 1+1         |                     | دوران مصيبت حالت              | 917  |             |                               | ورع كاعالم    |
| 1+1         |                     | نفس کی سرکشی کا انجام         | ٩٣   |             | وبن عثان على مِثالثة          | 🗗 شخ عمر و    |
| 1+1         | 14 m                | 🗢 حضرت احمد بن عطاءالآ د مي   | 90   |             |                               | وحير          |
| 1+1         |                     | بدترين غفلت                   | 90   |             | ن بن حمز ٥ رُخالَةُ           |               |
| 1+17:       | ά                   | 🗢 حضرت ابراہیم الخواص مُحَةِ  | 44   |             | رنو الخل                      | عاليس ہزا     |
| 1+1         | •                   | ا ہمیت علم                    |      | •           | ابوعبيد بسرى مينيد            | -             |
| 1+ <b>ř</b> | •                   | دل کی دوا                     | 94   | •           |                               | لك جھيكنے!    |
| 1.7         | <u>ن</u><br>يخاطب   | 🗢 حفرت عبدالله بن محمد خراز   |      | ئى<br>ئاللە | ،شاه بن شجاع کر مانی بُرُ     |               |
| 1+1         |                     | بھو کے رہنے کی فضیلت          | 94   |             | ت کا صلہ                      | يگاه کی حفاظ  |
| 1.1         |                     | 👁 شخ بنان الحمال نيسية        | 92   |             | اليوسف بن حسين مُعَالِمَةُ    | • حفرت        |

|            |                                        |       |                  | تصفيف كإينانيا                    |                    |
|------------|----------------------------------------|-------|------------------|-----------------------------------|--------------------|
| 1+9        | بهترين وقت                             | 1+1"  |                  | ابلندمرتبه                        | صونياءك            |
| 11•        | • حفرت محمد بن عبدالو باب ثقفي ميشة    | 1+1"  |                  | ئیرے آھے                          | بنان               |
| <b>ii•</b> | علم وتربيت                             | 1+1"  | <b>☆</b>         | بوحمز ه بغدا دی م <sup>ریا</sup>  | ا<br>في شخرا       |
| <b>11•</b> | • حضرت ابوالخيراقطع                    | 1•#   |                  | وبليات ہے بچنے                    |                    |
| 11•        | 👁 شخ محمہ بن علی کتا نی                | ۱۰۱۳  | وي واسطى تبياللة | ت ابو بكرمحر بن                   | ۵ حفر              |
| H          | بھیک ما تگنے کی ندمت                   | 1+17. |                  | \<br>\                            | اقوال              |
| 111        | 🗬 شیخ ابویعقوب نهر جوری                | 1+17  |                  | بھلے ہوئے                         | راہ <u>سے</u>      |
| m .        | دنیا کی حقیقت                          | 1+14  |                  | نسل كى فضيلت                      | جعه کے             |
| 100        | 🗢 حضرت الوالحن مزين                    | 1+0   | لصائغ بمينية     | رت ابوالحن بن ا                   | 😝 حفز              |
| 10         | توحيد کې پېچان                         | 1+0   |                  | ر<br>براہیم بن داؤ در             | _                  |
| 117        | 🗢 حفرت ابوعلی بن کا تب                 | 1+0   |                  | ,                                 | -<br>-<br>- کمزورا |
| IIr        | مظفر قرمسيني                           | 1+4   |                  | م <b>یشا</b> دد <b>ینوری</b> میشا | څخ په              |
| IIT        | روزه کی اقسام                          | I+1   | ,                | ئےآ داب                           | -                  |
| 111"       | 🗘 شیخ ابو بکرابهری                     | 1+4   | ر<br>بخالفة      | رت خيرالنساح                      | ھ معز              |
| IIP .      | 💠 شيخ ابوالحسين بن بنان                | 1+4   |                  | جنام کی وجہ                       | خيرالنسا           |
| III        | تسكين قلب كي علامت                     | 1•4   | <b>ن</b> دمت     | اہمیت اور د نیا کی                | نمازي              |
| III        | 🗘 شخ ابوا علی قرمسینی                  | 1•4   | نی موالغة        | رت ابوحمز وخراسا                  | م مر               |
| 111        | 💠 شیخ ابو بکر حسین بن علی بن یز دانیار | 1.4   |                  | د پا کرفا کده                     | موت                |
| ur.        | الله کی محبت حاصل کرنے کا طریقہ        | 1.4   | 4                | رت ابوبكرشلي مية                  | الم<br>الم         |
| HC.        | 🗢 حضرت ابوسعيد بن الاعرا بي            | 1•A   |                  | ر<br>رتعبداللدمرلغژ               |                    |
| II.C.      | 🗢 🚔 ابوعمر و نمیثا پوری                | 1•٨   |                  | رت ابوعلی احمد رو                 |                    |
| 110        | صدق نیت کی اہمیت                       | 1+9   |                  | کی ندمت                           | گانے               |
| IIΔ        | 💠 شخ ابومحمه بن نصير                   | 1+9   | •                | باعلامت                           | دھو کہ کج          |
| IIΔ        | علم پر برکات کا نازل ہونا              | 1+9   | ل                | رت عبداللدمناز                    |                    |

| OF THE PERSON NAMED IN | \$\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\             | 11    |                         | تصوف كارنسانكلوسيا                       |                      |
|------------------------|-----------------------------------------------------|-------|-------------------------|------------------------------------------|----------------------|
| 114                    | اقوال                                               | 110   | ė.                      | ت ابوالعباس سياري                        | <br>• هز             |
| ITI                    | • ابوالقاسم ابراجيم بن محمر نصر اباذي يُسَلَيْدُ    | 117   | ينوري تمنالنة           | ت ابو <i>برمحد</i> بن دا وُ دالد         |                      |
| ITI                    | اقوال '                                             | H     |                         | كاقسام                                   |                      |
| ITI                    | تصوف کی اصل                                         | HA    | ازی <u>م</u> نشد        | ت ا بومحر عبدالله بن محدرا               |                      |
| . 171                  | 👁 حضرت ابوالحن على بن ابرا ہيم الحصر ي بقري مُشاتيد | IIY   |                         | ندهابونا                                 | دلوں کا ا            |
| IFI                    | اقوال                                               | 114   | ڀ                       | ت<br>بت اساعیل بن نجید م <sup>ینال</sup> | 🕻 حفر                |
| HTT                    | حضرت ابوعبدالله بن احمد بن عطاءروذ بارى ميشة        | 114   |                         | كى حقيقت                                 | ۔<br>تصوف            |
| ITT'                   | اقوال                                               | 114   | ,                       | نیانی                                    | آ فت ا               |
| ITT                    | عجيب عمل                                            | 114   | جى                      | رت علی ابن احمد بو شن                    | 🗗 دعز                |
| Irm                    | بخيل انسان                                          | 114   |                         | -                                        | مروت<br>مروت         |
|                        | وبابا                                               | ÍΙΖ   |                         | گهربن خفیف شیرازی                        | _                    |
| ٠.                     | اصطلاحات تضوف                                       | IIĀ   |                         | ہی کی نشانی<br>ای کی نشانی               |                      |
|                        | صوفیاء کی اصطلاحات کی تفسیراوران میں سے بعض         | IIA   |                         | م                                        | طول قيا              |
| ITIT                   | مشكل الفاظ كى تشريح                                 | IIA   | •                       | بندار بن حسین شیرازی                     | <b>و</b> شخ          |
| ITM                    | ﴿ وت ﴾                                              | IIA   |                         | لے لیے جھڑا                              | _                    |
| ITY                    | ﴿مقام﴾                                              | - 119 |                         | رت ابو بكر طمستاني بُوَاللَّهُ           | م حر                 |
| 11/2                   | <b>€</b> 00€                                        | 119   |                         | ت                                        | بروى نعمه            |
| IFA                    | انه لیغان علی قلبی کی تشریح                         | 119   |                         | رەبات                                    | ناپندي               |
| 179                    | ﴿ قبض وبسط ﴾                                        | 119   |                         |                                          | راهراس               |
| 179                    | قبض وخوف بسط اوررجاء مين فرق                        | 119   | دری میشد.<br>دری میشاند | ابوالعباس احمر بن محمد دينو              | م<br><del>ف</del> شخ |
| 179                    | ابو بکر قطمی کی حالت                                | 119   |                         | درج                                      |                      |
| اسا                    | ﴿ بيبة اورانس ﴾                                     | 17+   |                         |                                          | اقوال                |
| Ī                      | صوفیاء کے نز دیک ہیت اورانس کی حالت میں نقص پا ب    | 114   | ام المغربي ميسة         | رت ابوعثان سعید بن سلا                   | 😝 حفز                |
| irr                    | جاتا ہے                                             | 114   |                         | ے اللہ جا ہے                             | جہاں۔                |

|       | فبرست مغايين  |                                   | r B     |                                         | تسغه كاد التعليثيا                    |
|-------|---------------|-----------------------------------|---------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| 101   |               | ﴿ بواده اور بجوم ﴾                |         | 1 -                                     | ﴿ تُواجِدُ وجِدا وروجود ﴾             |
| ior   | •             | 🖈 🎝 تکوین اور تمکین 🦫             | IMM     |                                         | ابومحمر ترین کی حکایت                 |
| ۱۵۴   | ي تنظيم       | آ تخضرت مَنْ لَيْنَامُ صاحب تمكير | ساساا   | e i                                     | 2 <b>9</b> .5                         |
| 101   |               | ﴿ قرب وبعد ﴾                      | 124     |                                         | ﴿ جمع اور فرق ﴾                       |
| 14+   |               | ﴿ شريعت وحقيقت ﴾                  | 174     | م مرابع میں بحث<br>مواللہ میں بحث       | ابوسهل صعلوكي ومشليها ورنصرآ باذى     |
| 14+   | •             | ﴿ نَفُسٍ ﴾                        | IFA     |                                         | <b>€</b> ₹'1₹' <b>&gt;</b>            |
| IYI   | # #           | ﴿ خُواطر ﴾                        | ITA     |                                         | ﴿فرق٤ني﴾                              |
| 141   | مِن اليقيلُ ﴾ | ﴿ علم اليقين عين اليقين اور       | 129     |                                         | ﴿ فنا وبقاء ﴾                         |
| 141"  |               | ﴿ وارد ﴾                          | - IMT   |                                         | ﴿ غيبت اورحضور ﴾                      |
| 171"  |               | ﴿ثابر﴾                            | IPT     |                                         | ربيع بن خيثم                          |
| 411   | •             | ﴿نفُس﴾                            | INT     |                                         | على بن حسين رضى الله عنه كاوا قعه     |
| rri   |               | ﴿ روح ﴾                           | ter     | يون ترك كيا؟                            | ابوحفص نیشا پوری نے لو ہار کا پیشہ    |
| PFI   |               | لطيفه                             | Irr     |                                         | جنيد وشياورشبلي مواللة                |
| 144   |               | (سرّ)                             | ۳۳۱     | م من<br>عوالله<br>عوالله                | ابونصرمؤذن نئيتلة اورابوعلى دقاق      |
| ;     |               | ، وبب                             | ייוייון |                                         | حضور                                  |
| •     | و به          |                                   | IMM     |                                         | ذوالنون بمئلة اورابويزيد بمئلة        |
| , AFI |               | لفظاتو به کی تشر تک               | IM      |                                         | 🛊 صحوا ورسكر 🦫                        |
| 144   | •             | توبه کی شرائط                     | iry     |                                         | ﴿ ذوق اورشراب ﴾                       |
| 149   |               | اعتراض اوراس كاجواب               | 11/2    |                                         | ﴿ محواورا ثبات ﴾<br>                  |
| 14.   | . کا وا تعه   | ابوسليمان داراني ريططة كياتوب     | IM.     | ,                                       | ﴿ ستر و جعجل ﴾                        |
| 141   |               | ابوغمروبن نجيداورا بوعثان         | IM      |                                         | لطيفه                                 |
| 141   |               | ایک اورمرید کاواقعه               | 114     | . • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | آنخضرت مَا لَيْتُوْمُ كَانْعِل        |
| 127   |               | توبه کی بھیل                      | 114     | -                                       | ﴿ مُحاضِرهُ مُكَافِقَهُ مِشَامِدِهِ ﴾ |
| 127   |               | تائبين كى صفات وحالات             | 101     |                                         | ﴿ لُواتَحُ ؛ طوالع 'لوامع ﴾           |

|      |                                     |                   | تستيف كارضالكلوبيا             |
|------|-------------------------------------|-------------------|--------------------------------|
| IAM  | کتے کا پاسبان                       | 144               | ں بن عیسیٰ کا وزارت سے استعفیٰ |
| 140  | کایت<br>ا                           |                   | <b>پانب</b>                    |
| IAO  | موششینی کے آ داب                    |                   | مجامده                         |
| 180  | تصوف كادارومدار                     | 141               | ب سے افضل جہاد؟                |
| YAL  | <b>خلوت</b>                         | 12 <b>A.</b> [13] | الدے کے بغیر کھیں              |
| YAI  | د نیاو آخرت کی بھلائی خلوت میں ہے!  | 129               | ملاحننس                        |
| 114  | ا فلاس کی نشانی                     | 149               | جوانو لوجنيد كي نفيحت          |
| 144. | سکون کوشنشینی میں بی ہے             | 149               | موف کی بنیاد                   |
|      | وبن                                 | 149               | وكما ثيإ ل                     |
|      | تقو کی                              | <b>IA•</b>        | باہرے کی حقیقت                 |
| 1/4  | آل محر مَنْ النَّيْظِ كُون لوگ بين؟ | .iA•              | لس كاعلاج                      |
| 19•  | /                                   | IAI               | نس کی مشکل آفتیں               |
| 191  | تمن اقسام سے تقوی کا ظہور ہوتا ہے   | IAI               | كايت                           |
| 191  | متقی ہوتو جیسا                      | IAI               | بومحد مرتغش كاقصه              |
| 197  | ابويزيد بينطة كاتقوى                | IAt               | يك عورت كا قصه                 |
| 197  | عتبة الغلام كاتقوى                  | IAY               | نس ہے آگاہی اور بے فیری        |
| 197  | ابراتيم بن ادبم كاتقو كل            | IAY               | قلوق کے لئے آفت                |
| 191  | اقسام تقوى                          | IAT               | بتدائى مجامده                  |
| 191" | سببنجات؟                            | IAT, The property | قستارکي                        |
|      | وبني                                | IAT               | نساد کی <i>جڑی</i> ں           |
|      | ورع                                 | 29                | وبنه                           |
| 190  | ابو بكرمد يق جائز كاقول             | وشدشينى           | خلوت اور گ                     |
| 190  | ورع کیا ہے؟                         | IAM               | بهترين فخض                     |
| 194  | عبدالله بن مروان كاقصه              | IAM               | گوشة<br>شیخی کیا چیز ہے؟       |

|             | فرست مضامين فرست مضامين                        |             |            | <u> كارنسانيلوپييا</u>  | ق ق                                                                                                                 |
|-------------|------------------------------------------------|-------------|------------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rır         | غيبت                                           | 194         | •          | •                       | اقسام ورع                                                                                                           |
| rim         | خاموشی افضل ہے یا کلام؟                        | 194         | i<br>Ž     | کی بہن اورا مام او      | بشرحافي ميشة                                                                                                        |
|             | وباب                                           | 194         |            | ريضيك كاواقعه           | ماً لک بن دینا                                                                                                      |
|             | خوف                                            | 19.4        |            | لیاہے؟                  | حلال و پاک                                                                                                          |
| ria :       | خواف کے مراتب                                  | 19.         |            | .اورواعظ بچه            | حسن بقري.                                                                                                           |
| riy         | خوف کی اقسام                                   | 19.         |            | نياء                    | تقوى اورصوا                                                                                                         |
| riy         | خوف کیا ہے؟                                    | 199         |            | بن حنبل كازېد           | امام احمد بمنافقة                                                                                                   |
| ı           | <b>الله الله الله الله الله الله الله الله</b> | 199         |            | ا تقو ي                 | ابن مبأرك                                                                                                           |
|             | رجاء(اميد)                                     | r••         |            | <u>~</u>                | ورع آسان                                                                                                            |
| rrr         | ر جاءاور تمنامیں فرق                           |             |            |                         | <b>آباب</b>                                                                                                         |
| ***         | رجاء کی اقسام                                  |             | <i>ېر</i>  | <i>;</i>                |                                                                                                                     |
| ۲۲۳         | رجاء کیا ہے؟                                   | <b>r</b> +1 |            |                         | زہدکیاہے؟                                                                                                           |
| 770         | رجاء کی کیاعلامت ہے؟                           |             |            |                         | زمد کے معنی                                                                                                         |
| rro         | رجاءشریں ترین عطیہ ہے                          | r• r* <     | •          | ، کے متعلق سلف میر<br>· |                                                                                                                     |
| 777         | حضرت ابراہیم ملیکااورایک مجوسی                 | r+1~        | ى بىر      | ين خصلتين ضرورا         | زہرکے لیے                                                                                                           |
| <b>77</b> 2 | عبدالله ابن السبارك اورايك كافر                | r•0         |            |                         | پندیده اشیا                                                                                                         |
| ۲۲۸         | خوف سے امید ہی امید                            | <b>r•</b> Y |            | 4                       | ز مدتین قشم کا.                                                                                                     |
| rrq         | ر باح قیسی کاواقعہ                             |             |            |                         | <u>الله المنابع المنابع</u> |
| rrq         | ا يك مخنث كاجنازه                              | _           | ونثى       | خام                     |                                                                                                                     |
| r=+         | ابوعمر وبيكندى اورايك نوجوان                   | <b>**</b>   |            | بات ہے                  |                                                                                                                     |
|             | <u>وبن</u>                                     | r• 9        |            | •                       | خاموشی کی اقد                                                                                                       |
|             | حزن (غم)<br>حن کس کانام ہے؟                    | ri+         |            | يينامام ابوحنيفه ئج     |                                                                                                                     |
| ۲۳۲         | حن کس کانام ہے؟                                | ri+         | ، جا تا ہے | عمت کا وارث بن          |                                                                                                                     |
|             |                                                | rii         |            | ہو گئے                  | بقو خ <u>ا</u> موش،                                                                                                 |

|             | فهرست مضاحين |                             |                                       | التاليخ المجاهدة | تصنف كارن             |
|-------------|--------------|-----------------------------|---------------------------------------|------------------|-----------------------|
| ror         |              | حدے بچائی قابل قدر ہے       |                                       |                  | وباب                  |
|             |              | وبني                        |                                       | ب اورترک اشتهاء  | بجو                   |
|             | بت           | غي                          | rry                                   | <u>?</u> ج؟      | بھوک کس چیز کا نام _  |
| rat         | •            | غیبت سے بچناضروری ہے        | rmy                                   | ç                | بحوك مين علم وحكمت    |
| 101         | 4            | غیبت نیکول سے خالی کردیق    | rmy .                                 |                  | بھوک کیا ہے؟          |
| 102         |              | مؤمن کے لیے تین قتم کا حصہ  | rr2                                   | لت               | سېل بن عبدالله کې حا  |
| 101         |              | پھراپیا کرو گے؟             |                                       |                  | وبان                  |
|             |              | وباب                        |                                       | خشوع اورتو اضع   | •                     |
|             | عت           | Ü                           | rr•                                   | ريف              | خشوع اورتو اصنع کی تع |
| 109         |              | قناعت کیاہے؟                | rmi                                   | 4                | خشوع كامقام دل بـ     |
| <b>۲</b> 4• |              | قانع کون مخص ہے             | rrr                                   | ودہے             | خشوع وتواضع بى مقص    |
| <b>۲</b> 4• |              | ؠٳۼٛڿڔڽ                     | rrm                                   |                  | تواضع کیاہے؟          |
|             |              | وبان                        | rrr                                   |                  | الل عزت لوگ           |
|             | کل           |                             | ***                                   |                  | تواضع مطلوب ہے        |
| 770         |              | متو کلین کی علامات          | tro                                   | ن کا بیٹا        | عمر بن عبدالعزيز اورا |
| 440         | 4            | تو کل کا تعلق دل کے ساتھ ہے | rry                                   |                  | ابراہیم بن ادھم       |
| 777         |              | تو کل کی شرط                | <b>rr</b> 2                           | ابوذر دلفن       | حضرت بلإل مخانفذاور   |
| rya :       |              | سهل بن عبدالله كاقول        |                                       |                  | <u>وبب</u>            |
| <b>۲</b> 47 |              | ابوسعيد خراز كاقول          | <b>يوب</b>                            | فالفت اوراس کے   | تفس کی مخ             |
| PYA         |              | ابن مسروق كاقول             | rm                                    |                  | ا تباع هوی            |
| MA          |              | سېل كا قول                  | <b>70</b> •                           |                  | ستے چھوٹے!            |
| <b>7</b> 49 | -            | مراتب توكل                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                  | <u>البا</u>           |
| 779         |              | يحيىٰ بن معاذ كا تول        |                                       | حسد              |                       |
| 14.         |              | ابوجعفر حدا دكا توكل        | rom                                   | إء               | گناه کی جز تین اشب    |
|             | ••           |                             |                                       | , <del>d</del>   |                       |

|               | فهرست مفامین فهرست مفامین                      | II SECTION OF THE PROPERTY OF | المانكلينيا المانكلينيا        |
|---------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| ray .         | یقین کیا ہے؟                                   | 14.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ا بوحزه کا تو کل               |
| 1742          | معرفت كي شرائط                                 | 12.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حمدون کا تو کل                 |
| MA            | علامات يقين                                    | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تو کل صوفیاء کاشعار ہے         |
| ۲۸۸           | علامات يقين اليقين                             | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | كئي دن بے زمزم كو يو جمّا تھا! |
| <b>7</b> /4 9 | صوفیاء کے نز دیک مکاففہ کی تعریف               | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | توكل توجدالى الله سے نه پھيرے  |
| 791           | اقدام يقين                                     | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | حیله کوترک کردو                |
|               | <b>الله الله الله الله الله الله الله الله</b> | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ابوتر ابخشى اورايك صوني        |
|               |                                                | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بنان اورلونڈی کا قصہ           |
| 797           | اقيامصر                                        | 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | بشرحاني كانوكل                 |
| <b>79</b> 7   | مبر پرقائم رہنے کا ابر                         | 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فقراء كى اقسام                 |
| <b>19</b> 1   | اقبامصابر                                      | 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تضيع اورتفويض ميں فمرق         |
| <b>19</b> 17  | مشكل مبر                                       | 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ریت میں قید!                   |
| 190           | تشريح فرمان البي                               | 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | درندے نے آ کرجان بچائی         |
| 794           | فبلى كامبر                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | وباب                           |
| <b>19</b> 2   | ا يك نو جوان اورايك بوژها                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | شكر                            |
| <b>19</b> 2   | مبرجيل                                         | 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | کیامیں شکر گذار بندہ نہ بنوں؟  |
|               | <b>ابن</b>                                     | <b>**</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | شكركي حقيقت                    |
|               | مراقبہ                                         | rA •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شكركي شميب                     |
| ۳••           | مراقبرکیاہے؟                                   | ۲۸•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ايك اورتقتيم                   |
| <b>r*</b> 1   | توج                                            | MI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | شا کراور شکور میں فرق          |
| <b>**</b> *   | الله برجگه موجود ہے                            | M                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ع <b>إ</b> راشياء              |
| -,            | وبنه                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | وب ا                           |
|               | رضاء                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | يقين                           |
| r•0           | عراقيون اورخراسانيون كارضاء مين اختلاف         | <b>1</b> /\                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | راحت وخوثی یقین میں ہے         |

| 100              | فهرست مضامين |                                  |                                       | تسنف كارن التكريبا                             |
|------------------|--------------|----------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------|
|                  |              | <u>الاياب</u>                    | r+0                                   | رضاء صوفیاء کے نزدیک                           |
|                  | نقامت        | <b>"</b>                         | <b>**</b>                             | رضاء کی دواقسام                                |
| ٣٢٣              |              | مدارج استقامت                    | <b>r.</b> ∠                           | علامات رضاء                                    |
| ۳۲۳              |              | استقامت ہی مطلوب ہے              | T•A                                   | رضاءاورز مدمين افضيلت                          |
| <b>p</b>         |              | وباب                             | •                                     |                                                |
|                  | خلاص         |                                  |                                       | عبوديت                                         |
| rra              |              | تین با تیں                       | (mil                                  | عبادت عبوديت اورعبودت ميں فرق                  |
| rro              |              | اخلاص کی تعریف •                 | mir -                                 | عبادت كي اصل تين اشياء                         |
| rry .            |              | اخلاص اور صدق میں فرق!           | rir                                   | چار باتیں عبودیت کی                            |
| mry .            |              | اخلاص کی نشانیاں                 | min                                   | دو چزیں                                        |
| <b>77</b> 2      |              | اخلاص کی حقیقت                   |                                       | <u>الله الله الله الله الله الله الله الله</u> |
|                  |              | <b>الجانج</b>                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ارادت                                          |
|                  | سدق          | ,                                | mo                                    | ارادت سلوک کی اصل اورا بنداء ہے                |
| <b>rr.</b>       |              | صادق اوررياء کارمين فرق          |                                       | مريدكون ہے؟                                    |
| <b>rr</b> •      | كييے ہوئى ؟  | عبدالله بن منازل کی و فات        | MIN                                   | ارادت ہے کیا مراد ہے؟                          |
| mmi              |              | وعظ سے موت                       | MIA                                   | ارادت کی حقیقت                                 |
| mm!              |              | سچائی ہے موت                     | MIN                                   | ايك صوفى كاواقعه                               |
| mmr <sub>e</sub> |              | تين باتيس!                       | <b>M</b> / <b>C</b>                   | فر ما نبرداری کاصله                            |
| mmr 🕟            |              | صدق کیاچیز ہے؟                   | MIA                                   | آ فت کی تین اشیاء                              |
| mmm              |              | صدق کی علامت                     | MIA                                   | تين اشياء جواہم ہيں                            |
|                  |              | <u>الله</u>                      | <b>1719</b>                           | مريداورمرادمين فرق                             |
|                  | حياء         |                                  | m19                                   | مریدکون ہے                                     |
| ٣٣٢              |              | حياء كاحق                        | . Tri                                 | ذوالنون اور بايزيد                             |
| rra              |              | "بُوْهَانَ رَبِّهِ" كَي تَشْرَتَ |                                       |                                                |

|                                                 | فبرست مغيابين |                                              |             |                  | كارنساليكويشا       | نسند            |                 |
|-------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------------|-------------|------------------|---------------------|-----------------|-----------------|
| m4m                                             | ن دلافقذ      | انس بن ما لک اورحضرت عثالا                   | ٣٣٦         | ب                | ينخياء كانثر        | ُ.عَلَى اللهِ   | ر.<br>تمشی      |
| mym                                             | •             | فراست میں خطا نہیں ہوتی                      | mmy         |                  |                     | <u> م</u> حمرات | حياء_           |
| m41r                                            |               | توکل کیاہے؟                                  | rry         |                  | • 1                 | حياء            | اقسام           |
| <b>777</b>                                      | . * *         | فراست کی وجہ سے قبول اسلا                    | 772         |                  | نیں                 | کی پانچ علا     | بدبخق           |
|                                                 |               | <u>البا</u>                                  |             |                  |                     | ب               |                 |
|                                                 | ملق           | <b>;</b>                                     |             | ے ٪              | 27                  | ,               |                 |
| <b>71</b> 1                                     | •             | د نیا ہے مفقو داشیاء                         |             | •                |                     | ب               | <u>ڇ</u> ب      |
| <b>7</b> 49                                     |               | اخلاق کی عمد گی                              |             |                  | <i>و</i> کر         |                 |                 |
| <b>7</b> 49                                     |               | اعلیٰ اخلاق کے حامل                          | rrr         | ·<br>            | •                   | کے جھے          | <i>ذكر</i> _    |
| اک۳                                             |               | تين شخض                                      | سهاس        |                  |                     | ?ح              | ذ <i>كر</i> كيا |
|                                                 |               | وباب                                         |             | •                |                     | اب              |                 |
|                                                 | روسخاء        | 1 <b>9.</b>                                  |             | ی                | فتون                |                 |                 |
| ٠ ۲۸ ٢٣                                         |               | جو دوسخاء کی حقیقت                           | mm/s        |                  |                     | کیا ہے؟         | فتوت            |
| ~20 ·                                           | ند ب          | سخاوت کی وجہ سے قربانی کا م                  | <b>ra</b> • | ء کے اقوال       | ء<br>میںعلاء وصوفیا | کے بارے         | فتوت            |
| ~~                                              |               | جود کیاہے؟                                   | rai         | •.               |                     | کیاہے؟          | فتوت            |
| ~ <u>~</u> 9                                    | •             | اعلی درجه سخاوت مع عاجزی                     | ror         | كيما ہونا جا ہے! | ه خدمت گذار کو      | بافتو ت         | اربار           |
| <b>~</b> ^•_                                    |               | فراست اورسخاوت                               | ror         |                  | بعفرصا دق           | بخی اورامام     | شقيق            |
| ~^ •                                            | ھنے وا کے     | سخاوت کرنے کی چاہت رکے                       |             |                  |                     | اب              | 8               |
| <b>"</b>                                        |               | چار باتیں                                    |             | ت                | ' فراسه             |                 |                 |
|                                                 |               | <b>العاب</b>                                 | roo         |                  |                     | ت کیا ہے؟       | فراسه           |
|                                                 | برت           | <u>į</u>                                     | ron         |                  | مخمر کی فراست       | بافعى أوراما    | امام            |
| ~\\r\                                           |               | کلمات حکمت عطاء کئے گئے                      | <b>70</b> 2 |                  | ت                   | ت کے ثمرا       | فراس            |
| ~^^                                             |               | الله کے نی مَا لَیْدُ اِللّٰ اللّٰ الله الله | <b>70</b> 2 |                  | ن سوال              | ت کے متعلو      | فراسه           |
| <b>"</b> "\ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ |               | غيرت كي اقسام                                | ron         | جِ؟              | ہے پیدا ہوجاتی۔     | ت کہاں ۔        | فراسه           |
|                                                 |               |                                              |             | •                |                     | -               |                 |

|              | فهرست مضابين |                                 |                |                                       | تصفيف كادنسانيكونيا                   |             |
|--------------|--------------|---------------------------------|----------------|---------------------------------------|---------------------------------------|-------------|
| ۲ <b>۰</b> ۲ |              | جنت کی تنجی مسکینوں کی محبت     | MA             |                                       | غيور ہيں                              | حق تعالى    |
| M+4          | ہوتا ہے      | شیطان ان تین چیزوں پرخوش        | <b>MA</b> 4    | e e e e e e e e e e e e e e e e e e e | امقصود ہے                             | غيرت بح     |
| M+7          |              | فقراءكي صفات                    |                |                                       |                                       | وباب        |
| <b>Γ</b> ′•Λ | •            | فقیرکیا ہے؟                     |                | ت                                     | ولاير                                 |             |
| r+9          |              | جوہرکی ہاتیں                    | 179.           | r                                     | اهتقاق                                | لفظ و لی کا |
| r+9 .        | · .          | فقروغیٰ میں افضل کون ہے؟        | <b>191</b>     |                                       | ط                                     | و لی کی شر  |
| r+ 9         | رہے؟         | فقیر ٔ فقیر کہلوانے کا کب حق دا | m91 (          | نا ضروری ہے یانہیں                    | لئے اپنی ولایت کاعلم ہوا              | ولی کے۔     |
| MH           |              | حپارضروری باتیں                 | 292            |                                       | كرامات برحق بين                       | اولياء کی   |
| MII          |              | فقرمختاجی کا نام ہے             | rar            |                                       | بناہ؟                                 | ولی کیسے    |
| MIT .        |              | فقر کے ثمرات                    | mam            |                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | اللدكاجيم   |
| . سالم       | اقوال        | فقرکے بارے میں صوفیاء کے        | mam            |                                       | نوارات                                | اللدكيا     |
| •            | •            | چا <u>ب</u>                     | mgr            |                                       | ا مات                                 | و کی کی علا |
|              | وف           | تق                              |                |                                       |                                       | وبان        |
| MA .         |              | لفظ تضوف كاماخذ                 | ٠.             | ş                                     | وعا                                   |             |
| MIA .        |              | دوسرا قول                       | 794            |                                       | برے؟<br>برے؟                          | دعاء كيا ج  |
| M12          |              | تيسرا قول                       | <b>79</b> 2    | •                                     | ل ہے ٔ یاسکوت ورضاء؟                  | دعاءافضا    |
| M12          |              | چوتھا قول                       | 14.            |                                       | رعاء -                                | آ داب       |
| M12          |              | تصوف کے معنی                    | 14.            |                                       | عاء                                   | شرائطاد     |
| 414          |              | ابو <i>مجر جري</i> ي کا قول     | r•r            | افرق                                  | مداورعارف کی دعاء میر                 | عوام زا     |
| MIZ          |              | <i>جنيد كا</i> قول              | l.+ l          |                                       | ، لئے وسیلہ پیدا کرو                  | دعاء کے     |
| MIZ          |              | حسين بن منصور كاقول             | <b>L.</b> ◆ L. |                                       | عاء کے ثمرات                          | مان کی د    |
| MIZ :        |              | ابوحمزه بغدادي كاقول            |                |                                       |                                       | <b>الله</b> |
| MIA          |              | عمر بن عثان کمی کا قول          |                |                                       | فقر                                   |             |
| MIA .        |              | محمر بن ملى قصاب كا قول         | r+0            | •                                     | ین کون ہے                             | فقيروسك     |

|          | فهرست مضامين |                                         | r.        |        | المنافعة المنافعة              |
|----------|--------------|-----------------------------------------|-----------|--------|--------------------------------|
| ۲۳۲      |              | (تعبادت                                 | ۱۸ ک      |        | سنون كاقول                     |
| ,<br>mmm |              | ابسفر                                   | ۱۸ آد     |        | رويم كاقول                     |
| سسم      |              | ياسے عبرت                               | ۱۸ ویر    |        | جنيد كاايك اورتول              |
| 444      |              | ن سے بے رغبتی                           | ۱۸ و پر   |        | رویم بن احمہ بغدادی کا قول     |
| بسسما    |              | نبرداري                                 | ۱۸۳۸ فرما |        | معروف كرخى كاقول               |
| ~~~      |              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ۱۹ ایل    | •      | حمدون قصار كاقول               |
| ماسلما   |              | رصحبت                                   | ts mia    |        | نوري كاقول                     |
| . ۳۳۳    |              | نت                                      | وإبم نفيج |        | ستانی کا قول                   |
| الماليون |              | ن محتاج نہیں                            | ۳۲۰ انسا  |        | ا بوعلی رو ذیاری کا قول        |
| بماسلما  |              | Ĺ                                       | ا۲۲ قول   |        | صوفی کون ہے؟                   |
| بالمالما |              | کشی                                     | ا۲۲ نفر   |        | صوفباء کا نام صوفیاء کیوں پڑا؟ |
| ه۳۵      |              | فرکے لئے جارچیزیں                       | ۱۳۳۱ مسا  |        | صوفی کا کیامطلب ہے؟            |
| rra      |              | وسفركهنا                                | jė.       |        | وبان                           |
| ۳۳۵      |              | لاحتياط                                 | T.        |        | اوب                            |
| rm4      |              | ل اجلاعت                                | ۳۲۳ کما   |        | ادب کا سکھا ناحق ہے            |
| דישיו    |              |                                         | الله الله |        | ادب کیاہے؟                     |
| المسلم   |              | ت بدل جانا                              | مام مال   |        | تین خصانتیں                    |
| ٤٣٦      | •            | ل .                                     | ٢٦٨ أقوا  |        | تین چیزیں زینت                 |
| ~r~      | •            | ب سے نڈھال                              | ۲۲۷ کھو   |        | اہل ادب تین قسم کے ہیں         |
| rr2      |              | نت کی سزا                               | خيا       |        | <b>الخابات</b>                 |
| ٣٣٧      |              | ن ہے ہا عتنائی                          | ינל       | کاحکام | صوفیاء کے سفر                  |
|          |              | وباب الله                               | ه ۲۳۰     |        | سفرکی دعاء                     |
|          | <b>کبت</b>   | <i>ب</i>                                | اسم       |        | سفر کی قشمیں                   |
| . rma ,  |              | ت کی اقسام                              | اسهم صحب  |        | وسيع سلطنت                     |

| 32 C                                  | فهرست مضامين                             |                                      | TI DON CHALLE MARCO | L. KI K                                                    |
|---------------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------|------------------------------------------------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 7,40000                                  |                                      |                     | تستهف كالسانكلوبيا                                         |
| <u>rra</u>                            |                                          | توحید کے معنی                        | <b>LL.</b>          | اچھی تاویل<br>•                                            |
| ma                                    |                                          | لفظاتو حيد ايك تحقيق                 |                     | نفس کی جاِل                                                |
| WW.A                                  |                                          | توحيد كى اقسام                       | <b>LL+</b>          | دوسی کی نظر                                                |
| ההא                                   |                                          | توحيدكيا ہے؟                         |                     | <b>ق</b> ول                                                |
| ۲۳ <u>۷</u>                           |                                          | توحيد کې زبان                        | mm.                 | <b>ق</b> ول                                                |
| ~~~                                   |                                          | توحيد كے متعلق جنيد كا قول           | rri.                | الله <u> </u>                                              |
| ~~ <u>~</u>                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    | توحید کے یانچ اصول                   | ויייו               | د <b>ل کا بو ج</b> ھ                                       |
| rry .                                 |                                          | اقوال                                | rrr                 | سخاوت                                                      |
| ۳۳۸                                   |                                          | •                                    |                     | كالعاجزي                                                   |
| <b>ሶ</b> ዮለ                           |                                          | قول                                  | · ·                 | صحبت کی شرا کط                                             |
| <b>ሶ</b> ዮለ                           | •                                        | رویت باری تعالیٰ کی حقیقت            | rrr                 | صحبت اختیار کرنے میں احتیاط<br>محبت اختیار کرنے میں احتیاط |
| ٩٦٦                                   |                                          | قول صديق طائفا                       | ለሌሔ<br>-            | جب  يوريس ياء .<br>قول                                     |
| الماليا                               |                                          | قول صديق ڪ حقيق                      | rr*                 | رق<br>كمال اطاعت                                           |
| ومام                                  |                                          | اقوال                                | 444                 | عیان کا ہے<br>صحبت کےلواز مات                              |
| ۳۵ <b>٠</b>                           |                                          | توحيد کی تقسیم                       |                     | عبت سے دارہ ب<br>تعلق مع اللہ                              |
| ra•                                   |                                          | و يول<br>قول                         | •                   | ں ہیں استاد<br>استاد' پیر کی اہمیت                         |
| ra•                                   |                                          | (-                                   | MMM                 |                                                            |
| ra•                                   |                                          |                                      | wh                  | سلسله طريقت<br>ترا                                         |
| ra•                                   | •                                        | ً تو حید کامعنی<br>خاص بندوں کی حقیق |                     | قول<br>سراحة                                               |
|                                       | en e |                                      | L.L.L.              | كمال احترام                                                |
| 701<br>701                            |                                          | قول<br>نفر                           | L.L.L.              | بری محبت سے پناہ<br>حمد میں ہے۔                            |
| <u>rai</u>                            | N.                                       | نفس کا مرنا<br>په پې                 | LLL                 | الحچھی صحبت تلاش کرنے کی اہمیت                             |
| <u>rai</u>                            |                                          | توحیدتین چیزیں ہیں                   |                     | وباب                                                       |
| <u>rai</u>                            |                                          | قول<br>بر آ                          | * * *               | توحير                                                      |
| <u>rai</u>                            |                                          | الله کاشکرگز ارر ہنا                 | rra                 | خوف البي                                                   |

|                 | فبرست مضاجن |                                                | rr 🐉        |                 | تصفه كارنسانيلوپيا       |             |
|-----------------|-------------|------------------------------------------------|-------------|-----------------|--------------------------|-------------|
| r4•             |             | دل کی بےقراری                                  | rai         |                 |                          | تول         |
| M.4+            |             | مرلخطه الله سے خیر کی امید                     | rai         |                 | وساتھ یکسوئی اختیار کرنا | الله        |
| וראו            | ·•          | الله ازل سے موجود ہے                           | rat         |                 |                          | قول         |
| ודאו            |             | جنت پیش کی جاتی ہے                             | ror         |                 | ل علامت                  | توحيدكم     |
| ۳۲۲             |             | كامل يقين                                      | rar         |                 |                          | قول         |
| 144 · ·         |             | سنت کی مخالفت                                  |             |                 |                          | (چاپا       |
| יאר             |             | حالت نزع میں اوراد کی پابند ک                  |             | خصوفياء كي حالت | د نیاسے جاتے ہوئے        |             |
| m4r             |             | موت کے بعد زندگی                               | rar         |                 | ) سے محبت (              | قرآن        |
| <b>17 17</b> 17 |             | موت کی دعوت                                    | ror         |                 |                          | وصيت        |
| سلكها           |             | مجابعزت                                        | ۳۵۳         |                 |                          | قول         |
| ۳۲۳             |             | بھولنانہیں                                     | 201         |                 | ي سختي                   | ر<br>موت    |
| ۳۲۳             |             | غليظ دنياسے نجات                               | raa         | •               | ے ملا قات کی خوش         | اللدست      |
| سهم             | •           | فرشتو لكاباته جومنا                            | ran         |                 | •                        | قول         |
| 444             |             | الله كادوست زنده موتا ہے                       | ran         |                 | فدا                      | خوف         |
| ሞ <b>ረ</b> ተ    |             | انعامات البي                                   | ran         |                 | •                        | اقوال       |
| ቡ <b>ላ</b> ቡ    |             | کمال عاجزی                                     | <b>70</b> 2 |                 | محبت کی جزاء             | الثدية      |
|                 |             | <b>الله الله الله الله الله الله الله الله</b> | 207         |                 | لمه به به                | لتلقين      |
|                 | ت بالله     | معرف                                           | ۲۵۸         |                 |                          | قول         |
| 67°             | ?ج          | صوفیاء کے نزد یک معرفت کیا                     | ۲۵۸         | •               | ع الله                   | تعلق        |
| ۵۲۳             |             | نفس سے بیگا تگی                                | ۲۵۸         | •               |                          | قو <u>ل</u> |
| ראא.            |             | معرفت باللدكي علامت                            | ۲۵۸         |                 |                          | قول         |
| ראא             | •           | دل کاسکون                                      | ran         | •               | المجر كالخكز ا           | بهناهوا     |
| ۲۲۳             | Ċ           | محب الله كوكونى شكايت نبيس موذ                 | <b>6</b> 00 |                 | عشق                      | التدست      |
| أبدي            |             | معرفت کی ابتداء                                | ٠٢٠         |                 | ى كى ياسدارى             | شريعت       |

| ************************************** | المناج ال |            | المنظمة المنظمة              |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------|
| M21                                    | مخلوقات ميں طاقتور ہونا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | M47        | ب کے ساتھ زندگی              |
| 121                                    | قول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | M12        | بويزيد کا قول                |
| r <u>z</u> 1                           | عارف كامرتبه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | M12        | فلوق کے مختلف حال            |
| r2r                                    | عارف پرانعام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | M12        | معرفت حاصل ہونے کی نشانی     |
| 12T                                    | عارف ہرونت اللہ کود کھتا ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ۳۲۸        | <b>ۇ</b> ل                   |
| 12 m                                   | معرفت ایک موج ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>MYN</b> | نيا تنگ معلوم ہونا           |
| 12 m                                   | عارف کی نشانیاں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>ΜΥΛ</b> | فلوق سے بےخوف ہونا           |
| <b>12</b> 14                           | عارف محصورنہیں ہوسکتا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۳۲۸        | نیا کی خواہش ختم ہونا        |
|                                        | وباب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | MAN .      | <b>ۇ</b> ل                   |
|                                        | محبت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | r44        | معرفت ایک آئینہ ہے           |
| ۳۷                                     | محبت کیا ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 144        | للدے میل جول رکھنا           |
| ۳۷                                     | دوسرا قول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | M44        | <b>ۇ</b> ل                   |
| <b>14</b>                              | تيسراقول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | M44        | بقام معرفت                   |
| 722                                    | چوتھا قول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | MAd        | معرفت کی انتهاء              |
| <b>~</b> _9                            | محبت کی تعریف میں شیوخ صوفیاء کے اقوال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | M44        | کیاعارف ترک اعمال کرسکتا ہے؟ |
| MAT                                    | محبت كااثر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |            | عمال میں مداومت              |
| <i>ייאד</i>                            | شبلی پاکل خانے میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | rz•        | شياءد نيا پرعارف کې نگاه     |
| MM                                     | يحيى اورا بويزيد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12+        | قوال<br>                     |
| <b>"</b> ለ"                            | وحى عيسنى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1°4        | تعرفت کی علامت               |
| ۳۸۵                                    | ا یک لونڈی کا قصہ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | rz•        | قوا <i>ل</i>                 |
| MA                                     | ا يك نوجوان كا قصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            | مارف کی پیچان                |
| MA                                     | ا یک ہندی کاعشق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            | ركان معرفت                   |
| ۳۸۲                                    | ايك فخص كى محبت كاقصه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |            | للدكى بجيان                  |
| <b>17. A.</b>                          | معرفت افضل ہے یا محبت؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 121        | پیرانند <u>سے</u> استغناء    |

| 18           | فهرست مضاجين                          |                                  |                  |                               | تصغف كادنسانيكوبيا                |                     |
|--------------|---------------------------------------|----------------------------------|------------------|-------------------------------|-----------------------------------|---------------------|
|              |                                       | وباب ا                           | r <sub>A</sub> m |                               | <b>ى</b> تعري <u>ف</u>            | معرفت               |
| ·            | ع                                     | سا                               | ۳۸۷              | 5                             | ے موقعہ پرمحبت کی تشر             | جنید کا حج          |
| ۵+۱          |                                       | ساع جائز ہے                      | <b>MA</b>        | بت ہے                         | عبت كرنا'نبي مَلَاثِينَةُ مِسے مح | اللهس               |
| ۵+۱          | •                                     | نى كريم ملايني اشعار سنتے تھے    | <b>ሶ</b> ላ ለ     |                               | مناجات                            | رابعهى              |
| ۵•۲          |                                       | سلف اشعار سنتے تھے               | <b>የ</b> ለለ      | •                             | ، ہلا کت کی چیزیں                 | صوفياءكح            |
| ۵+۲          | •                                     | ابن جريج كافتوى                  |                  |                               |                                   | <b>پ</b> اب         |
| ۵٠٢          |                                       | امام شافعی کافتوی                |                  | ,                             | شوق                               |                     |
| ۵+۵          |                                       | ابومویٰ اشعری کی آ واز           | <b>179</b> •     |                               |                                   | وعا                 |
| ۵۰۵          |                                       | ايك خوش الحان غلام كاقصه         | 191              |                               | غريف                              | شوق کی ت            |
| <b>₽•</b> 4  | 4                                     | زاہدوں کے لیے ماع مباح           | 191              | •                             | اكاواقعه                          | داؤد عليكا          |
| ۲•۵          |                                       | اعتوام کے لئے حرام ہے            | ۲۹۲              |                               | سامنے حاضری کا خوف                | الله کے۔            |
| ۵٠۷          |                                       | ساع کے متعلق صوفیاء کے قول       | ۳۹۳              |                               | <b>ڪاقول</b>                      | ابن خفيفه           |
| ۵٠۷          | لعیت ہے                               | اجھی آ واز اللہ کی طرف ہے ود<br> | 19m              |                               | اقول                              | ابويزيدك            |
| <b>△•∠</b> - |                                       | فقراء پررحمت کےمواقع             | ۳۹۳              | •                             | ت میں مرھوش                       | اللدكي محب          |
| ۵٠۷          |                                       | ماع کے لئے تین چیزیں             | ٠ ١٩٩٨           |                               | واه رہنا                          | فرشتو! گ            |
| ۵•۸          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ساع عبرت ہے                      | ۵۹۳              | ·                             | منه موڑنے کا انجام                | الله                |
| ۵٠۸          |                                       | ساع کی اقسام                     | 490              | •                             | شتياق ميں رونا                    | اللهڪا              |
| ۵۰۸          |                                       | صوفی کی پہچان<br>یہ سے:          |                  |                               |                                   | البيال.<br>الجيالية |
| ۵•٩          | ·                                     | ساع سننے والے کی کیفیتیں         | رنا              | ران کی مخالفت نه <sup>ا</sup> | الخ كاياس خاطراور                 | مش                  |
| <b>∆1</b> +  |                                       | ساع کی تین قشمیں ہیں<br>۔        | 144V             | راہے                          | عتراض کرنا'سراسرخسا،              | •                   |
| ۵۱۰          | • •                                   | ساع کی اقسام                     | ۳99              |                               | فرمانی کی سزاء                    |                     |
| ۵۱۱          | •                                     | ساع کے تین در ہے                 | 49               |                               | نیر نه جانو<br>سه                 |                     |
| ہوتی؟ اا۵    | ) كيول حر كت تهين:                    | قرآن کے سننے سے انسان میر        | 149 q            |                               | ئان كى اورحسين بن منصو<br>شد يە   | • / .               |
| ۵۱۲          |                                       | ساع علم ہے                       | ۵۰۰              | و                             | بن شیخ کی رضا حاصل کر             | ہر حال              |

| حضر نے موئی الیا کی اطرف و ق کی است کا طهور موئی الیا کی الموضو   |       | فهرست مضامين          |                              | ro St |                     | تصفه كادنسانيكوبيا                 |              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----------------------|------------------------------|-------|---------------------|------------------------------------|--------------|
| قول ۱۹۳۱ کیاولی معموم ہوتا ہے؟  ۵۲۵ کیاولی معموم ہوتا ہے؟  ۵۲۹ آقال ۱۹۳۱ کیا کہ کو گوا ہے۔  ۵۲۹ آقال ۱۹۳۱ کیا کہ کا گوا کے گائی انسکا دیباز ۱۹۳۱ کیا کہ گائی کا گوا کہ کا قبار کیا گوا کہ گائی کا گوا کہ کا قبار کیا گوا کہ کا گوا کہ کا قبار کیا گوا کہ کا قبار کیا گوا کہ کا گوا کہ کوا کہ کا گوا کہ کوا کہ کا گوا کہ کوا کہ کا گوا کہ کا گوا کہ کوا کہ کوا کہ کا گوا کہ کوا کہ کا گوا کہ کوا کہ کوا کہ کوا کہ کا گوا کہ کوا   | ۵۲۵   |                       | كرامات كاظهور                | ۵۱۳   |                     | مویٰ ماینی <sup>م</sup> کی طرف وحی | حفرت         |
| اقوال ۱۹۱۱ کیاوئی کافرف جا تار جتا ہے؟ ۱۹۵ کا اور کا جو الحت القوال ۱۹۵ کا اور کا جو الحت القوال ۱۹۵ کیاوٹ کیا جا گار است کے الحق کیا تھا۔ ۱۹۵ کیاوٹ کیا تھا۔ ۱۹۵ کیاوٹ کیا تھا۔ ۱۹۵ کیاوٹ کیا تھا۔ ۱۹۵ کیا تھا۔ ۱۹۵ کیا تھا۔ ۱۹۵ کیا تھا۔ ۱۹۵ کیا کے اقتاب کی کاطریقہ ۱۹۵ کیا ہے۔ اولیا اللہ کی کرامت کیا ہے۔ ۱۹۵ کیا ہیاں اور المجرو میں فرق کیا ہے۔ ۱۹۵ کیا ہیاں کیا کرامت کیا ہے۔ ۱۹۵ کیا ہیاں کیا کرامت کیا ہے۔ ۱۹۵ کیا ہیاں کیا کرامت کیا ہے۔ ۱۹۵ کیا ہیاں کیا ہیاں کیا کرامت کیا ہے۔ اولیا جا لئی کی کرامت کیا ہے۔ ۱۶۷ کیا ہی کرامت کیا ہے۔ ۱۶۷ کیا ہیاں کیا کرامت کیا ہیاں کیا کرامت کے المحلول کیا ہیاں کیا کہا ہی کرامت کے المحلول کیا ہے۔ استحدال کیا ہی کرامت کیا ہے۔ استحدال کیا ہے۔ اس   | ۵۲۵   |                       | ولی کے معنی                  | ۵۱۳   | *.                  | وخطاب                              | احباب        |
| اقوال ۱۹۵۱ دیا میں الشکاد بدار ۱۹۵۱ دیا میں الشکاد بدار ۱۹۵۱ دو انتمان کی دائی میں الشکاد بدار ۱۹۵۱ دو انتمان کی دائی میں الشکار است الشکار است الشکار است الشکار دائی اور کتاه میں اقتحام ۱۹۵۱ میں الشکار دائی اور کتاه دو انتمان کی دائی کا طریقہ الله کا کرامت الشکار دائی اور کتاه دو انتمان کی دائی کا طریقہ دو کتاب کی کا میں اور تجوی میں فرق ۱۹۵۱ میں کہ دو کتاب کی کرامت کا میں دو کتاب کی دو کتاب کار کتاب کی دو کتاب کار کتاب کی دو کتاب کتاب کی دو کتا  | oro   |                       | ً بکیاو لی معصوم ہوتا ہے؟    | مان   | •                   |                                    | قول          |
| واشند پچ واتی و و و و و و و و و و و و و و و و و و و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ory   | ?                     | کیاولی کاخوف جاتار ہتا ہے    | BIY   |                     |                                    | اقوال        |
| العالى اقدام العالى العالى اقدام العالى   | ` ori |                       | ونياميس الله كاويدار         | ria   |                     |                                    | اقوال        |
| وقاق اورسائ الله کاطریقہ قرب الله کاطریقہ الله کاطریقہ الله کاطریقہ قرب الله کاطریقہ کا محت کا محت کے بتا بہتر ہے ۔ اولیاءاللہ کی کرامتیں صدیث غار محت کا محت اور مجرہ میں فرق الله کی کرامت کی دومت نیس دیتا محت کا محت کے دومت نیس دیتا محت کے دومت کی محت کے دومت   | 6 67Y | نېيں؟                 | ولی کی ولایت باقی رہتی ہے یا | ۵۱۸   |                     | <u>پ</u>                           | دانشمند ب    |
| قرب البی کاطریقہ  الع الله علی البی کارامت کے بیان بھر سے برای کرامت کی دلیل  الع کی الله علی کرامت کی کرامت کی دعوت نہیں دیا ہے کہ الله الله کی کرامت کی دعوت نہیں دیا ہے کہ الله کی کرامت کی دعوت نہیں دیا ہے کہ الله کی کرامت کی دعوت نہیں دیا ہے کہ دو دلی گوری کو اپنی الله کر الله کی کرامت کے مطابق کی دوالے کے کو دوالے کی دو   | 012   |                       | فصل                          | ۵۱۸   |                     | اقيام                              | ساع کی       |
| ال ال الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ۵۲۷   |                       | فصل                          | φ19   |                     | رساع                               | دقاق او      |
| اولیاءاللہ کی کرامت اور بحجرہ میں فرق اللہ کی کرامت کی دیل اور بحجرہ میں فرق اللہ کی کرامت کی دیل اور بحجرہ میں فرق اللہ کی کرامت اللہ کی کہ کہ اللہ کا کہ دو کو تنہیں دیتا ہے کہ دو دولی ہے کہ دولی کر امت ہے دو دولی کر امت کے دولی کر کر امت کر کر امت کے دولی کر کر امت کے دولی کر کر امت کے دولی کر کر امت کر کر امت کے دولی کر کر امت کر کر امت کے دولی کر کر امت کر                                                                                                                                                                                                                                |       | فرما نبرداری اور گناه | سب سے بوی کرامت اللہ کے      | ω19   |                     | ى كاطريقه                          | قربال        |
| اولیاءاللہ کی کرامت اور مجرہ میں فرق اللہ کا کرامت اور مجرہ میں فرق اللہ کا کرامت اور مجرہ میں فرق اللہ کا کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے۔ کہا ہے   | 072   |                       | ہے بچنا ہے                   | 219   |                     | ے بچنا بہتر ہے                     | . ساع ـ      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 012   | یں                    | قرآن مجیدے کرامت کی دا       |       | . •<br>•            |                                    | چا <b>ب</b>  |
| قاضی ابو بکراشعری کابیان فراک این این بخیرا شعری کابیان برا استان اور البول کرامت میل کرامت میل و کی لوگوں کواپی طرف آنے کی دعوت نبیل دیتا ہیں اور البول کرامت کیاولی کواس کاعلم ہونا ضروری ہے کہ وہ وہ لی ہے محمد میل کرامت کے متعلق مہل بن عبداللہ کا قول میل و کی کواپی کی کرامت کے متعلق مہل بن عبداللہ کا قول میل و کی کواپی کی کرامت میل میل کرامت کرامت میل کرامت کرامت میل کرامت   | ۵۳۰   |                       | حدیث غار                     |       | ا کرامتیں           | اولياءاللدكي                       | •            |
| ولی لوگوں کو اپنی طرف آنے کی دعوت نہیں دیتا ملا (۳) عباب بن بشراور اسید بن تھیر کی کرامت کیاد کی کواس کاعلم ہونا ضرور کی ہے کہ وہ وہ لی کا قول این فورک کا قول کے این فورک کی کہ اس میں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | om    |                       | (۱) پېلی کرامت               | ` 011 |                     | ن اور معجز ومیں فرق                | کرامت        |
| کیاولی کواس کاعلم ہونا ضروری ہے کہ وہ ولی ہے ۵۳۳ (۳) سلمان اور ابوالدرواء کی کرامت کے متعلق مہل بن عبداللہ کا قول ۱ مست کے متعلق مہل بن عبداللہ کا قول ۱ مست کے متعلق مہل بن عبداللہ کا قول ۱ مست کے متعلق مہل بن عبداللہ کا قول ۱ مست کے متعلق مہل بن عبداللہ کی کرامت سے مطمئن نہیں ہونا چاہیے مست کہ ۱ مسل کی عبداللہ کی کرامت مست کرامت برقر آن مجید ہے استدلال مست کے مشر کی کرامت مست کر اللہ کی کرامت مست کرامت میں مست کے مشر کی کرامت مست کے مشر کی کرامت مست کرامت میں مست کے مشر کی کرامت میں مست کی کرامت میں میں میں میں کرامت میں میں کرامت میں میں میں کرامت کرامت میں کرامت میں کرامت میں کرامت کرامت میں کرامت   | arr   | <b>ت</b>              | (۲)علاء بن حضر می کی کرامیه  | orr   |                     | وبكراشعرى كابيان                   | قاضي اب      |
| ابن فورک کاقول ۱۳۵ کرامت کے متعلق تہل بن عبداللہ کاقول ۱۳۵ کرامت کے متعلق تہل بن عبداللہ کاقول ۱۳۵ کا کرامت کو کا قول ابنا کی کرامت سے مطمئن نہیں ہونا چاہیے ۱۳۵ (۲) تہل بن عبداللہ کی کرامت سے مطمئن نہیں ہونا چاہیے ۱۳۵ (۲) ابوالخیر تینا تی کی کرامت کرامت مصرت عمر دلالٹوز کی کرامت ۱۳۵ کر المالہ کی کرامت ۱۳۵ کر المالہ ایک اعتراض ۱۳۵ کر المالہ کی کرامت ۱۳۵ کر المالہ ایک اعتراض ۱۳۵ کر المالہ کی کرامت ۱۳۵ کم شدہ چزکولوٹانے کی وعا ۱۳۵ کو ابوالخیر کی وعا ۱۳۵ کر المالہ کی کرامت ۱۳۵ کم شدہ چزکولوٹانے کی وعا ۱۳۵ کر المالہ کی کرامت ۱۳۵ کر المالہ کر المالہ کی کرامت المالہ کی کرامت المالہ کر المالہ کر المالہ کر المالہ کر کرامت المالہ کر المال  | orr   | بن حفير کی کرامت      | (۳)عمّاب بن بشيراوراسيد      | orr   | عوت نهيس ديتا       | ں کواپی طرف آنے کی د               | و کی لو گوا  |
| ابوعلی دقاق کا قول ابوعلی دقاق کا کرامت سے مطمئن نہیں ہونا چاہیے محت کرامت پر قرآن مجید سے استدلال محت کرامت پر قرآن مجید سے استدلال محت محت مر فاق کی کرامت محت محت مر فاق کی کرامت محت محت محت محت محت محت محت محت محت م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٥٣٢   |                       | •                            | ۵۲۳   | ہے کہوہ ولی ہے      | لواس کاعلم ہونا ضروری۔             | كياولى       |
| ولی کوا پی کرامت سے مطمئن نہیں ہونا چا ہیے ملک (۲) مہل بن عبداللہ کی کرامت سے مطمئن نہیں ہونا چا ہیے ملک (۲) ابوالخیر تینا تی کی کرامت کرامت بر قرآن مجید سے استدلال ملک ملک ملک ملک کہ ابوالخیر کی ایک اور کرامت محضرت عمر بڑا تینا کی کرامت ملک کی کرامت ملک ملک کرامت ملک کی کرامت ملک کی کرامت ملک ملک کرامت ملک کی کرامت کی دو ابوالخیر کی کرامت کرامت کی کرامت ک  | ٥٣٢   | بدالله كاقول          | كرامت كے متعلق مہل بنء       | orm   |                     | <b>ڪاقول</b>                       | ابن فورا     |
| کرامت پرقرآن مجید سے استدلال ۲۳۳ (۱) ابوالخیرتیناتی کی کرامت مصرت برقرآن مجید سے استدلال ۲۳۳ (۱) ابوالخیرکی ایک اور کرامت ۲۳۳ (۱) ابوالخیرکی ایک اور کرامت ۲۳۳ (۱) جعفر خلدی کی کرامت ۲۳۳ (۱) جعفر خلدی کی کرامت ۲۳۳ (۱) جواب جواب ۲۳۳ میشده چیز کولونانے کی وعا ۲۳۳ میشده خیز کولونانے کی دو تو تو تو ۲۳۳ میشده خیز کولونانے کی دو تو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٥٣٢   |                       | (۵)گرامت                     | orm   |                     | اق كاقول                           | ا ابوعلی د ق |
| حضرت عمر طلاقط کی کرامت محضرت عمر طلاقط کی کرامت محضرت عمر طلاقط کی کرامت محضر ایک اعتراض محضر محضر ایک اعتراض محضر محضر محضر محضر محضر محضر محضر محض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۵۳۳   |                       |                              | ٥٢٣   | <i>ی ہونا چاہیے</i> | ل کرامت ہے مطمئن نہیر              | و کی کواتِ   |
| ایک اعتراض مهده چرکولونانے کی دعام مشده چرکولونانے کی دعام مسلم مشده چرکولونانے کی دعام مسلم مسلم مسلم علی است                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ٥٣٣   |                       |                              | arm   | על                  | ن پر قرآن مجید سے استد             | كرامر        |
| جواب میر کرده از کرده این کرده میر کرده این کرده | ٥٣٣   | ت                     | (٨) ابوالخير کی ايک اور کرام | arm   |                     | عمر والغينة كى كرامت               | حضرت         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٣٣٠  |                       |                              | arr.  |                     | <b>ر</b> اض                        | ايك          |
| ابویزید بسطامی کا قول ۵۳۴ (۱۰) احمد طابرانی سرخسی کی کرامت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | orr   |                       | مم شدہ چیز کولوٹانے کی دعا   | ۵۲۳   |                     |                                    | جواب         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | orr   | رامت                  | (۱۰)احمه طابرانی سرحسی کی    | orr   |                     | بسطامی کا قول                      | ابويزيد      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ÷ .   |                       |                              |       |                     | •                                  |              |

| ¥     | فبرست مضامين     |                                    | 'I BE |                 | تصفه كانسانكلوبيا               |             |
|-------|------------------|------------------------------------|-------|-----------------|---------------------------------|-------------|
| ۵۳۰   | ت                | (۳۳)ایک نوجوان کی کرامه            | ٥٣٣   | ) کرامت         | دان کے ایک درو <sup>یش</sup> کج | (۱۱)عما     |
| ori   | ت                | ( ۳۴ )ابراہیم خواص کی کرام         | محم   | رام <b>ت</b>    | ربن عطاءروذ باری کی             | 21(Ir)      |
| 0 m   | ن                | (۳۵)ایک نوجوان کی کرامن            | محم   | ت               | بسليمان خواص كى كرام            | (۱۳)ابر     |
| ari   | اور کرامت        | (۳۶)ابراہیم خواص کی ایک            | ara   |                 | الحن نوری کی کرامت<br>ا         | (نهما)ابو   |
| art   | مت               | (۳۷) ابراتیم بن ادهم کی کرا        | ory   | · ·             | بعفر حدا داور حجام              | (۵۱)ابو     |
| ort   |                  | (۳۸) جابررجبی کی کرامت             | 224   |                 | ماق بن احمد کی کرامت            | (۱۲)اسج     |
| orr   |                  | (۳۹)ایک نوجوان کی کرامیه           | ۵۳۲   |                 | ری کی کرامت                     | (ئدا)نو     |
| ۵۳۳   | ید کیجی کی کرامت | ( ۲۰۰ ) ابراہیم بن ادھم کے مر      | ۵۳۷   |                 | برابخشی کی کرامت                | (۱۸)ابو     |
| ۵۳۳   | ت .              | (۱۴) ابوعمر اصطحری کی کرامیا       | ٥٣٧   | ی کی کرامت      | یزید کے استاد ابوعلی سد         | (١٩)ابو     |
| ۵۳۳   |                  | (۴۲)ایک فقیر کی کرامت              | ٥٣٧   |                 | ت                               | اعلیٰ کرا م |
| ۵۳۳   |                  | (۴۳) ایک اورنو جوان کی کر          | 022   | ٠               | بدالرحمن ولانتيز كى كرامت       | (۲۰)عم      |
| ۵۳۳   | ت                | ( ۳۳) ابراہیم آجری کی کرام         | ۵۳۸   | . •             | ی مقطی کی کرامت                 | (۲۱)سر      |
| ۵۳۵ . |                  | (۴۵) حبیب مجمی کی کرامت            | ٥٣٨   | لرامت           | وعمرا نماطی کے استاد کی         | ļi(rr)      |
| ۵۳۵   | امت              | (۴۶)عباس بن مهتدی کی کر            | ۵۳۸   | یں              | کے بغیر حقیقت کو کی چیز نہ      | ثمريعت.     |
| ۵۳۵   | •.               | (۴۷) نضیل کی کرامت                 | ۵۳۸   |                 | برنساج کی کرامت                 |             |
| ۵۳۵   |                  | (۴۸) ابوعاصم بصری کی کرام          | 6 m   | ت               | والنون مصری کی کرامیه           |             |
| ۵۳۵   | مت               | (۴۹) عامر بن عبدقیس کی کرا         | ٥٣٩   |                 | وسعيد خراز کی کرامت             | !1(10)      |
| ۵۳۵   |                  | (۵۰) جنید کی کرامت                 | ٥٣٩   |                 | واص کی کرامت                    |             |
| 6 m   | ·                | (۵۱) ذوالنون کی کرامت              | ۵۳۹   | ·               | ن جلاء کی کرامت                 |             |
| 224   |                  | (۵۲) واصل احدب کی کرام<br>په په په | ۵۳۹ - | <b>ن</b> را الم | ل بن عبدالله کی کرامه<br>سبه    |             |
| 24    |                  | (۵۳)ابراہیم بن ادھم کی کر<br>      | ۵۳۹`  | ** .            | وعبید بسری کی کرامت<br>سریہ     |             |
| 677   | ت                | (۵۴)ایوب شختیانی کی کرام           | ar-   |                 | والحارث کی کرامت                |             |
| ۵۳۷   |                  | (۵۴) ذوالنون کی کرامت              | ۵۳٠   | ,               | ل بن عبدالله کی کرامیه<br>ایسی  | -           |
| 572   | ت                | (۵۵) ایک نو جوان کی کرام           | ۵۴٠   | ت               | بوعمران واسطى كى كرام           | (mr)        |

| 16    | فهرست مضامين فهرست مضامين                |            | المنافعة المنافعة             |
|-------|------------------------------------------|------------|-------------------------------|
| ۵۵۳   | (۸۰)عبدالواحد بن زيد كي كرامت            | ۵۳۷        | (۵۲)ایک فقیر کی کرامت         |
| ۵۵۵   | (۸۱) ابویعقوب سوی کے ایک مرید کی کرامت   | ۵۳۷        | (۵۷) شیبان را می کی کرامت     |
| ۵۵۵   | (۸۲) ابراہیم بن شیبان کے مرید کی کرامت   | ۵۳۸        | (۵۸) سری کی کرامت             |
| ے ۵۵ھ | (۸۳)ابویقو ب سوی کے ایک اورمرید کی کرامن | ara        | (۵۹)معروف کرخی کی کرامت       |
| ۵۵۵   | (۸۴۷) مهل بن عبدالله کی کرامت            | <b>A</b> M | (۲۰ )عتبة الغلام كي كرامت     |
| ۵۵۵   | (۸۵)عمرو بن عتبه کی گرامت                | ۵۳۸        | (۱۱) ابوعلی رازی کی کرامت     |
| raa   | (۸۲) سری کی کرامت                        | ara        | (۱۲) ابراہیم بن ادھم کی کرامت |
| raa   | (۸۷) ابراہیم بن ادھم کی کرامت            | ara        | (۹۳)ابراہیم خواص اور شیر      |
| raa   | (۸۸)ابراہیم خواص کی کرامت                | ۵۳۹        | (۹۴)عطاءازرق کی کرامت         |
| raa   | (۸۹) ابوالحن نوری کی کرامت               | ۵۵۰        | (۱۵) فقیروں کی کرامت          |
| ۵۵۷   | (۹۰)خواص کی کرامت                        | ۵۵۰        | (۲۲) عامر بن عبدقیس کی کرامت  |
| ۵۵۷   | (۹۱) نفرخراط کی کرامت                    | ۵۵۰        | (۲۲) ایک اور کرامت            |
| ۵۵۸   | (۹۲)سهل بن عبدالله کی کرامت              | ۵۵۰        | (۱۸) ایک آ دمی کی کرامت       |
| ۵۵۸   | (۹۳) ابوالحسين جر جانی کی کرامت          | ۰          | (۲۹) حبیب عجمی کی کرامت       |
| ,001  | (۹۴) ابوعلی دقاق کی کرامت                | ۵۵۱        | (۷۰) ابراہیم بن ادھم کی کرامت |
| ۵۵۸   | (۹۵)سهل بن عبدالله کی کرامت              | ۵۵۱        | (۷۱) ابومعاویه اسود کی کرامت  |
| ۵۵۹   | (۹۲)عبدالله وزان کی کرامت                | ۵۵۱        | (۷۲)بشرحافی کی کرامت          |
| ٥۵٩   | (۹۷)ایک انسان کی کرامت                   | ۵۵۱        | (۷۳)ایک مجامدگی کرامت         |
| 009.  | (۹۸)خواص کی کرامت                        | 00r .      | (۴۷) ابوبکر کتانی کی کرامت    |
| .040  | (۹۹) محمد بن ساک کی کرامت                | ٥٥٢        | (۷۵)ابوترابخشی کی کرامت       |
| 0Y+   | (۱۰۰) بایزید بسطامی کی کرامت             | oor        | (۷۱) فتح موصلی کی کرامت       |
| ٠٢٥   | (۱۰۱) ذ والنون کی کرامت                  | 00T        | (۷۷)عبدالواحد بن زید کی کرامت |
| ari.  | (۱۰۲)عبدالواحد بن زیدگی کرامت            | ٥٥٣        | (۷۸) ایک صوفی کی کرامت        |
| IFG.  | (۱۰۳) ابوعبدالله دیلمی کی کرامت          | ۵۵۲        | (۷۹) نیچ کی کرامت             |

| انسانکوینا کی د                         | n Bro    |                                | فهرست مضامين |              |
|-----------------------------------------|----------|--------------------------------|--------------|--------------|
| (۱۰۴) ابوعبدالله دیلمی کی ایک اور کرامت | Ira ,    | ِ اہل مجاہدہ کی نیند           | •            | ۵ <b>۷</b> ۰ |
| (۱۰۵) نضر بن شمیل کی کرامت              | , Ira    | نیند کے فضائل                  |              | ۱ ۱ ۱        |
| (۱۰۲)عامرین عبدقیس کی کرامت             | · ÄHI    | ابوبكرآ جرى كاخواب             |              | 3 <b>८</b> । |
| (۱۰۷)بشرے گھر میں خفر                   | STE      | کتانی کاخواب                   |              | 34r          |
| (۱۰۸) ابراہیم خواص کی کرامت             | ~ 64r    | كتانى كاايك اورخواب            |              | 321          |
| (۱۰۹)نوری کی کرامت                      | ٦٢٥      | حسن بن على رضى الله عنه كاخوار | <u>.</u>     | 347          |
| (۱۱۰)شبلی کی کرامت                      | ٦٢٥      | ابويزيد كاخواب                 |              | 32r          |
| (۱۱۱)ابوعبدالله بن خفیف کی کرامت        | ٦٢٥      | احمد بن خضروبي كاخواب          |              | 32r          |
| (۱۱۲)ایک بدوی کی کرامت                  | ۵۲۳      | يحيىٰ بن سعيد قطان كاخواب      |              | 3 <u></u> 27 |
| آ (۱۱۳) شبل مروزی کی کرامت              | ۵۲۳      | بشربن حارث كاخواب              |              | 3 <u></u> 27 |
| (۱۱۴) ابوعبید بسری کی کرامت             | ۳۲۵      | سفيان تورى كاخواب              |              | ۵۷۳          |
| (۱۱۵)ایک عورت کی کرامت                  | arr      | ابوسهل صعلو کی کی خواب         |              | ۵۷۳          |
| (۱۱۷) ذ والنون مصری کی کرامت            | nra      | حسن بن عاصم شیبانی کی خواب     |              | 02m.         |
| (۱۱۷)ایک شخص کی کرامت                   | ייזאים י | سنتنصوفي كيخواب                |              | ۵۷۳          |
| (۱۱۸)ابوبکر همذانی کی کرامت             | ara      | حبيب عجمى خواب ميں             |              | ٥٤٣          |
| (۱۱۹) ابوجعفر حداد کی کرامت             | 676      | حسن بصری کاخواب                |              | 04m -        |
| (۱۲۰)احمد بن عطاء کی کرامت              |          | ° ما لک بن انس خواب میں        |              | 54 M         |
| (۱۲۱)ابوزرعه جنبی کی کرامت              |          | حسن بصری کے متعلق کسی کی خو    | اب           | ۵ <u>۷</u> ۳ |
| (۱۲۱)معروف کرخی کی کرامت                | rra      | ابوبكر بن الشكيب كي خواب       |              | 32°          |
| وباب                                    | •        | جاحظ خواب ميں                  |              | 32°          |
| اولیاءاللہ کےخواب                       |          | جنید کی خواب                   |              | 26           |
| خواب کی حقیقت                           | AYA      | نصرآ باذى خواب ميس             | •            | ۵۷۴          |
| خواب کی قشمیں                           | AFG      | ذ والنون مصرى خواب ميں         | •            | ۵۷۵°         |
| نیند کی قشمیں                           | AFG      | شبلی خواب میں                  |              | ۵ <u>۷</u> ۵ |

|       | فرست مفاين فرست مفاين                       | ra & Signatura & S | المالكليتا                              |
|-------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| ۵۸۱ - | ابوسليمان داراني خواب ميں                   | 040-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | جنيدخواب ميں                            |
| DAI   | على بن موفق كاخواب                          | 040                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نباجی کی خواب                           |
| ۵۸۱   | جنيد كاخواب                                 | رف سے ضیافت ۵۷۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ابن جلاءاورآ تخضرت مَلَّاثَيْتُم كَي طر |
| ۵۸۱   | ابو بكر كتانى كاخواب                        | 847                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عتبة الغلام كاخواب                      |
| DAT   | ابوعبدالله بن خفيف كاخواب                   | 027                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ايكشخ كالطيفه                           |
| DAT   | شبلی خواب میں                               | 02 Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الوب يختياني اورايك جنازه               |
| ۵۸۲   | ابوعثان مغربي كاخواب                        | 02Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تستمضخض كاخواب                          |
| 0AT   | ابوسعيدخرا زاور بيييري وفات                 | ۵۷۷ ـ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | داؤدطائی کی وفات پرسمی کاخواب           |
| DAT   | ابوالفضل اصفهانى كاخواب                     | اب ۵۷۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | کرزین و بره کی وفات پرکسی کاخ           |
| DAM   | ابوسعيدخرا زاورا بليس                       | 022                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | يوسف بن حسين خواب ميس                   |
| ۵۸۳   | ا يك صوفى اوررابعه                          | 022                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عبدالتدزراد كاخواب                      |
| ۵۸۳   | ساك بن حرب كاخواب                           | 022                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابوسعيد شحام كاخواب                     |
| **    | وباب                                        | ۵۷۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ابو بکررشیدی کاخواب ِ                   |
|       | مريدول كووصيت                               | <b>64A</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | صوفياء ميس سے سي كاخواب                 |
| ۵۸۳   | مريد کا پہلا قدم                            | <b>∆∠9</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | جنيد كاخواب                             |
| ۵۸۴   | صوفی اورغیرصوفی میں فرق                     | 069                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | عطاء تملمی خواب میں                     |
| ۵۸۵   | احمد بن ضبل اور شیبان راعی                  | ۵۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | اوزا ی خواب میں                         |
| ۵۸۵   | ا بوعمران فقیه اور خبلی                     | ۵۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نباجی کاخواب                            |
| DAY.  | ابوالعباس بن سریج اورجنید                   | ۵۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | زبيده خواب ميل                          |
| YAG   | (۱) مرید کے لیے علم شریعت کا جاننا ضروری ہے | ۵۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | سفیان توری خواب میں                     |
| 014   | (۲) مرید کے لیے شخ کا پکر نالازی ہے         | ۵۸٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | احمد بن الي الحواري كاخواب              |
| 014   | ا بوعلى د قاق كا قول                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يزيدرقافى كاخواب                        |
| ۵۸۷   | (٣)م يدسلوك سے پہلے توبہرے                  | <b>۵۸1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | جنيد کاخواب<br>·                        |
| ۵۸۷   | (۴) خصوم کوراضی کرنا                        | ٥٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بشرحانی خواب میں                        |

| 460° | المرت مما ين                                      | r.   |                      | تصفف كالساليكونيا                 | <b>100</b>           |
|------|---------------------------------------------------|------|----------------------|-----------------------------------|----------------------|
|      | مرید کے دل میں ساز وسامان کی کوئی قدر ومنزلت نہیں | ۵۸۷  | ţ                    | یاوی تعلقات کو کم کئے جا          | (۵)رځ                |
| ۵۹۳  | ہونی حیا ہے                                       | ۵۸۸  |                      | هري وڪهم                          |                      |
| ۳۹۵  | فصل                                               | ۵۸۸  |                      | ق مس طرح ہو؟                      |                      |
| ۵۹۵  | م یدکونو خیز بچوں کی صحبت سے بچنا جا ہے           | ۵۸۸  | •                    | ئى كى مخالفت نەكر ناچ <u>ا ہے</u> | (۲) ش                |
| ۵۹۵  | مریدکوحسدہے بچنا چاہیے                            | ۵۸۸  | 4                    | خ پراعتراض نه کرنا جا ہے          | (2)                  |
| 297  | مريد كاكام ايثار كرناب                            | 2/9  | <u>~</u>             | یے اسرار کومحقو ظ رکھنا جا۔       | (۸)ایا               |
| 297  | ماع میں مرید کے آداب                              | ۵۸۹  |                      | فتره میں فرق                      | وقفهاور              |
| ۵۹۷  | ساع میں خرقدا تار کھینکنا                         | 2019 |                      | قين                               | فر کر ک <sup>ا</sup> |
| ۵9۷  | فصل                                               | ۵9٠  |                      | . با وضور ہنا                     | هروقت                |
| ۵9∠  | مرید کاعلم اس کے مرتبہ سے زیادہ نہیں ہونا جا ہیے  | ۵9٠  |                      | ى للقين                           | خلوت                 |
| ۸۹۵  | نصل                                               | ۵9٠  |                      | ، مشكلات                          | مريدكي               |
| ۸۹۵  | فصل                                               | 91   | :                    | 4/                                | آ دا پ               |
|      | تصوف کی بناءآ داب شریعت کی حفاظت اور حرام         | 09r  | . کرنا ہوگا          | برکسی کی بات کو بر داشت           | ٠ مريدكو             |
| ۵۹۸  | ے اجتناب پر ہے                                    |      | ت میں حاصل ہوں'      | جومشامدات ابتداءارادر             | مريدكو               |
|      | مریدان عهدوں پرجواس نے اللہ کے ساتھ کئے ہیں'      | ۵۹۳  |                      | لمرف دل نەلگا نا چاہیے.           | ان کی                |
| ۵99  | قائم رہے                                          | 090  | رید کے لیےمضر ہے     | ت ہے انس محسوں کرنام              | مشابدا               |
| ۵99  | قصل                                               | 095  |                      | تلاش میں ہجرت کر نا               | فشخ کی               |
| ۵99  | قصل .                                             | ال   | بلےمعرفت الہی کا حاص | کے لیے جج کرنے ہے پ               | مريد-                |
| ۵۹۹  | فصل                                               | 09m  |                      | مروری ہے                          |                      |
| Y++  | مریدکود نیاداروں ہے دورر ہنا جا ہے                | ۵9m  | احر ام ہے جائے       | خ کی خدمت میں نہایت               | مويدتر               |
|      |                                                   | ۵۹۳  | *                    | صوم نہیں ہوتا                     | شيخ معد              |

## اجمالي فهرست

| 149              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | شكر      | ra            |         | اصولی مسائل میں صوفیاء کے عقا کد |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------------|---------|----------------------------------|
| ٢٨٦              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يقين     | ۵۵            |         | صفات بارى تعالى                  |
| <b>797</b>       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مبر      | ۵۷            |         | ''تصوف'' تاریخ کے آئینے میں      |
| ۳۰۰              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مراتبه   | Irr'          |         | اصطلاحات تصوف                    |
| <b>1+ 1.</b> .   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | رضاء     | Arı           |         | تو بہ                            |
| <del> </del> " • | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | عبوديت   | 141           | -       | مجابده                           |
| 710              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اراوت    | IM            |         | خلوت اور گوشه ثینی               |
| ٣٢٢              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | استقامت  | 1/19          |         | تقو ي                            |
| ۳۲۵              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اخلاص    | 190:          |         | ورع                              |
| 279              | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | صدق      | . <b>r</b> •1 | ٠.      | <i>ָי</i> אָר                    |
| ساساس            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | حياء     | <b>r</b> •4   |         | <b>خاموثی</b>                    |
| وبهم             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7 يت     | ria           |         | خوف                              |
| <b>***</b>       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ذكر      | ۲۲۳           |         | رجاء(امير)                       |
| mm/              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فتوت     | ۲۳۲           |         | קיט(غم)                          |
| roo              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - فراست  | 120           |         | بعوك اورترك اشتهاء               |
| <b>77</b> 2      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خلق      | 114           |         | خشوع اورتواضع                    |
| <b>72</b> 7      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | جودوسخاء | ۲۳۸           |         | نفس کی مخالفت اوراس کے عیوب      |
| MAT              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | غيرت     | 101           |         | حد                               |
| ۳9٠              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ولايت    | ray           | *•<br>• | فيبت                             |
| 794              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وعاء     | 109           |         | قاعت                             |
| r-0              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | فقر      | 246           |         | توكل                             |
|                  | the contract of the contract o |          |               |         |                                  |

|             | اجمال فيرت الجمال فيرت                | T S | الله تصوف كارنسانيلينيا الهاي المنظمة |
|-------------|---------------------------------------|-----|---------------------------------------|
| 120 ·       | محبث                                  | MIA | تصوف                                  |
| <b>۴۹۰</b>  | شوق                                   | rrm | ادب                                   |
| <b>~</b> 9∠ | مشائخ كاياس خاطراوران كىمخالفت ندكرنا | M-1 | صوفیاء کے سفر کے احکام                |
| ۵۱۰         | Et                                    | وسم | صحبت                                  |
| ori .       | اولیاءالله کی کرامتیں                 | ۳۳۵ | توحير                                 |
| 240         | اولياءالله كےخواب                     | ror | د نیاہے جاتے ہوئے صوفیاء کی حالت      |
| ۵۸۳         | مريدوں کووصيت                         | GFN | معرفت بالله                           |



## عرض مترجم

الحمد لله رب العالمين ،اكمل لنا الدين ،واتم علينا النعمة ،ورضى لنا الاسلام ديناً، وامرنا بالتمسك به الى الممات ﴿ يَا آيُهَا الَّذِيْنَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّهَ حَقَّ تُقَاتِم وَلَا تَمُوْتُنَّ إِلّا وَٱنْتُمُ مُسُلِمُوْنَ ﴾ (آل عمران: ٢٠١)

اللهم صل وسلم وبارك على عبدك ورسولك ، نبينا محمد وعلى آله واصحابه اجمعين. و بعد:

الله پاک نے جن وانس کوا پی عبادت کے لئے پیدافر مایا ہے، ارشاد باری تعالی ہے: ﴿ وَمَا حَلَفْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونَ ﴾ (الذاريات: ٥٦)

ای میں ان کی عزت وشرف ہے، اور اس میں ان کی دنیا وآخرت کی سعادت و نیک بختی کا سامان ہے، کیونکہ بندے ہر لیے اپنے رب کے فضل وانعام کے محتاج ہیں، جبکہ رب ان سے اور ان کی عبادت سے بے نیاز ہے۔ عبادت مخلوق پر اللہ کا حق ہے، عبادت کا فاکدہ مخلوق ہی کو پہنچتا ہے، سوجس نے اللہ کی بندگی سے روگر دانی کی ، وہ مستکم ہے، جس نے اس کے ساتھ غیر کی بھی عبادت کی ، وہ مشرک ہے، جس نے اس کی بندگی کے ساتھ ساتھ اس کی شریعت سے ہٹ کر بھی عمل کیا ، وہ مبتدع ہے۔ اور جس نے صرف اس کی شریعت سے ہٹ کر بھی عمل کیا ، وہ مبتدع ہے۔ اور جس نے صرف اس کی شریعت کی پاسداری کی وہی مؤمن موصد ہے۔

جب بندوں کے لئے عبادت کے بغیر چارہ کارنہیں ،اور وہ خود بخو داس ذات کی حقیقت تک نہیں پہنچ سکتے تو اس ذات نے ان پر اپنا کرم کیا اور ان کی طرف انبیاء اور رسل مبعوث فر مائے اور اس عبادت کی حقیقت کے بیان کے لئے اپنی کتابیں نازل فرما ئیں۔

عبادت ای وقت درست ہوسکتی ہے جب وہ رب کی ضع کردہ شریعت کے موافق ہو، کیونکہ یہ توقیفی ہے بیعنی انسانی

عقل کی متاج نہیں، دوسرے بیر کہ خالص اس کی ذات کے لئے ہو، نثرک کے شامجے سے بالکل پاک ہو، کیونکہ شرک اسے باطل کر دیتا ہے۔عبادت میں بندوں کے لئے قدوہ حنہ اور اسوہ حضور کا اللیا کی ذات اقدس ہے، جب تک بندگی آپ کا گائیا کی بندگ کے موافق ہوگی' کامل ہوگی، اور جب اس اسوے سے ہمنا شروع ہوجائے گی' ناقص ہوتی جائے گی۔

عبادت کے لئے ایک اہم عضر صفائی وطہارت قلب ہے، جب تک انسان علائق دنیا سے تعلق توڑ کر رب کی طرف مکمل تو جنہیں کرے گا،عبادت کی تحمیل منہ ہوگی جمیل عبادت کے ای زینے کا نام'' تصوف'' ہے۔

امام شعرانی بیسیه فرمات بین:

" دعلم تصوف اس علم کا نام ہے جو ولیوں کے دلوں میں اس وقت ظہور پذیر ہوتا ہے ، جب کتاب وسنت پر عمل کرنے سے در منور ہوجاتے ہیں۔ پس جو کوئی ان دونوں پر عمل کرے گا،اس پر اس سے ایسے علوم آ داب واسرار وحقائق منکشف ہوجا کیں گے ، جن کے بیان سے زبان عاجز ہے۔

اس کی مثال ویی ہی ہے کہ جب علائے شریعت اپنے علم پر جوان کوشریعت کے احکام کا ہے، عمل کرتے ہیں تو ان پراس کے احکام روثن ہو جاتے ہیں، اس لئے تصوف اس کے سوا اور پھینہیں کہ احکام شریعت پر بندے کے علم محانی بندے کے عمل کرنے کا ماحصل ہے، بشرطیکہ اس کاعمل علتوں اور نفس کی لذتوں سے پاک ہو، جیسا کہ علم محانی وبیان ، علم نحوکا لب لباب ہے۔

اس بناء پرجس نے تصوف کومستقل علم قرار دیا ہے، وہ بھی سچاہے، اور جس نے اس کوخود احکام شریعت ہی کہا ہے، وہ بھی سچاہے، اور جس نے اس کوخود احکام شریعت ہی کہا ہے، وہ بھی سچاہے ... جیسا کہ علم معانی و بیان کو الگ علم کہنے والے اور علم نحو میں داخل کرنے والے دونوں ہی درست کہتے ہیں، البت اس بات کا علم صرف اس کو ہوسکتا ہے کہ تصوف کی نہر شریعت ہی کے چشمے سے نکلتی ہے، جس کو شریعت کے علم میں ایسا تجربہ ہوکہ اس کی تہ کو بینے گیا ہو' (لو اقع الانوار فی طبقات الاحیار) اس وضاحت سے معلوم ہو جاتا ہے کہ تصوف شریعت سے ماورا نہیں، بلکہ بقول امام یافعی برشنیا:

"جن حضرات کواللہ پاک نے اپنے دین کے لئے چن لیا ہے، وہ سب کے سب شرع میں قابل اعتاد ہیں، اس لئے جوکوئی باریک بنی سے کام لے گا،اس کومعلوم ہو جائے گا کہ اہل اللہ کے علوم میں سے کوئی چیز بھی شریعت سے باہر نہیں"

جے تصوف شریعت سے متجاوز دکھائی دیتا ہے'اس کی وجہ یہ ہے کہ اسے علم تصوف میں تبحر حاصل نہیں۔ باقی رہی تصوف کی اصطلاح کی بات ،تو حقیقت یہ ہے کہ بیلفظ ابتدائے زمانہ اسلام میں معروف نہ تھا،امام قشیری سیسیہ

رقم طرآز ہیں:

"رسول الله مَنْ الْفَیْمَ کی و فات کے بعداس زمانے کے مسلمانوں کے اکابر نے حضور مَنَّ الْفِیْمَ کی صحبت کے علاوہ کی نام کواپنے لئے پندنہیں کیا، کیونکہ اس سے بڑھ کرکوئی فضیلت نہ تھی، چنا نچہ انہیں صحابہ کہا گیا۔ جب دوسر نے زمانے کے لوگ آئے تو جنہوں نے صحابہ کی اتباع کی انہیں تابعین کہا گیا۔ انہوں نے اسے بہت شرافت کا لقب خیال کیا۔ پھران کے بعد کے لوگوں کو تع تابعین کے لقب سے نوازا گیا۔ پھرلوگ مختلف ہو گئے اور مختلف مراتب بن گئے۔ جن لوگوں کا دین سے گہراتعلق تھا 'ان خاص لوگوا کو زاہدین اور عابدین کہا گیا۔

پھر بدعات کا راج ہو گیا۔ مختلف فرقے بن گئے اور ہر فرقے نے یہ دعویٰ شروع کر دیا کہ ان میں زاہد ہیں۔خواص اہل سنت نے اپنے لئے تصوف کے نام کو پہند کرلیا 'جو کہ اپنے دلوں کو خفلت کے دبیز پردوں سے محفوظ رکھے ہوئے تھے اور اپنے انفاس کا پاس معیت خداوندی میں رکھنے والے تھے۔ان اکا ہر کیلئے یہ نام دوسری صدی هجری ہے قبل ہی مشہور ہو چکا تھا۔' (الرسالة القشیرية)

جبكدامام ابن تيميه رئيسي فرمات مين:

''لفظ''المصوفية''ابتدئی تین صدیول میں معروف نه تھا،اس کے بعد بی به لفظ زبان زوخلائق ہوا، بہت سے ائمہ اورمشاکُ کے بارے میں مروی ہے کہ انہول نے بھی اس کا تلفظ کیا، جیسے امام احمد بن صبل ،ابوسلیمان دارانی ،سفیان توری اورحسن بصری مُنافیہ، وغیرهم'' (مجموع الفتاوی)

امام قشری میشد فرمات مین:

''دوراسلام میں کوئی زمانداییا نہیں گزراہے کہ اس میں اس فرقے کا شخ موجود ہواور اس زمانے کے علماء وائمہ نے اس شخ کے آگے کردن نہ جھکائی ہو، اور اس سے عاجز انہ پیش نہ آئے ہوں اور برکت حاصل نہ کی ہواور اگر ان کو یہ فضیلت وخصوصیت حاصل نہ ہوتی 'تو معاملہ اس کے برعکس ہوتا'' (الرسالة القشيرية)

لیکن مرورز مانہ کے ساتھ ساتھ صوفیاء میں بھی پچھا لیے لوگ پیدا ہو گئے ، جنہوں نے تصوف کا لبادہ اوڑھ کرسلف کے بھج سے ہٹ کر راہ اپنا لی۔ جب امام قشری پُریسٹیٹ نے اس صورتحال کا جائزہ لیا 'توان کے دل میں داعیہ پیدا ہوا کہ ایساتح بری مواد مرتب کیا جائے جواس راہ کے سالکین کے لئے مشعل راہ ہو، انہیں اسلاف کے طور طریقے سے آشنا کروائے ، اور تقرب الی الله چنانچرزبان وقلم کے نابغہ روزگار نے جب قدم اٹھایا تو ان کی سعی حاصل "الرسالة القشيرية" کی صورت میں عیاب ہوئی، یہ کتاب کیا ہے؟ درحقیقت ''تصوف کا انسائیکلوپیڈیا'' ہے...اس میں زبان وادب کی جاشنی بھی ہے،اور طریقت وسلوک کی لذت بھی، جہاں اس میں قرآن وحدیث کے انوارات ہیں، وہیں اس میں اسلاف کے اقوال وافعال کی برکات بھی ہیں۔ امام قشری میاند نے اس کتاب کودوحصوں میں تقسیم کیا ہے:

ا علام تصوف کے حالات ، اقوال اور افعال ، تا کہ مرید کے لئے سلوک کی راہ پریموٹے کا کام دے سکیس۔

⊕ خوداس کے بارے میں فرماتے ہیں:

"میں نے اس میں اس طریقے کے شیوخ کے آ داب، اخلاق، معاملات، عقا کد، ان کے وجدانی اشارات اور ابتداء ہےانتہاء کی طرف ان کی ترقی کوذکر کیا ہے''

کتاب کی ابتداء میں صوفیاء کے عقائد کو قرآن وصدیث ہے مؤید کیا ہے ، تاکہ معلوم ہو سکے کہ ان اکابر کے عقائد شریعت سے متصادم نہیں ، پھرشیوخ کے حالات کو ذکر کیا ہے،اور پھرتصوف کی اہم اصطلاحات کا احاطہ فر مایا ہے،جبکہ آخر میں سالکین کے لئے عمدہ نصائح فرمائی ہیں۔

كتاب كاطرز بيان انتهائي ساده، دكش، شيرين اورعمه بهم باب كا آغاز قرآن وحديث كي متعلقه نصوص ي كرتے ہيں، پھرشيوخ كے اقوال اور افعال ہے اسے مزين كرتے ہيں، اكثر مقامات پر ان كے ایسے اقوال كی وضاحت بھی کرتے ،جن ہےمبتدی کواشکالات ہونے کااحمال ہوتا ہے۔

کتاب کی افادیت کے پیش نظر جب مکتبدر جمانی لا مور ، کے منظمین نے ہماری توجہ کتاب کے ترجے کی طرف مبذول کروائی او خاصے غور وخوض کے بعد ، تو کلاً علی الله اس کے ترجے کی حامی بھر لی گئے۔ جب ترجمہ شروع کیا گیا تو بعض طباعتی اغلاط نے اس بات پرمجبور کیا کہ عربی متن کے مختلف ننخے حاصل کئے جا کیں ، چنانچداس معاطع میں بھی پھٹھیین مکتبدر حمانیہ نے خصوصی معاونت فرمائی ،اور بالآخر ہم چار ننے حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے ،جن میں سے دوکو ہم نے اس ترجے کا ماخذ بنایا

🛈 دار الكتب العلميه ، بيروت ، لبنان ہے ١٠٠١ / ٣٢٢ اھ ميں طبع شدہ نسخہ ، جو كہ شيخ خليل المنصور كے حواثى ہے مزين

الدارالكتاب العربي، بيروت، لبنان عـ ٢٠٠٥ م ١٣٢٥ هيل طبع شده نسخه، جوكه شيخ احمد عنايه اور دُاكْرُ محمد اسكندراني كي تحقیق کے ساتھ چھیا ہے۔ اس ننے میں شخ الاسلام زکریا بن محد الانصاری بھیلیے کی شرح کا اضافہ بھی ہے۔ ترجے میں جن احادیث کی تخ تخ لگائی گئی ہے، وہ عموماً اسی مؤخر الذکر نسخے سے حاصل کر دہ ہے۔ ترجے کی تحقیق تھیج میں ہم نے "المحمد لله" اپنی سی کمل کوشش کی ہے، لیکن پھر بھی انسان خطا کا پتلا ہے غلطی کا صدور اس سے بدیبی امر ہے، اگر آپ کواس میں کہیں عمر گی دکھائی دی تو اسے اللہ کے فضل واحسان کی طرف منسوب سیجے، اور جب آپ سی غلطی پر مطلع ہوں "تو اسے ہمارے نفوس کی کوتا ہیوں کی طرف منسوب سیجے۔

اخیر میں الله پاک سے دعاء ہے کہ وہ اس ترجے کو خالصةُ اپنی ذات کے لئے قبول فرمائے اور نافع خلائق بنائے ،اور مؤلف مِینَدِیْ ،مترجم ،اور جملہ معاونین کی فلاح دارین کا ذریعہ بنائے۔ آمین!

والسلام

محمة عبدالنصير العلوي





# حالات امام قشیری عشیر

امام قشری میشه کانام یون تفا:

ا ما ابوالقاسم عبدالكريم بن هوازن بن عبدالملك بن علجه بن محمد استوائي' قشيري' نييثا پوري' شافعي \_

قشری اصل میں نسبت ہے، قشر بن کعب بن ربیعہ بن عامر بن صعصعه کی طرف۔

رہے الاول ۲ کا ھیں،استواء کے علاقے میں آپ کی پیدائش ہوئی، ابھی آپ کے ایام طفولت تھے کہ آپ کے والد کا انتقال ہوگیا، یوں میتم ہونے کی حیثیت سے آپ نے پرورش پائی۔

نجابت آپ میں بجین ہی سے تھی، چنانچہ آپ نے ابوالقاسم یمانی ادیب کے پاس ملم ادب اور مربی پڑھنا شردع کی ، جلد ہی آپ کواس میں خاصی دسترس حاصل ہوگئ لیکن آپ کو حساب سے واقفیت حاصل نہتھی، چنانچہ اپنے علاقے استواء کی نظامت سنجا لئے کے لئے اس کی اشد ضرورت تھی ، چنانچہ آپ نے اس کی نظامت سنجا لئے کے لئے نیشا پور کا سفر کیا اور وہاں علم حساب کی تعلیم حاصل کی۔

اسی زمانے میں آپ کوامام استاذ ابوعلی الدقاق بینید کی مجلس وعظ میں جانے کا اتفاق ہوا، دقاق اپنے زمانے کے مایہ ناز واعظ تھے، قشیری نے جب دقاق کی مجلس میں نورانیت اور خلوص وتقوے کے آثار دیکھے، سامعین کو دقاق کے پراثر وعظ سے متاثر ہوتے دیکھ کر قشیری دقاق کے حلقہ احباب میں شامل ہو گئے ، اور سلوک کی راہ پر گامزن ہوگئے۔

دقاق مینین نے فیری کے اندر نجابت کو بھانپ لیا تھا، چنانچے انہیں پہلے اپنے مریدین میں شامل کیا، پھر پچھ ہی عرصے کے بعد انہیں اپنے خاص حلقہ احباب میں شامل کرلیا، اور قشیری سے کہا کہ وہ تعلیم کی طرف متوجہ ہوں، چنانچے قشیری نے فقیہ ابو بکر طوی مینین اپنے خاص حلقہ احباب میں شمولیت اختیار کرنا شروع کردی، جب علم فقہ میں خاصی دسترس حاصل ہوگئ ، تو امام استاذ ابو بر برین فورک مینین کے اور ان سے علم کلام اور منطق وفل فدکی تعلیم حاصل کی ، اس کے بعد امام ابو اسحاق اسفاق اسفراکینی مینین کے حلقہ تلا غدہ میں شمولیت اختیار کی اور ان سے ابن با قلانی مینین کے کتابیں پڑھیں۔

دقاق مینید نے قشری کواس قدرتقرب بخشا کہ اپنی صاحبز ادی' فاطمۂ کا نکاح ان سے کردیا، دقاق کی وفات تک' قشری ان کی صحبت میں رہے ،اور ان کی وفات کے بعدامام ابوعبد الرحمٰن سلمی مینید کی طرف رجوع کیا اور ان کے حلقہ احباب میں شمولیت اختیار کرلی۔

وعظ وبیان میں قشری بے نظیر سے ،نہ صرف یہ ، بلکہ تحریر کے میدان میں بھی یکتائے زمانہ سے ، گھڑ سواری اور اسلح کے استعال سے بھی بخوبی واقف سے ،ان کے زمانے میں تصوف کی ریاست ان پرختم تھی ،نرم مزاج 'لطیف اشارات کے مالک ، معانی کی گہرائی سے واقف اور نابغہ ،روزگار شخصیت کے مالک تھے۔

امام عبدالغافرنيشا پوري ،ان ك بارے ميل لكھتے ہيں:

"الامام مطلقاً، الفقيه، المتكلم، الاصولي، المفسر، الاديب، النحوى، الكاتب الشاعر،

لسان عصره، سيد وقته، سر الله بين خلقه، مدار الحقيقة، عين السعادة، قطب السيادة، من

جمع بين الشريعة والحقيقة..."

مندرجه ذیل حفرات سے تشری نے ساع کیا:

ابوانحسین الخفاف، ابونعیم اسفرا نیمی ، ابو بکر بن عبدوس الحیر ی ،عبد المله بن پوسف الاصبهانی ، ابونعیم احمد بن محمد المحر جانی ، علی بن احمد الاهوازی ، ابوعبد الرحمٰن السلمی ، ابوسعید محمد بن ابرا ہیم الاساعیلی ، اور ابن با کویہ الشیرازی میسایہ۔

ابوسعد سمعانی روانیه فرماتے ہیں:

'' کاملیت ادر براعت میں امام ابوالقاسم کے کوئی ہم پلہ نہ تھا،آپ نے شریعت اور حقیقت کو یکجا کر دیا''

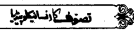
مندرجهذيل حفرات نے آپ سے روايت كى:

آپ کے صاحبز ادی عبد المنعم، پوتے ابو الاسعد هبة الرحن، ابو عبد الله الفراوی، زاهر الشحامی، عبد الوهاب بن شاہ الشاذیاخی، وجیدالشحامی، عبد الجوار الخواری، عبد الرحلن بن عبد الله البحير کی، وغيره۔

ابوالحن الباخزري مينية ابني كتاب "دمية القصر" من رقم طراز بين:

'' قشری کا تخذیر کا کوڑا اگر چٹان پر مارا جائے تو وہ پکھل جائے ،اور اگر ابلیس ان کی مجلس وعظ میں بیٹے جائے تو تو تو ہرکہ کام میں اشعری مُناسَلاً کے مذہب میں مکآئے زمانہ تھے'' نو اند تھے''

امام عبدالغافر فارسي مُناتيه فرمات بين



استاذ عبدالكريم اتوار كے روز سوله ربیع الثانی ،۲۷۵ هودار فانی ہے كوچ فر ما گئے۔

آپ کا انقال نیشا پور میں ہوااوراینے شیخ استاذ ابوعلی الدقاق میشید کے پہلومیں فن ہوئے۔

اساعیل یاشابغدادی نے معدیة العادفین میں آپ کی درج ذیل کتبشار کی میں:

اربعون في الحديث

استفاضة المرادات

بلغة المقاصد

التخيير في علم التذكير في معانى اسم الله تعالى

التيسير في علم التفسير

عيون الاجوبة في فنون الاسئلة

الفصول في الاصول

كتاب المعراج

لطائف الاشارات في تفسير القرآن

المنتهى في نكت اولى النهي

ناسخ الحديث ومنسوخه

نحو القلوب

حياة الارواح والدليل الى طريق الصلاح

شكا يةاهل السنة بحكاية مانالهم من المحنة

منثور الخطاب في شهود الالباب

besturdubooks.wordpress.com



# مقدمه كثاب

الحمد لله الذي تفرد بجلال ملكوته، وتوحد بجمال جبروته، وتعزز بعلو احديته، وتقدس بسمو صمديته، وتكبر في ذاته عن مضارعة كل نظير ، وتنزه في صفاته عن كل تناه و قصور، له الصفات المحتصة بحقه ،والآيات الناطقة بانه غير مشبه بخلقه

فسبحانه من عزيز، لا حديناله ، ولا عديحتاله ، ولا أمديحصره ، ولا احدينصره ، ولا ولديشفعه. ولا عدد يجمعه ، ولا مكان يمسكه ، ولا زمان يدركه ، ولا فهم يقدره، ولا وهم يصوره.

تعالى عن ان يقال: كيف هو؟ او اين هو؟ او اكتسب بصنعه الزين، او دفع بفعله النقص والشين، اذ ليس كمثله شيء وهو السميع البصير؛ ولا يغلبه حي ، وهو الخبير القدير\_

احمده على ما يولى ويصنع، واشكره على ما يزوى ويدفع ، واتوكل عليه واقنع ، وارضى بما يعطى

واشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له ،شهادة موقن بتوحيده ،مستجير بحسن تاييدهـ

واشهدان سيدنا محمداً عبده المصطفى، وامينه المجتبى، ورسوله المبعوث الى كافة الورى صلى الله عليه وعلى آله مصابيح الدجى ،وعلى اصحابه مفاتيح الهدى ، وسلم تسليماً كثيراً.

عسم میں فقیرالی الله تعالی عبد الكريم بن هوازن القشيري نے اس كتاب كو بلاد اسلاميه ميں سكونت يذير صوفياء كى جماعت کی طرف لکھا۔

حروصلاة کے بعد!

الله پاک آپ سے راضی ہو/الله پاک نے اس گردہ کواپنے برگزیدہ بندے بنایا ہے،اورانبیاءورسل ملیا کے بعد انہیں

ا پنتمام بندوں پرفضیلت عطاکی ہے،ان کے دل اسرار کے خزانے بنائے ہیں،اور انوارات و تجلیات کے ساتھ انہیں تمام امت میں جناہے۔

مخلوت کے لئے میر مرد کے ہیں،اوراپے عموی احوال میں حق کے ساتھ رہتے ہیں۔

اللہ نے انہیں بشری کدورتوں سے پاک کیا ہے ،اور احدیت کے حقائق کے ذریعے انہیں محال مشاہدات تک ترقی عطاکی ہے، بندگی کے آداب بجالانے کی انہیں تو فیق بخش ہے اور ربوبیت کے احکام سے انہیں روشناس کروایا ہے۔

ان پر تکلیف کے جو واجبات تھے ،انہوں نے انہیں ادا کیا ،اور رب کی طرف سے پیش آمدہ تقلیب وتصریف کے احوال میں ثابت قدم رہے۔

پھر سے فقر اور بجز کے ساتھ رب کی بارگاہ کی طرف متوجہ ہوئے اور اپنے اعمال پر اعتماد نہ کیا اور نہ ہی اپنی قلبی صفائی کا سہار الیا، کیونکہ وہ اس بات سے باخبر تھے کہ اللہ پاک جو چاہتا ہے کر گزرتا ہے اور اپنے بندوں میں سے جس کا چاہتا ہے ' انتخاب کر لیتا ہے مخلوق کا اس پر کوئی زور نہیں ،اور نہ اس پر مخلوق کا کوئی حق ہے، بندوں کو اس کی بارگاہ سے جو ثواب حاصل ہوتا ہے وہ سراسراس کی مہر بانی ہے،اور اس کی طرف سے ملنے والی سزااس کا منصفانہ فیصلہ ہے،اور اس کا تھم فیصلہ کن ہے۔

الله آپ پررم کرے! یہ بھی جان لیں کہ اس گروہ کے محققین کی اکثریت نا پید ہو چکی ہے اور ہمارے زمانے میں صرف ان کے نشانات ہی بیج ہیں ....

وارى نساء الحي غير نسائها

اما الخيام فانها كخيامهم

اس طریقے میں فترت کا زمانہ آگیا؟ بنہیں ، بلکہ طریقت در حقیقت ختم ہوگئی۔

وہ شیوخ رخصت ہو گئے جوراہ دکھلاتے تھے،اور وہ نو جوان کم پڑ گئے جن کی سیرت قدوہُ حسنہ تھی،ورع کا سورج غروب ہوگیا،اور لالچ کی گھٹائیں چھا گئیں۔

شریعت کا احر ام دل سے رخصت ہوگیا، دین سے لا پرواہی بہتر این ذریعہ کرندگی بن گیا، حلال وحرام کے درمیان تمیزختم ہوگئی، ترک احر ام کے قریب ہو گئے، احتشام رخصت ہوگیا، عبادات کی ادائیگی میں ستی برتی جانے گی، صوم وصلا ہ کو حقیر جانا جانے لگا، لوگ خفلت کے میدان میں کود پڑے، اور خواہشات کی اتباع کے دریے ہو گئے، اور ممنوعات دین اختیار کرنے میں احتیاط کا دامن تنگ ہوگیا، عوام خواتین اور شاہی لوگوں سے انتفاع بڑھ گیا۔

اسی پرصرف انہوں نے بس نہ کی ، بلکہ اعلی حقائق اور احوال کی طرف اشارہ کرنے گئے، اور بید دعوی کر ڈالا کہ وہ طوق کی تیود سے آزاد ہیں، اور وصال کی حقیقت سے آشنا ہیں اور حق پر قائم ہیں، ان کے امور اس کے موافق ہیں، اور وہ گم کردہ ُنفوں

ہیں، جو پچھ وہ چھوڑ دیں یا کرگزریں'اس پرانہیں الله کی طرف سے کسی عناب اور قدمت کا سامنانہیں،احدیت کے اسراران پر منکشف ہو چکے ہیں اور بشریت کے احکام ان سے زائل ہو چکے ہیں،فنا کے بعد وہ صدیت کے انوارات سے مالا مال ہیں،جب وہ بولتے ہیں تو درحقیقت وہ نہیں بولتے اور تصرفات میں ان کا نائب ان کے سوا ہے۔

موجودہ زمانے میں پیش آمدہ حالات وواقعات کی ابتلاء جب حدے زیادہ طویل ہوگئی،اور میں بھی اس سلیے میں زیادہ انکارے کا منہیں لے رہا تھا، کیونکہ مجھے غیرت آتی تھی کہ میں اس طریقت کے لوگوں کو برائی کے ساتھ متصف کروں، یا مخالف ان کے کسی عیب کو پانے کی جرائت کرلے، کیونکہ ان علاقوں میں اس طریق پر چلنے والوں کے لئے منکرین اور مخالفین کی طرف سے شدید مشکلات کا سامنا ہے۔

مجھے امید تھی کہ فترت کا بیز مانٹ تم ہوجائے گا اور اللہ پاک اس طریقے کے آ داب کوضا کِع کرنے والوں اور اس مثالی راہ سے مٹنے والوں کواپنے لطف واحسان سے مالا مال کرے گا۔

لیکن جب وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مشکلات میں اضافہ ہوتا گیااور اہل زمانہ اپنے اختیار کردہ میں حد سے تجاوز ہی کرنے گئے' تو مجھے ان قلوب پر شفقت ہوئی کہ جو یہ خیال کر بیٹھے تھے کہ ان کے اس کام کی بنیاد اسلاف کے بھج پر ہے۔

تو میں نے اس کتا ب کی تصنیف کا ارادہ کیا،اس میں میں نے اس طریقے کے شیوخ کے حالات،ان کے آداب،اخلاق،معا ۱۱ ت، عقا کد،ان کے وجدانی اشارات اورابتداء سے انتہاء تک آن کی ترقی کے احوال ذکر کئے ہیں؛ تا کہ اس راہ کے سالک کوقوت حاصل ہو،اورمیری طرف ہے اس کی تھیج کی سند ہو۔

ولى في نشر هذه الشكوي سلوة،ومن الكريم فضلاً ومثوبة.

واستعين بالله سبحانه فيما اذكره؛ واستكفيه، واستعصمه من الخطأ فيه، واستغفره واستعينه. وهو بالفضل جدير، وعلى ما يشاء قدير.

besturdubooks.wordpress.com

besturdubooks.wordpress.com

#### السلاقالة

# اصولی مسائل میں صوفیاء کے عقائد اللہ آپ پردم کرے! جان کیجے!

اس جماعت کے شیوخ نے اپنے قواعد کی بنیاد تو حید کے شیح اصولوں کو بنایا ہے۔ان کی روثنی میں اپنے عقا کد کو بدعات سے پاک کیا ہے اور اس تو حید کو اپنایا ہے 'جس پر اسلاف اور اہل سنت تھے'جو کہ تمثیل اور تعطیل کے عقا کد باطلہ سے پاک تھی اور قِدم کی حقیقت کو بھی وہ لؤگ جانتے تھے اور موجود اور معدوم سے بھی بخو بی واقف تھے۔

ای وجہ سے اس طریقے کے سردار حضرت جنید بغدادی بُریستی فرماتے ہیں کہ تو حید قدم کو صدوث سے علیحدہ رکھنے کا نام ہے۔ صوفیاء کے مشائخ نے اپنے اصولی عقا کہ کو واضح دلائل اور ظاہر شواہد سے مشخکم کیا۔ جیسا کہ ابو محمد جربری بُریستی فرماتے ہیں کہ ''جس شخص کوعلم تو حید پرکوئی شاہد نہ ل سکا تو دھو کے کے اس اقد ام نے اسے پھسلا کر ہلاکت کے گڑ مصے میں ڈال دیا۔ یعنی جو شخص تقلید کر سے اور تو حید کے دلائل میں غور وفکر نہ کر ہے تو وہ نجات کے راستے سے بھٹک کر ہلاکت کی قید میں جاپڑے گا اور جو شخص تقلید کر سے اور تو حید کے دلائل میں غور وفکر نہ کر ہے تو وہ نجات کے راستے سے بھٹک کر ہلاکت کی قید میں جاپڑے گا اور جو شخص ان کے الفاظ میں خوب غور وفکر کر کے ان کے کلام کی چھان بین کر ہے گا تو وہ ان کے اقوال کے مجموعے میں جو بات پائے گا 'وہ اسے اس بات کا یقین دلائے گی کہ ان لوگوں نے تحقیق کے میدان میں ذرہ برابر بھی کی نہیں کی اور اس کی خلاش میں کوتا ہ نظر نہیں دے۔

اس فصل میں ہم اجمالی طور پر اصولی مسائل ہے متعلق ان کے مختلف اقوال کو ذکر کریں گے۔ پھر ہم بالتر تیب مختصراً ان امور کو ذکر کریں گئے جن پر اعتقاد رکھنا ضروری ہے۔ان شاءاللہ تعالی۔

# ابو برشبلی کا قول:

ابو بکرشیلی فرجاتے ہیں کہ خدائے وجدہ لا شریک ہرفتم کی حدود اور اصوات سے قبل معروف اور یکتا ہے۔ یعنی اللہ کی ذات قدیم ہے نہ تو اس کی ذات کی کوئی حدہے اور نہ بی اس کے کلام کے حروف ہیں۔

# يبلافرض:

ابونصر طوی کہتے ہیں کہ کی شخص نے حضرت رویم ہے بوچھا کہ اللہ تعالی نے مخلوق پرسب سے پہلے کس چیز کوفرض کیا؟

توانہوں نے فر مایا: اپنی معرفت کو، کیونکدارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُون ﴾ (ذاريات: ٥٦)

ترجمہ: میں نے جن وانس کو مض اپنی عبادت کیلئے پیدا کیا ہے۔

ابن عباس ٹائٹو فرماتے ہیں کہ مرادیہ ہے کہ مض اپنی معرفت کیلئے پیدا کیا ہے۔

#### عقد حكمت:

حضرت جنید مینید مینید مینید کو کمت کے عقدے میں سب سے پہلے جس چیزی ضرورت ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ مصنوع اپنے صالغ کو پہچانے اور محدث یہ معلوم کرے کہ اسے کس طرح پیدا کیا گیا ہے؟ اس طرح اسے خالق اور مخلوق کی صفات کے درمیان فرق معلوم ہو جائے گا اور یوں وہ بندہ اس کی پکار پر لبیک کہے گا اور اس کی اطاعت کے واجب ہونے کا اعتراف کرے گا' کیونکہ جب کوئی اپنے مالک ہی کونہ پہچانے تو وہ ملکیت کے ذریعے یہ معلوم نہیں کرسکتا کہ وہ کس کے ہے؟

#### عقل عمد اورمعرفت:

ابوطیب مراغی فرماتے ہیں کہ عقل کا کام رہنمائی کرنا' حکمت کا کام اشارہ کرنا اور معرفت کا کام گواہی دینا ہے۔عقل رہنمائی کرتی ہے' حکمت مثیر ہوتی ہے اور معرفت اس بات کی گواہی دیتی ہے کہ عباوات کی پاکیز گی' توحید کی پاکیز گی وصفائی کے بغیر ممکن نہیں۔

# توحید جنید مشتک بان:

حضرت جنید بھالتہ ہے توحید کے بارے سوال کیا گیا ' تو فر مایا:

موصد کا وحدانیت کی حقیقت اور کمال احدیت کے ساتھ اس بات کو جاننا کہ وہ ذات باری تعالیٰ واحد و یکتا ہے'نہ اس نے کسی کو جنا' نہ وہ جنا گیا' اس کا نہ تو کوئی مدمقابل ہے' نہ نظیر' نہ تو اس کی صورت بیان ہوسکتی ہے' نہ تشبیہ' نہ کیفیت' نہ تمثیل .....

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثوري:١١)

اس جیسا کوئی نہیں وہ سب سنتااور جانتا ہے۔

#### تعرفت؟

ابو بکرزا هراباذی ہے کسی نے معرفت کے بارے بوچھا تو فرمایا:

معرفت ایک اسم ہے جس کا مطلب سے ہے کہ دل کے اندراس کی تعظیم پیدا ہو جائے جو تجے تعطیل اور تثبیہ سے روک

دے۔(لین اللہ کی ذات کے بارے میں) توحید..... بونجی کے ہاں:

ابوالحس بوجی فرماتے میں کہ تو حید یہ ہے کہ تو نہ تو اللہ کی ذات کے مشابہ سی کو جانے اور نہ ہی اس کی صفات کی نفی ۔۔

# توحير....جامع مانع:

حسین بن منصور فرماتے ہیں کہ اللہ نے تمام کا نئات کے لئے حدوث کو لازم کیا ہے کیونکہ قدم خود اس کی اپنی ذات کے لئے حدوث کو لازم کیا ہے کیونکہ قدم خود اس کی آپی ذات کیلئے ہے۔ جس چیز کا ظہور جسم سے ہوتو اسے عرض لازم ہے، اور جواپنے ساز و سامان کے ساتھ مجتمع ہوتو اس کے توئی اسے تھا ہو جوئے ، اور جے وقت نے جوڑر کھا ہو وقت ہی اسے جدا کرے گا ، اور جسے دوسرا قائم کئے ہوا سے احتیاج لاحق ہوگی ، اور جن روہم کامیا بی حاصل کر لے تو تصویر امکانیات میں سے ہوگی اور جوکسی محل میں ٹھکانہ پکڑے تو آین اس کا ادراک کر لے گا' اور جس کی کوئی جنس ہوگی تو کیفیت کا مالک اس کا طالب ہوگا۔

جبدالله سجانه وتعالی کی ذات پر نه تو فق سامیہ کئے ہوئے ہاور نه ہی وہ ماتحت ہے نه تو اس کی کوئی حد ہے اور نه کوئی اس کا عزام نه اس کا علق اور نه اما نه اس سے قبل کوئی تھا کہ اسے جس نے ظہور بخشا ہواور نه ہی بعد میں اسے کوئی فناء کرسکتا ہے۔ ''کل'' اسے جمع نہیں کرسکتا' اس کے اوصاف سے۔ ''کل'' اسے جمع نہیں کرسکتا' اس کے اوصاف صفت سے پاک ہیں، افعال علت سے مبراہیں، اس کے وجود کی کوئی انتہا نہیں' مخلوق کے احوال سے وہ منزہ ہے۔

اس کا مزاج مخلوق کے مزاج سے میل نہیں کھا تا'اور نہ ہی وہ اپنے افعال میں محتاج صلہ ہوتا ہے۔ وہ مخلوق سے قدوم کی صفت میں اس طرح جدا ہے' جس طرح وہ حدوث میں ان سے الگ تھلگ ہے۔ اس کے متعلق''متی '' سے سوال نہیں ہوسکتا کیونکہ وہ وقت کے وجود سے پہلے ہی موجود ہے۔ اگر''ھو'' کا لفظ اس کے لئے استعمال کریں' تو''ھ''اور''و او''اس کے اپنے پیدا کئے ہوئے ہیں۔

اگر ''این '' کہیں' تو اس کا وجود تو مکان پر مقدم ہے۔ حروف اس کی آیات ہیں۔ اس کا وجود خود اس کا جُوت ہے۔ اس کی معرفت اس کی تو حید ہے اور اس کی تو حید ہے کہ اوھام میں جوتصورات پیدا ہوں' اسے اس کی مخلوق ہے متازر کھیں' وہ تو ان سے معرف وجود میں آئیں وہ اس پر کیسے وارد ہو سکتی ہیں؟ یا جنہیں اس نے پیدا کیا ہے' وہ اس پر کیسے لوٹ ہی جنہیں اس نے پیدا کیا ہے' وہ اس پر کیسے لوٹ ہی جنہیں اس نے بیدا کیا ہے' وہ اس پر کیسے لوٹ ہی جنہیں اسے دی کے سکتی ہیں اور نہ بی طن اس کا تقابل کر سکتا ہے۔ اس کا قرب باعث عزت' بعد بعث ملامت ہے۔ اس کی بلندی اوپر چر' معے اور اس کی آمد نتقل ہوئے بغیر ہے۔ وہ اول بھی ہے' آخر بھی' طاہر بھی ہے' باطن باعث ملامت ہے۔ اس کی بلندی اوپر چر' معے اور اس کی آمد نتقل ہوئے بغیر ہے۔ وہ اول بھی ہے' آخر بھی' طاہر بھی ہے' باطن

بَعَىٰ قريب بَعِي إِ بعيد بَعِي ... ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثورى:١١)

#### توحید .... ذوالنون مصری کے ہاں:

یوسف بن حسین فرماتے ہیں کہ ایک مخص نے حضرت ذوالنون مصری سے سوال کیا کہ مجھے تو حید کے بارے بتلا ہے؟ تو فرمایا کہ تو حید ہے کہ تو اس بات کاعلم رکھے کہ اللہ کی قدرت اشیاء میں بغیر مزاج کے ہاور صنعت خداوندی اشیاء میں بدون علاج کے ہاور ہر چیز کی علت اس کی صنعت ہے اور اس کی تخلیق کی کوئی علت نہیں۔ آسانوں کی بلندیوں میں اور زمینوں کی پہتیوں میں اللہ کے سواکوئی مدیرکا نات نہیں، ہمارے اذہان میں اس کے بارے جوتصور آتے ہیں اللہ اس کے برخلاف ہے۔

حضرت جنید بھید فرماتے ہیں کہ تو حیدیہ ہے کہ تو اس بات کو جان لے اور اس کا اقرار کر لے کہ از لیت میں اللہ تنہا ہے۔ اس کا کوئی ثانی نہیں اور نہ ہی کوئی اس جیسے افعال کا فاعل ہوسکتا ہے۔

#### ايمان.....؟

ابوعبدالله بن خفیف فرماتے ہیں کہ ایمان نام ہے دلوں کا ان غیوب کی تقدیق کرنے کا جنہیں حق تعالی شانہ جانتے ہیں۔ کرامت.....استدراج:

ابوالعباس سیاری فرماتے ہیں کداللہ کی عنایات دوطرح کی ہیں:

ا) كرامت (٢) استدراج

جس عنایت کوتمہارے لئے برقر ارر کھے وہ کرامت ہے،اور جسے زائل کردے وہ استدراج ہے۔ یوں کہا کرو کہ میں ان شاءاللہ مؤمن ہوں....ابوالعباس سیاری اپنے وقت کے شخ تھے۔

# ياؤن....كيسا؟

ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے ابوالعباس سیاری کا پاؤں دبایا تو فرمایا کہتواس پاؤں کودبار ہاہے جسے میں نے اللہ کی نافرمانی میں بھی نہیں اٹھایا۔

# حقیقی مؤمن کا دعویٰ:

ابو بکرواسطی فرماتے ہیں کہ جو شخص یہ کہے کہ میں حقیقی مؤمن ہوں' تو اس سے کہاجائے گا کہ حقیقت کا مطلب ہے کہ اللہ کی ذات پر کامل اطلاع اور احاط علم ہو۔اگریہ چیزیں مفقو دہونگی تو یہ دعویٰ باطل ہوگا۔ یعنی اہل سنت کا کہنا ہے کہ مؤمن حقیقی وہ ہے' جس کے جنتی ہونے کا فیصلہ ہو چکا ہواور چونکہ یہ اللہ کی حکمت کا راز ہے اور معلوم نہیں ہوسکتا' لہٰذا یہ دعویٰ کرنا کہ وہ حقیقی مؤمن ہے' در سعت نہ ہوگا۔ سہل بن عبداللہ نستری میں فرماتے ہیں کہ مؤمنین اللہ تعالی کواپی آتھوں ہے دیکھیں گے۔لیکن نہ تو اس کی ذات کا احاطه کرسکیس کے اور نہانتہاء کا ادراک کرسکیس گے۔

# سب سے زیادہ اللہ کا مشاق دل:

ابوالحن نوری فرماتے ہیں کہ حق جل جلالہ نے دلوں کا مشاہرہ کیا تو اللہ کی ذات کی طرف سب سے زیادہ مشاق دل حضور منافیظ کے دل کو یایا تو انہیں معراج میں ابھی ہے اپنے دیدار اور گفتگو کا اعز از بخشا۔

# تیسرامعبود کہاں ہے؟

ابوعثان مغربی کے خادم محد بن محبوب کہتے ہیں کہ شخ نے ایک دن مجھ سے فرمایا:

اے محمد! اگر کوئی تھے سے یو چھے کہ تیرامعبود کہاں ہے؟ تو تو کیا جواب دے گا؟ فرماتے ہیں کہ میں نے کہا: میں کہوں گا، جہاں وہ ازل سے تھا۔ فرمایا: اگروہ کے کدازل سے کہاں ہے؟ تو کیا کہو گے؟ فرماتے میں میں نے کہا کہ کہوں گا کہ جہاں اب ہے۔ یعنی جس طرح سے لا مکان تھا'ای طرح اب بھی لا مکان بھی ہے۔ اس سے شیخ بہت خوش ہوئے اور اپنی قیمص ا تار کر مجھے عنايت فرمائي \_

## از سرنو أسلام لا يا ہوں:

ابوعثان مغربی فرماتے ہیں کہ حدوث جہت کا کسی قدر میں معتقد تھا' لیکن جب میں بغداد آیا تو بیعقیدہ میرے دل ہے محو ہوگیا' تو میں نے کے میں اینے ساتھیوں کولکھا کہ میں از سرنومسلمان ہوا ہوں۔

ابوعثان مغربي معظوق كمتعلق سوال مواتو فرمايا:

مخلوق ڈھانچوں اور اشکال کا نام ہے۔جن پر احکام خداوندی جاری ہوتے ہیں۔

# افعال كاخالق صرف الله ب:

واسط مسية فرمات ميں كروح اورجهم جب دونوں كا وجود الله كے وجود كى وجہ سے ہے اور اى كى وجہ سے ظہور پذير ميں کے بذا ۔ وو تو ای طرح خیالات اور حرکات کا قیام بھی اللہ ہی کی طرف سے ہے نہ کہ خود بخو د کے ونکہ خیالات اور حرکات جسم ح ، تابع ہیں۔ اس سے صراحنا معلوم ہوا کے مخلوق کے افعال کا خالق اللہ ہے اور جس طرح جواہر کا خالق صرف اور صرف ى طرح اعراض كى خالق بھى صرف اور صرف الله بى كى ذات ہے۔

ابوسعیدخراز بُیسَنیهٔ فرماتے ہیں کہ جس شخص کا بیخیال ہے کہ وہ اپنی کوشش صرف کر کے مقصود تک جا پہنچے گا تو وہ صحح امید لگائے ہوئے ہے اور جو بیگان کرے کہ وہ بغیر محنت کے مقصود کو یا لے گا تو وہ بے جاتمنا کر رہا ہے۔

واسطی مینانی فرماتے ہیں کہ مطلوبہ مقامات تو تقسیم کر دہ قسمیں اور جاری کر دہ صفات ہیں۔ آنہیں حرکات اور کوششوں سے کیسے پایا جا سکتا ہے؟

کسی نے واسطی مُیشیہ سے اللہ کے ساتھ یا اللہ کے لئے کفر کرنے ہے متعلق پوچھا تو فرمایا: کفر ایمان ونیا اور آخرت سب اللہ کی طرف سے ہیں۔ سب اللہ کی طرف سے ہیں۔ معنی سب کی ابتداء اور انشاء اللہ کی طرف سے ہاور مرجع اللہ ہے۔ ان کی بقاء اور فناء کا مدار خدا ہی کی ذات پر ہے اور اللہ ہی ان کا مالک اور خالق ہے۔

## موحدكون؟

حضرت جنید میشید فراتے ہیں کدایک عالم سے توحید کے بارے یو چھا گیا تو فرانے لگے:

یقین کا نام توحید ہے۔ سائل کہنے لگے: اسے واضح فرما دیجئے ؟ فرمایا:'' تیرااس بات کو جاننا کے مخلوق کی حرکات وسکنات الله عزوجل کافعل میں' جس کا کوئی شریک نہیں' جب بیریقین تجھے حاصل ہو گیا تو تو موحد ہو گیا۔ مے ن

#### محض دعاء ہے کیا ہوگا؟

محمد بن حسین جو ہری بُیسَنَدِ فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے حفرت ذوالنون مصری بُیسَدِ سے درخواست کی کہ میرے لئے اللہ سے دعا کیجئے۔ تو فرمانے لگے: اگرتم نے اللہ کے علم غیب کی تا ئید تو حید کی صداقت سے کی ہے تو بہت سی دعا کیں تیرے حق میں مقبول ہو چکی ہیں۔ ورنہ صرف بِکار ڈو ہے کوسہار انہیں دے سکتی۔

#### دعويٰ ربوبيت:

واسطی سین فرماتے ہیں: فرعون نے کھلے عام ربوبیت کا دعویٰ کیا اور معتزلہ چھےلفظوں میں کرتے ہیں۔ کیونکر کہتے ہیں: میں نے جو چاہا کیا۔

# توحید کیاہے؟

ابوالحسین نوری فرماتے ہیں کہ توحید نام ہے ہراس خیال کا جواللہ کی ذات کی طرف اشارہ کرے جبکہ تشبیہ کے اوہام عزاجم نہ ہوں۔

# الم المنظمة ال

## توحيرصرف ايك جمله مين:

ابوعلی روذباری مینید سے توحید کے بارے یوچھا گیا تو فرمایا: توحید تعطیل اور تشبید کے عقیدے کے انکار کو ثابت کر کے دل کے استقامت پر ہونے کا نام ہے اور توحید صرف ایک جملہ ہے کہ ہروہ وہم اور خیال جودل میں آتا ہے اللہ کی ذات اس سے مختلف ہے، کیونکہ ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمْيعُ الْبَصِيْرُ ﴾ (سورة شورى:١١)

# صفات کی بقاء اس کی بقاء ہے:

ابوالقاسم نصراباذی رئیند فرماتے ہیں کہ جنت اللہ کے باقی رکھنے کی وجہ سے باقی ہے۔اللہ کاتمہیں یاد کرنااس کی رحمت اورتم سے محبت کی بقاءاس کی بقاء سے ہے۔اس کے باقی رکھنے پر باقی ہونے اوراس کی بقاء پر باقی ہونے 'بیدونوں بالکل مختلف

شخ ابوالقاسم نفرا باذی کا بیقول بہت محقیق پر بنی ہے۔ کیونکہ اہل حق فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی صفات اس وقت تک باتی ہیں جب تک وہ خود باتی ہے۔ شخ نے مسئلہ پرمتنبہ کیا اور بتا دیا کہ باتی اس کی بقاء کی وجہ سے باتی ہے۔ بخلاف دیگر کے قول کے کہ انہوں نے اہل حق کی مخالفت کر کے حق کی مخالفت کی ۔

#### صفات فعل اور صفات ذات:

شیخ نصراباذی میسته فرماتے ہیں کہ تو اللہ کی صفات فعل اور صفات ذات کے درمیان متر دو ہے، حالانکہ دونوں در حقیقت الله كى صفات بيں۔ چنانچہ جب وہ تجھے مقام تفرقه ميں پريشان كرے تو وہ تجھے فعل كى صفات كے ساتھ ملا ديتا ہے اور جب تجھے مقام جمع تک پہنچادے تو تھے اپنی ذات کی صفات سے ملاویتا ہے۔

#### روح مخلوق ہے:

امام ابواسحاق اسفرائی میستی فرماتے ہیں کہ جب میں بغداد سے آیا تو ایک دن میں نیٹا پور کی جامع معجد میں روح کے مسلہ پر درس دے رہا تھا اور اس بات کی وضاحت کر رہا تھا کہ روح مخلوق ہے۔ جبکہ ابوالقاسم نصر آباذی ہم سے دور بیٹھے میری گفتگوغورے من رہے تھے۔ کچھ دنوں کے بعد جب وہ ہمارے پاس سے گزرے تو محمد فراء سے کہنے لگے کہ گواہ رہنا میں اس محض کے ہاتھوں از سرنومسلمان ہوا ہوں ....اور میری طرف اشارہ کیا۔

حضرت جنید بینید فرات میں وہ ذات جس کی کوئی شبیز بیں اور نہ ہی نظیر اس کا انسال اس ذات سے کیے ہوسکتا ہے

جس کی شبیبھی ہے اورنظیر بھی؟ ہر گزنہیں ہوسکتا! بیاعجیب بات ہے۔ ہاں! اگر الله لطیف کا لطف و کرم ہو جائے۔ کیونکہ ادراک وہم اورا حاطہ اسی وقت ہو سکتے ہیں' جب یقین کا آشارہ اورایمان کی تحقیق موجود ہو۔

یجیٰ بن معاذ ہے کسی نے کہا، مجھے اللہ کے بارے بتا ہے' تو فرمایا: تنها معبود ہے۔ پھر یو چھا: وہ کیسا ہے؟ فرمایا: قدرت والا بادشاہ ہے۔ پھر پوچھا: کہاں ہے؟ فرمایا: دیکھ رہا ہے اس نے کہا: میری مراد پنہیں تو فرمایا: اس کےعلاوہ جوصفات ہیں وہ مخلوق کی صفات ہیں ،اس کی صفت وہی ہے جومیں نے بیان کردی۔

ابوعلی روذباری بیسید فرماتے ہیں: اپنی جہالت سے وہم وخیال کرنے والے نے جوبھی خیال کیا کہ اللہ ایسا ہے توعقل بتلاثی ہے کہوہ ایسانہیں۔

## مع کے دومعنی ہیں.

ابن شامین بیستان جیستان مع " کے معنی یو چھے تو فرمایا:

مع کے دومعنی ہیں: انبیاء کے ساتھ ہو تومعنی مدداور حفاظت ہے،ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ إِنَّيْنِي مَعَكُمًا ٱسْمَعُ وأرى ﴾ (سورة طـ ٣٦)

''میں تم دونوں کے ساتھ ہوں' تمہاری باتیں سنتا اور تہہیں دیکھتا ہوں۔''

اگر عامة الناس كا ذكر موتومعني موكا، علم اورا حاطه، ارشاد باري تعالى سے:

﴿ مَايَكُونُ مِنْ نَّجُوى ثَلْنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (حورة مجاولہ: ٧)

''جو پوشیدہ با تیں تین آ دمیوں میں ہوتی ہیں'اللدان کے ساتھ چوتھا ہوتا ہے۔''

ابن شامین بھینے فرمانے لگے: آپ جیسے لوگ ہی امت کی اللہ کے بارے میں سیحے رہنمائی کر سکتے ہیں۔

#### الرحمن على العرش استوى:

حضرت ذوالنون مصرى بيسة سے اس آيت كے بارے دريافت كيا كيا الرَّحْمٰنُ عَلَى الْعَوْشِ اسْتَوَى ﴿ اسْرَة طد: ۵) تو فرمایا: الله نے اپنی ذات کا ثبوت دیا ہے اور مکان کی فی کی ہے۔ الله بذات خود موجود ہے اور اشیاء اس کی حکمت ہے اس کی منشاء کے مطابق موجود ہیں۔

حضرت شبلی سے اس آیت کے بارے دریافت کیا گیا اتو فرمایا کدرمن تو ازل سے ہواورعرش حادث ہے اور مرادید ے کہ عرش کا وجود اللہ کی وجہ سے ہے۔ حضرت جعفر بن نصیر بھیات ہے اس آیت کے بارے دریافت کیا گیا تو فرمایا اللہ کاعلم ہر چیز کے متعلق یکسال ہے۔اللہ کے ہال کوئی چیز دوسری چیز سے زیادہ قریب نہیں۔

# یہ جھی شرک ہے:

حضرت جعفرصادق میشنی فرماتے ہیں کہ جو بی خیال کرے کہ اللہ تعالی کسی چیز کے اندر ہیں یا کسی چیز سے ہیں ایا کسی چیز کے اوپر ہیں کو اس نے شرک کیا ، کیونکہ اگر اللہ کسی چیز کے اوپر ہیں کو اللہ محمول ہوئے۔ اگر کسی چیز کے اندر ہیں کو محصور ہوئے اور اگر کسی چیز سے انکا وجود ہوتو وہ محدث ہوئے۔

#### ثم دنا فتدلى:

حفرت جعفرصادق بينياس آيت ﴿ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى ﴾ (سورة عجم ٨)

'' پھر قریب ہوئے اور بہت زیادہ قریب''

کے بارے فرماتے ہیں کہ جو بیر خیال کرے کہ اللہ تعالیٰ بذات خود قریب آتے ہیں' تو اس نے کوئی مسافت مقرر کردی۔ قرب خداوندی تو یہی ہے کہ جس قدر قرب ہوگا' انواع معرفت سے اسی قدر دوری ہو جائے گی۔ کیونکہ اللہ کے ہاں قرب اور بعد نہیں۔

#### الله كهال بين؟

مصنف فرماتے ہیں کہ میں نے استاذ ابوعلی کے ہاتھ کا لکھا ہوا ایک ورق دیکھا کہ کسی صوفی سے پوچھا گیا کہ اللہ تعالی کہاں ہیں؟ توجواب دیا: اللہ تخفیے تباہ کرے تو اس آ کھے سے اسے تلاش کررہا ہے کہ وہ کہاں ہے؟

# قرب کی حقیقت

خراز ٹیوالیا فرماتے ہیں کہ قرب کی حقیقت ہیہ ہے کہ دل سے اس کا احساس مفقو د ہو جائے اور توجہ الی اللہ سے دل کو سکون حاصل ہو۔

# شيطان اورمسئله خلق قر آن:

ابراہیم خواص بیسی فرماتے ہیں کہ میں ایک ایسے خص کے ہاں گیا 'جے شیطان نے بچھاڑ دیا تھا۔ میں اس کے کان میں اذان دینے لگا 'تو اس کے پیٹ سے شیطان نے مجھے سے کہا: مجھے جھوڑ دے 'تا کہ میں اسے قل کر ڈالوں۔ کیونکہ ریہ کہتا ہے کہ قرآن مخلوق ہے۔

## حروف مخلوق ہیں:

ابن عطاء کیشینفر ماتے ہیں کہ جب اللہ نے حروف کو پیدا کیا تو انہیں صیغہ راز میں رکھا' اور جب آ دم کو پیدا کیا تو بیراز ان میں رکھوایا۔ جبکہ کسی فرشتے میں اس راز کونہیں رکھا' پھر بیحروف آ دم ملینا کی زبان پرمختلف زبانوں کی صورت میں جاری ہوئے۔ تو اللہ نے ان حروف کومختلف زبانوں کے لئے خاص صورت عطا فرما دی۔ حضرت ابن عطاء نے اس بات کو واضح کر دیا کہ حروف مخلوق ہیں۔

سھل بن عبداللہ مُسلید فرماتے ہیں کہ حروف فعل کی زبان ہیں نہ کہ ذات کی زبان کیونکہ بیمفعول کے اندر فعل ا۔

# تو حيداورتو كل:

"جوابات مسائل الشاميين" مين حضرت جنيد ريسية فرمات مين:

توکل' دل کافعل اور تو حید' دل کا قول ہے۔ فر مایا کہ بیقول اہل اصول کا ہے کہ کلام وہ مفہوم ہے جو دل میں قائم ہو۔ جیسے امر' نہی' خبر اور استخبار۔

ایک اور جگہ فرماتے ہیں غیب کاعلم رکھنے میں باری تعالیٰ تنہا ہیں۔اللہ کوتمام امور کاعلم ہے ... جو ہو چکا' جو ہوگا اور جونہیں ہوگا۔یعنی اگر ہوئے تو کیسے ہوئے۔

حسين بن منصور ميالية فرمات بين جو مخص تو حيد كى حقيقت معلوم كرليتا ب توليم اور كيف اس سے ساقط ہو جاتے

#### اعلی مجلس: اعلی مجلس:

حضرت جنید میشد فرماتے ہیں میدان تو حید میں غور وفکر کیلئے بیٹھنا سب سے اعلی مجلس ہے۔

# روح مخلوق ہے:

حضرت واسطی پیشنی فرماتے ہیں: اللہ نے جو کچھ پیدا کیا ہے' ان میں سے افضل ترین روح ہے۔ گویا وضاحت کر دی کدروح مخلوق ہے۔

استاذامام زین الاسلام ابوالقاسم القشیری رئین فرماتے ہیں کدان تمام روایات سے پیتہ چلتا ہے کہ اصولی مسائل میں مشائح صوفیاء کے عقائد' اہل حق کے اقوال کے مطابق ہیں۔ ہم نے اسی مقدار پر اکتفاء کیا کہ بیں ایجاز واختصار کی حد سے باہر نہ نکل جائیں۔

# صفات بارى تعالى

مصنف بین فرماتے ہیں کہ مسائل تو حید کے بارے میں صوفیا کے عقائد پرمشمل سے چند نصلیں تھیں۔جنہیں ہم نے بالتر تیب ذکر کر دیا۔ اس طریقے کے شیوخ تو حید کے بارے میں 'جیسا کہ ان متفرق اقوال اور تصنیفات سے پتہ چاتا ہے ، فرماتے ہیں:

''اللہ تعالیٰ موجود ہیں۔قدیم ہیں' واحد ہیں' قادر ہیں' علیم ہیں' غالب ہیں' رحیم ہیں۔اراوہ کرنے والے ہیں' سہتے ہیں' بزرگ و برتر ہیں۔ بلند و بالا ہیں' بولنے والے ہیں' دیکھنے والے ہیں۔ بزائی چاہنے والے' زندہ' یکتا ہیں' باتی ہیں' بے نیاز ہیں' علم کے ساتھ علم رکھتے ہیں' قدرت کے ساتھ قادر ہیں' ارادہ کرنے کے ساتھ ارادہ کرنے والے ہیں۔

کان کے ساتھ سنت آگھ ہے دیکھتے کلام ہے بولتے ہیں۔ حیات سے زندہ ہیں بقاء سے باقی ہیں۔ اس کے دو ہاتھ ہیں 'جودونوں اس کی صفات ہیں' خصوصیت کے ساتھ جو چاہتا ہے' ان سے پیدا کرتا ہے۔ اس کا چہرہ خوبصورت ہے۔ اس کی ذات کی صفات اس کی ذات کے ساتھ خاص ہیں۔ یہ نہیں کہہ سکتے کہ بیصفات بعینہ خدا ہیں ، اور نہ ہی اس کا غیر ہیں۔ بلکہ یہ اس کی از لی اور ابدی صفات ہیں۔

وہ یکتا ہے کوئی مصنوع اس کے مشابہ ہیں اور نہ ہی کسی مخلوق کے وہ مشابہ ہے۔ نہ جسم رکھتا ہے نہ جو ہراور نہ عرض ن نہ تو اس کی صفات اعراض ہیں اور نہ ہی وہ متصور ہوسکتا ہے اور نہ ہی عقل میں ساسکتا ہے نہ اس کی کوئی جہت ہے اور نہ ہی مکان اس پر وقت اور زمانے کا گذر نہیں نہ اس کے وصف میں زیادتی اور کی کی جاسکتی ہے نہ تو اس کی کوئی خاص ہیئت ہے اور نہ ہی قد نہ ہی کوئی انتہاء اور حداس کوقطع کرتی ہے۔ اس پر حدوث حائل نہیں ہوتا 'کوئی چیز اسے فعل پر نہیں اجمارتی 'اس پر کوئی ربگ نہیں نہ کوئی اس کے لئے جائز ہے۔

کوئی بدداس کی امداد کوئیں آتی 'کوئی چیز اس کی قدرت سے با ہرنہیں' کوئی پیداوار فطرت اس کے علم سے با ہرنہیں' اس کے علم سے کوئی چیز غائب نہیں' وہ جیسا چاہے کرے' اس کے فعل پر ملامت نہیں' اس کے متعلق لینہیں کہا جاتا ہے کہ وہ کہاں ہے؟ کس جگہہے؟ کیسا ہے؟ اس کے وجود کی ابتداء کے بارے بھی نہیں پوچھا جاسکتا کہ وہ کب ہوا؟ اس کے بقاء کی کوئی انتہاء نہیں کہ کہا جائے اس نے اپنی مدت پوری کرلی۔اس نے جو پچھ کہا'اس کے بارے میں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے ایسا کیوں کہا؟ کیونکہ اس کے افعال علت سے مبراہیں ،اور نہ ہی بیے کہا جا سکتا ہے کہ وہ کیا ہے؟ کیونکہ اس کی کوئی جنس نہیں کہ اس کے اشکال کوکسی علامت کے ذریعے الگ کیا جا سکے۔

وہ دیکھا جاسکتا ہے، لیکن کسی مقابلہ سے نہیں 'وہ دوسروں کو دیکھتا ہے' لیکن آ نکھ طاکر نہیں 'وہ بغیر ہاتھ لگائے اور بغیر مشق کئے کرتا ہے۔ اس کے اچھے نام اور بلندو بالا صفات ہیں۔ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ بندے اس کے حکم کے سامنے عاجزی کرتے ہیں۔ اس کی حکومت کے اندروہی ہوسکتا ہے' جو وہ چاہتا ہے اور اس کے اندروہی امور خقق ہوسکتے ہیں' جو تقدیر میں ہیں۔ جن حوادث کے ہونے کا ارادہ کرتا ہے' جبکہ جن ہیں۔ جن حوادث کے ہونے کا ارادہ کرتا ہے' جبکہ جن کے متعلق اسے علم ہے' اور ان چیزوں میں سے جو ہوسکتی ہیں' ان کے ہونے کا ارادہ کرتا ہے' جبکہ جن کے متعلق اسے علم ہے کہ وہ نہ ہونگی' ان کے نہ ہونے کا ارادہ کرتا ہے۔

بندے کے تمام افعال کا خالق ہے خواہ نیک ہوں یا برے کا نئات میں جو پچھ امور آتے رہتے ہیں اسب کا خالق وہی ہے۔خواہ وہ کم ہیں یا زیادہ وہ قوموں کی طرف رسولوں کو بھیجتا ہے اور بیاس پر واجب نہیں انبیاء کی زبانی اس نے بندوں کو غلام بنار کھا ہے کہ کوئی نہ تو اسے ملامت کرسکتا ہے اور نہ ہدف تقید بنا سکتا ہے۔

اس نے ہمارے نبی حضرت محمر مُن الله المت واضح معجزات اور روش آیات کے ساتھ اس طرح تائید کی کہ کوئی عذر باتی نہیں رہا اور یقین اور انکار کھل کر سامنے آگیا۔ اسلام کی حفاظت حضور مُن الله کی بعد آپ مُن الله کی حاشینوں کے ذریعے کی۔ پھر اپنے اولیاء کی زبانی دین کے جن دلائل کی وضاحت کی 'ان کے ذریعے حق کی حفاظت اور مدد کی۔ امت صنفیت کی گمراہ ی پھر اپنے اولیاء کی زبانی دین کے جن دلائل کی وضاحت کی 'ان کے ذریعے حق کی حفاظت اور دری کی نفرت کا جو وعدہ کیا' اسے پچ پہنفق ہونے سے حفاظت کی۔ اپنی راہنمائی کے ذریعے باطل کو جڑسے ختم کر ڈالا۔ اور دین کی نفرت کا جو وعدہ کیا' اسے پچ کر دکھایا... ﴿ لِیُسْفِی مُنْ الله المتوفیق۔ الله المتوفیق۔

# ''تصوف'' تاریخ کے آئینے میں

الله آپ پر رحم كرے! جان ليج كه رسول الله مُعَالِيم كى وفات كے بعداس زمانے كے مسلمانوں كے اكابر نے حضور ملاقی کی محبت کے علاوہ کسی نام کواینے لئے پیندنہیں کیا، کیونکہ اس سے بڑھ کرکوئی فضیلت نہ تھی۔ چنانچے انہیں صحابہ کہا گیا۔ جب دوسرے زمانے کے لوگ آئے تو جنہوں نے صحابہ کی اتباع کی انہیں تابعین کہا گیا۔ انہوں نے اسے بہت شرافت کا لقب خیال کیا۔ پھران کے بعد کے لوگوں کو تبع تابعین کے لقب سے نوازا گیا۔ پھرلوگ مختلف ہو گئے اورمختلف مراتب بن گئے۔جن لوگوں کا دین سے گہراتعلق تھا'ان خاص لوگوں کو زاہدین اور عابدین کہا گیا۔ پھر بدعات کا راج ہو گیا۔ مختلف فرقے بن گئے اور ہر فرقے نے بیہ دعویٰ شروع کر دیا کہ ان میں زاہد ہیں۔خواص اہل سنت نے اپنے لئے تصوف کے نام کو پند کرلیا' جو کہاپنے دلوں کوغفلت کے دبیر پردوں سے محفوظ رکھے ہوئے تھے اور اپنے انفاس کا پاس معیت خداوندی میں رکھنے والے تھے۔ان اکابر کیلئے بینام دوسری صدی هجری سے قبل ہی مشہور ہو چکا تھا۔

اس جماعت کے طبقہ اولیٰ کے شیوخ ہے لے کرمتاخرین تک مشاہیر کا تذکرہ ہم اس باب میں کریں گے۔ان کی سیرت اوران کے اقوال کا اجمالی ذکر کریں گے،جس سے ان کے اصول و آ داب سے واقفیت بھی حاصل ہو گی ( ان شاء الله تعالى )

# حضرت ابرا ہیم بن ادھم موالڈ

ابواسحاق ابراہیم بن ادھم بن منصور' آپ میں بلخ (بلخ خراسان کا ایک مشہورشہر ہے ) کے رہنے والے تھے۔ ایک شنرادے تھے۔ایک دن شکارکو نکلے کومڑی یا خرگوش کا پیچھا کیا۔ ابھی اس کے پیچھے ہی تھے کہ ایک غائبانہ آ واز آئی:

ارے ابراہیم! کیا اس لئے پیدا ہوئے ہو؟ یا اس کاتمہیں حکم دیا گیا ہے؟ اس طرح ایک آواز پھرزین کے پڑتلے ے آئی بخدا! نہ تو تم اس لئے پیدا کئے گئے ہواور نہ ہی تمہیں اس کا حکم دیا گیا ہے!

بین کرسواری سے اتر آئے۔ راستے میں اپنے باپ کا ایک چرواہا ملا، چرواہے سے اون کا جبرلیا اور اسے پہن لیا ورا پنا گھوڑا مع سازوسامان کے اسے دیے دیا۔ پھر جنگل میں نکل گئے۔ پھر مکد آئے اور سفیان توری اور فضیل بن عیاض کی بت اختیار کی۔ پھرشام چکے آئے اور وہیں دار فانی ہے رحلت فر ما گئے۔

ا پنے ہاتھ سے کام کر کے کھاتے تھے۔مثلاً فصل کی کٹائی کرتے اور باغوں کی ٹکرانی وغیرہ کیا کرتے تھے۔جنگل میں انہیں ایک شخص ملا'جس نے انہیں اسم اعظم سکھایا' اس کے ذریعے دعا کی' تو حضرت خصر علیا اسے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے بتایا کہ انہیں میرے بھائی داؤ د ملیلانے اسم اعظم سکھایا تھا۔

ابراہیم بن بشار کہتے ہیں کہ میں ابراہیم بن ادھم کا مصاحب تھا، میں نے ان سے کہا کہ آپ کے راہ راست پر آنے کا زاقعہ کیسے ہوا؟ تو انہوں نے مجھ سے مٰدکورہ بالا واقعہ بیان کیا۔

# آپ كاتقوىي:

ابراہیم بن ادھم ورع کے اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔آپ مِیشیاسے مروی ہے فر ماتے ہیں:

کمائی پاک رکھو' پھر جا ہے رات کو قیام نہ کرواور دن کوروز ہ نہ رکھو' کوئی حرج کی بات نہیں۔ آپ کی اکثر دعا بیہوا

کرتی تھی۔اےاللہ! مجھےاپی نافرمانی کی ذلت ہے نکال کراپی تابعداری کی عزت کی طرف منتقل کر دے۔

ابراہیم بن ادھم ہے کسی نے کہا: حضرت ! گوشت مہنگا ہو گیا۔ فر مایا: اسے ستا کر دو' یعنی نہ خریدو۔ اور پیشعر پڑھا:

واذا غلا شيء على تركته فيكون ارخص ما يكون اذا غلا

جب کوئی چیزمہنگی ہو جاتی ہے تو اسے چھوڑ دیتا ہوں 'تو وہ مہنگی ہونے کے باد جورستی ہو جاتی ہے۔

# صالحین کا درجه اور چه گھاٹیاں:

احمد بن خصروبيفرمات بين كهابراتيم بن ادهم نے ايك شخص سے طواف كرتے ہوئے كہا:

- جان لو! جب تك تم يه جه كها ثيال عبور نه كرلو، تم صالحين كا درجه حاصل نبيس كريكته:
  - (۱) نازونعمت کا درواز ہ بند کر دواور تختی کا درواز ہ کھول لو۔ (۲) عزت کا درواز ہ بند کر کے ذلت کا درواز ہ کھول لو۔

  - (m) آ رام'راحت وآ سانی کا درواز ہبند کر کے محنت کا درواز ہ کھول لو۔
    - (α) سونے کا درواڑہ بند کر کے جاگئے کا دروازہ کھول لو۔ -
    - (۵) الداري كا درواز ہ بندكر كے ُ فقر و فاقيه كا درواز ہ كھول لو۔
    - (۲) امیدوں کا درواز ہبند کر کے موت کی تیاری کا درواز ہ کھول لوپ

## خوب مارواس سركوسب.....!:

ابراہیم بن ادھم انگوروں کے باغ کی حفاظت پر مامور تھے۔ایک فوجی وہاں سے گذرا' کہنے لگا:

ہمیں کھا تگوردے دو۔ ابراہیم مُتَشَیِّ نے کہا: اس کے مالک کی طرف سے مجھے اجازت نہیں۔ اس نے اپنے کوڑے سے انہیں مارنا شروع کر دیا۔ انہوں نے اپناسر جھکا دیا اور کہا: خوب مارواس سرکو جوایک عرصے تک اللہ کی نافر مانی کرتا رہا۔ آدی تگ آ کرچل دیا۔

# كمال انكسارى:

سہل بن ابراہیم میشنیہ کہتے ہیں کہ میں ابراہیم بن ادھم کا مصاحب تھا۔ میں بیار ہو گیا۔انہوں نے مجھ پرخوب خرج کیا۔ کیا۔ مجھے کوئی خواہش ہوئی تو ابنا گدھانچ کراس کی قیمت مجھ پرخرچ کرڈالی۔ جب میں روبہ صحت ہوا تو میں نے کہا: اے ابراہیم! گدھا کہاں گیا؟ کہنے لگے: ہم نے پچ ڈالا۔ تو میں نے کہا: اب میں سفر کس پرکروں گا؟ کہنے لگے: بھائی! میری گردن پر،اور تین منزلوں تک مجھے اٹھاتے پھرتے رہے۔

# حضرت ذوالنون مصري بينة

آپ مین کانام ثوبان بن ابراہیم اور ایک قول کے مطابق فیض بن ابراہیم تھا۔ آپ کے والدنوبہ (مصر کے جنوب میں ایک وسنج وعریض علاقہ ) کے رہنے والے تھے۔ ۲۳۵ ھیں انقال فر مایا۔ تصوف میں عالی قدر اور علم ورع عال اور ادب کے لحاظ سے یکنا کے روز گار تھے۔ خلیفہ متوکل کے پاس لوگوں نے ان کی چغلی کھائی ، اس نے مصر سے بلا بھیجا۔ جب اس کے پاس گئے تو اسے وعظ کیا۔ متوکل رویا ، آپ کو مجبورا دوبارہ مصر بھیج دیا۔ متوکل کے سامنے جب اہل ورع کا ذکر کیا جاتا ، تو رو پڑتا۔ اور کہا کرتا تھا: جب اہل ورع کا ذکر کیا جاتا ، تو رو پڑتا۔ اور کہا کرتا تھا: جب اہل ورع کا ذکر کرو تو ذوالون مصری پھیٹے کا ذکر ضرور کیا کرو۔

ذوالنون دبلے پیلے کمرور تھے، سرخی مائل رنگ تھا' داڑھی میں سفیدی نہتھی۔

#### ارشادات:

فرماتے تھ، کلام کامدار چار چیزوں پر ہے:

(۱) الله جليل سے محبت (۲) قليل دنيا سے نفرت

(٣) قرآن کی اتباع (٣) حالت کی تبدیلی کاڈر

فر ماتے تھے، اللہ کو دوست رکھنے والوں کی علامات یہ ہیں:

الله كے حبیب مَنْ اللَّهُ عَلَى اخلاقُ افعالُ اوامر اور سنن میں اتباع كرنا۔

حضرت ذوالنون مصري سے كينے مخص كے بارے يو جھا گيا، تو فرمايا:

بوالتدتك يهنجنه كاطريقه نه جانتا هواورنه بي جاننے كى كوشش كرتا ہو\_

#### توبه كاواقعه:

یوسف بن حسین فرماتے ہیں کہ ایک روز میں ذی النون کی مجلس میں حاضرتھا کہ سالم مغربی تشریف لائے اور کہنے گھے: اے ابوالفیض! آپ کی تویہ کی کیا وجہ ہوئی؟ کہنے لگے: عجیب قصہ ہے۔تم اس کی تاب نہ لاسکو گے۔ کہنے گئے: تمہیں اللہ کی قتم! مجھے ضرور بتانا۔

ذوالنون فرمانے گے: میں نے مصر سے نکل کر کسی ہتی کی طرف جانے کا ارادہ کیا، میں راستے میں کسی صحراء میں سو گیا، جب میری آ نکھ کھی تو میں کیا دیکتا ہوں کہ ایک اندھی چنڈول اپنے گھونسلے سے زمین پر آ گری اور زمین بھٹ گئی اور زمین سے دوکوزے نکلے ایک سونے کا اور دوسرا چاندی کا۔ ایک میں تل تھے اور دوسرے میں پانی۔ چنڈول تل کھانے لگی اور پانی ہے گئی میں نے بیدو کھا تو کہا میرے لئے اتنا ہی کافی ہے۔ میں تو بہتا ئب ہوگیا' اور باب الہی سے چمٹار ہا' حتیٰ کہ اللہ نے مجھے ہول کرلیا۔

#### ارشادات:

فرماتے تھے: جب معدے میں کھانا بھرا ہوا ہو' تو اس میں حکمت قرار نہیں پکڑتی۔

آپ سے توبہ کے بارے پوچھا گیا' تو فر مایا عوام کی توبہ گناہوں سے ہوتی ہے جبکہ خواص کی توبہ غفلت سے ہوتی ہے۔ حضرت فضیل بن عیاض بیستہ

مرو کے اطراف کے رہنے والے اور خراسانی تھے ایک قول یہ ہے کہ سمر قند ( ذوالقر نین کا آباد کردہ ماوراء النہر کا ایک مشہور شہر ) میں پیدا ہوئے اور نشونما ابیورد (خراسان میں سرخس اور نسا کے مابین ایک علاقہ ) میں پائی محرم ۱۸۷ھ میں مکہ مگرمہ میں وفات پائی۔

# فضیل ..... ڈاکو سے بزرگ:

نضیل بن موی کہتے ہیں کہ نضیل بن عیاض ڈاکو تھے اور اور سرخس اور ایور د کے درمیان ڈاکہ ڈالا کرتے تھے۔ تو بہ کی وجہ یہ بنی کہ ایک لڑکی سے عشق کرنے گئے ایک مرتبہ جب دیوار پھلانگ کر اس کے پاس جارہے تھے' تو کسی کو یہ آیت تلاوت کرتے سنا:

﴿ اَلَهُ يَأْنِ لِللَّذِيْنَ آمَنُوْ ا اَنُ تَخْشَعَ قُلُو بُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ ﴾ (سورة حديد: ١٦)

"كيامؤمنين كي ليه الجمي وقت نبيس آياكه ان كه دل الله كي ياديس خثوع اختيار كرين" -

کہنے گئے اے اللہ! وقت آگیا ہے؟ رات ایک ویران کھنڈر میں گذاری وہاں پچھاورلوگ بھی تھے۔ پچھ کہنے گئے: یہاں سے کوچ کرچلتے ہیں۔اور پچھ کہنے گئے صبح تک پیبیں رہو کئے دراستے میں فضیل ہے۔ وہ ہم پرڈا کہ ڈال دے گا۔ فضیل نے تو بہ کرلی۔اورانہیں امان دی اور مرتے دم تک حرم میں جاگزیں ہوگئے۔ ارشاوات:

فضيل بن عياض فرمات مين:

جب اللد کسی بندے سے محبت کرتا ہے، تو اس کے نم کوزیادہ کردیتا ہے اور جب کسی سے نفرت کرتا ہے تو اس کے لئے دنیا کشادہ کردیتا ہے۔ لئے دنیا کشادہ کردیتا ہے۔

عبدالله بن مبارك كہتے ہيں كفسيل كي موت ہے غم وحزن اٹھ گيا۔

فضیل فرماتے ہیں: اگر ساری کی ساری دنیا مجھ پر پیش کر دی جائے اور مجھ سے اس کا حساب بھی نہ لیا جائے' تو میں اس سے اس طرح بچوں گا' جس طرح تم مردار سے گذر نے ہوئے بچتے ہو کہ کہیں وہ کپڑوں کے ساتھ نہ لگ جائے۔ فضیل فرمات ترین داگر میں مشتم کھاؤں کے میں را کا رہوں' تقس مجھوا تا ہے۔ سے زیادہ بین رہیں میں مشتم کھاؤں

فضیل فرماتے ہیں: اگر میں قتم کھا وُل کہ میں ریا کار ہوں' تو یہ مجھے اس بات سے زیادہ پسند ہے کہ میں بیقتم کھاؤں کہ میں ریا کارنہیں ہوں۔

فضیل فرماتے ہیں اوگوں کے لئے کوئی کام چھوڑ ناریا کاری اورلوگوں کے لئے کوئی کام کرنا شرک ہے۔

ابوعلی رازی فرماتے ہیں کہ میں تمیں سال تک نفیل کی صحبت میں رہا' میں نے بھی انھیں نہ ہنتے اور نہ مسکراتے دیکھا۔ سوائے اس دن کے کہ جس دن ان کا بیٹاعلی فوت ہوا۔ اس دن میں نے ان سے بوچھا تو فر مایا: اللہ نے ایک بات کو پند کیا تو میں نے بھی اسے پند کرلیا۔

فرماتے ہیں: جب میں اللہ کی نافر مانی کر بیٹھتا ہوں تو اس کے اثر ات میں اپنے گدھے اور خادم کے اخلاق میں بھی یا ہوں۔

# حضرت معروف كرخى معالتة

ابو محفوظ معروف بن فیروز کرخی (کرخ کی طرف نسبت جوکہ بغداد کا ایک محلّہ ہے) 'کبار مثاکخ میں سے اور متجاب الدعوات سے لوگ ان کی قبر سے شفا پاتے ہیں۔ اہل بغداد کا کہنا ہے کہ معروف کی قبر مجرب تریاق ہے۔ حضرت علی بن موی رضا کے آزاد کردہ غلام تھے۔ ۲۰۰ھ میں وفات ہوئی۔ ایک قول کے مطابق ۲۰۱ھ میں ہوئی۔ حضرت سری تقطی کے استاد تھے۔ ان سے ایک دن کہنے لگے جب اللہ ہے کوئی حاجت ہوتو میری قتم دے کرمانگا کرو۔

#### اسلام لانے کا واقعہ:

استاد ابوعلی دقاق ہُواللہ فرماتے ہیں کہ حضرت معروف کرخی کے والدین عیسائی تھے۔ انہوں نے معروف کو اپنے استاد کے حوالے کیا' ابھی آپ بچے تھے' تو استاد ان سے کہتا : کہو ثالث ڈلا ٹھ (اللہ تین میں سے ایک ہے ) تو کہتے ؟ نہیں! وہ ایک ہے۔ ایک دن استاذ نے بہت زیادہ مارا تو بھاگ گئے۔ ان کے والدین کہتے : کاش! معروف واپس چلا آئے۔ جس دین پر چاہے آ جائے' ہم بھی اس کا ساتھ دیں گے۔ پھر وہ حضرت علی بن موی رضا کے ہاتھ پر اسلام لے آئے اور گھر واپس پلٹے۔ دروازہ کھنکھٹایا تو آ واز آئی کہ کون ہے؟ کہنے گئے معروف ہوں۔ انہوں نے پوچھا: کس دین پر آئے ہو؟ جواب دیا: دین صنیف پر، چنانچہ والدین بھی مسلمان ہوگئے۔

#### محبت خداوندي ميں چور:

حضرت سری مقطی فرماتے ہیں کہ میں نے ایک دن خواب میں معروف کرخی کوعرش کے پنچے دیکھا تو اللہ تعالیٰ نے اپنے فرشتوں سے پوچھا: پیکون ہے؟ وہ کہنے لگے: اللہ جی آپ ہی جانتے ہیں۔ تو ارشاد ہوا۔ پیمعروف کرخی ہے، میری محبت کا نشدا سے مست رکھے ہوئے ہے، میری ملاقات کے بغیراسے افاقہ نہیں ہوسکتا۔

## ممل کیاہے؟

حضرت معروف کرخی فرماتے ہیں کہ داؤ دطائی کے کسی مصاحب نے مجھ سے کہا: ارب اعمل نہ چھوڑنا 'کیونکہ یہ بی کچھے اللہ کی رضا کے قریب کرے گا 'قومیس نے پوچھا عمل کیا ہے؟ کہنے لگا: ہیشگی کے ساتھ رب کی اطاعت مسلمانوں کی خدمت اور خیر خواہی۔

محمہ بن حسین کہتے ہیں کہ میرے والد فرماتے ہیں کہ میں نے معروف کرخی کو وفات کے بعد خواب میں دیکھا تو میں نے پوچھا کہ اللہ نے آپ کے زہدوتقو کی کی وجہ ہے؟ نے پوچھا کہ اللہ نے آپ کے زہدوتقو کی کی وجہ ہے؟ کہنے لگے نہیں! بلکہ ابن عاک کی تھیجت کے قبول کرنے نقرو فاقہ کولازم پکڑنے اور نقراء سے محبت کرنے کی وجہ ہے۔ ابن ساک کی نقیجت :

بقول معروف کے ابن سحاک کی نصیحت کا واقعہ یوں ہے کہ ایک روز معروف کہتے ہیں کہ میں کوفہ سے گزرر ہا تھا' تو میں ایک شخص کے یاس آ کر کھڑا ہو گیا' جو کہہ رہا تھا:

جس نے اللہ سے پوری طرح من موڑا، اللہ اس سے تعوز اسامند موڑ لیتے ہیں اور جو دل سے اللہ کی طرف متوجہ ہوتا ہے، اللہ تعالی اپنی رحمت کے ساتھ اس کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور تمام دنیا کی توجہ اس کی طرف پھیر دیتے ہیں۔ جو بھی

الله كى طرف متوجه بوتا ہے اور مجمى غير كى طرف تو الله تعالى اس بركسى نے كسى وقت رحم كردية بين ـ

معروف کہتے ہیں کہ اس کلام کا میرے دل پر اتنا گہرا اثر ہوا کہ میں نے سب پھے چھوڑ کر اللہ کی طرف توجہ کر لیٰ سوائے اپنے آتا علی بن مویٰ رضا کی خدمت کے، اور اس بات کا تذکرہ ان کے سامنے بھی کیا' تو فر مانے لگے: اگرتم اس نصیحت پڑمل کرو' تو تمہارے لئے یہی کافی ہے۔

#### وصيت:

مرض الموت میں معروف سے کہا گیا کہ وصیت فر ماہیے ، کہنے گئے: جب میں مر جاؤں تو میری قیص صدقہ کر دینا' کیونکہ میں چاہتا ہوں کہ جس طرح میں دنیا میں برہنہ جسم آیا تھا'ای طرح جاؤں۔

#### روزه تو ژ د يا:

حضرت معروف کا گذرایک مشکیزے سے پانی پلانے والے کے پاس سے ہوا' جو کہدر ہاتھا: جومیرا پانی پیے' اللہ اس پررتم کرے' جبکہ معروف اس دن روزے سے تھے۔لیکن آ گے بڑھے اور پانی پی لیا۔کسی نے کہا: حضرت! آپ کا تو روزہ نہیں تھا؟ کہنے گئے: بی ہاں! ضرورتھا' لیکن میں اس کی دعا کا امیدوار ہوں۔

# حضرت سرى سقطى وغاللة

ابو الحن سری بن المغلس (بیران کا لقب تھا' کیونکہ آپ نماز کے علاوہ گھر سے نہ نکلتے تھے )اسقطی 'بید حضرت جنید پڑھیا کے خالواور استاد تھے۔ جبکہ معروف کرخی کے شاگرد تھے۔علوم تو حید' احوال سنت اور ورع میں یکتائے روزگار

#### كرامت معروف

حضرت سری سقطی بازار میں تجارت کیا کرتے تھے۔ جبکہ آپ حضرت معروف کے شاگرد تھے۔ ایک دن معروف آئے' ان کے ساتھ ایک پیتم بچہ تھا۔ تو معروف خوش ہو گئے اور آئے' ان کے ساتھ ایک پیتم بچہ تھا۔ تو فر مایا: اسے کپڑرا پہنا دو۔ سری کہتے ہیں: میں نے پہنا دیا۔ تو معروف خوش ہو گئے اور فر مایا: اللہ تھے دنیا سے نفرت کرنے والا بنا دے اور جس مصیبت ہیں تو جتلا ہے' اس سے تھے راحت عطا فر مائے۔ سری کہتے ہیں کہ جب میں دکان سے اٹھا' تو دنیا سے بڑھ کرکوئی چیز میر سے نزد یک نا پہندیدہ نبھی ، اور میری بیرحالت معروف کی دعا کی برکت سے تھی۔

#### سب سے بڑے زاہد:

حضرت جنید میشد فرماتے میں کہ میں نے سری سے زیادہ عبادت گزار کسی کونہ یایا۔ انہوں نے ۹۸ سال عمریا کی جمعی انہیں لیٹے ہوئے نہ ویکھا گیا'سوائے مرض الموت کے۔

# تصوف. بسرى مُشِينة كي نظر مين :

حضرت سرى فرماتے ہيں: تصوف تين چيزوں ميں ہے:

- (۱) صوفی کا نورمعرفت اس کے نورورع کونہ بچھائے۔
- (۲) اینے باطن میں ایسا خیال نہ لائے جونص قرآنی یا نص سنت کے خلاف ہو۔
  - (٣) كرامت كى فأطركوئى حرام كام نەڭر بېيىھە ـ

#### محبت خداوندي:

حضرت جنید بیست فرماتے ہیں کہ ایک دن حضرت سری نے مجھ سے محبت کے بارے یو چھا، میں نے کہا: بعض موافقت کو کہتے ہیں اوربعض ایٹارکو، کچھ یوں کہتے ہیں اور کچھ یوں۔ پھرسری نے اپنے بازوکی کھال کو پکڑ کر کھینچا۔لیکن وہ نہ تھنچی۔ پھر فر مایا: اس ذات کی عزت وجلال کی قتم!اگر میں یوں کہوں کہ اللہ کی محبت میں یہ کھال اس ہڈی پر خشک ہوگئ ہے۔ تو پچ ہوگا۔ پھر بیبوش ہو گئے اور ان کا گول چہرہ کیا ند کی طرح حمیکنے رگا۔ حالانکہ سری سانو لے رنگ کے تھے۔

#### تنمين سال تك استغفار:

حضرت سری فرماتے ہیں: ایک مرتب میں نے الحمد بلد کہا تھا' اس کی پاواش میں تمیں سال سے استغفار کررہا ہوں۔ یو چھا گیا: وہ کسے؟ فرمانے لگے:

بغداد میں ایک بارآ گ لگ گئ ایک مخص مجھے بلا کر کہنے لگا آپ کی دکان فیج گئ تو میں نے الحمد للد کہددیا۔جس کی وجہ تے تیں سال سے میں اپنے کیے پر نادم ہوں۔ کیونکہ مسلمانوں پر جومصیبت آئی تھی، میں نے اس کے برعکس اپنے نفس کیلئے بھلائی جا ہی۔

#### ورع کی انتهاء:

حضرت سری فر ماتے میں کہ میں دن میں کئی باراین ناک کود کیشا ہوں۔اس ڈرے کہ کہیں وہ سیاہ نہ ہوگئی ہو' کیونکہ مجھے خطرہ لگار ہتا ہے کہ ارے بھائی! اللہ تعالیٰ میرے اعمال بد کی وجہ ہے کہیں میراچبرہ نہ سیاہ کرویں۔

فرمات میں مجھے جنت میں جانے کامخصرطریقة معلوم ہے، جنید کہتے میں: میں نے یو چھا: وہ کیا ہے؟ فرمانے لگے:

نہ کی سے پچھ مانگواور نہ کسی سے پچھلواور نہ تمہارے پاس کوئی چیز ہو کہ اس میں سے کسی کو دو۔

حضرت سری فرماتے ہیں کہ میں جاہتا ہوں کہ مجھے بغداد کے علادہ کسی اور علاقے میں موت آئے۔ پوچھا گیا: کیوں؟ تو فرمانے لگے کہ مجھے ڈرلگتا ہے کہ میری قبرکہیں مجھے قبول نہ کرے اور میں رسوا ہو جاؤں۔

# حفرت سری کی وعاً:

حضرت جنید مُولِیا کہتے ہیں: میں نے سری کو بید دعا کرتے سا:اے اللہ! جو چاہے عذاب دے دے کیکن اپنے سے دورر کھنے کا عذاب نہ دے۔

## اور .....کوزه تو ژويا:

حضرت جنید برای فرماتے ہیں کہ ایک روز میں حضرت سری مقطی کے پاس گیا مضرت رور ہے تھے۔ میں نے پوچھا: آپ کیول رور ہے ہیں؟ فرمانے لگے:

کل رات بکی آئی اور کہنے گئی: اہا جان! آج رات بہت گرم ہے میں یہ کوزہ یہاں لٹکا دیتی ہوں۔اس کے بعد میری آئھ گئی تو میں نے ایک خوبصورت لڑکی کو دیکھا 'جوآسان سے اتری۔ میں نے پوچھا: تو کس کی لڑک ہے؟ سیمنے گئی: اس کی جو کوزوں میں شعنڈا پانی نہیں پیتا۔اس پر میں نے کوزہ لیا اور زمین پر پڑٹا کر تو ڑڈالا۔

حضرت جنید بھیا کہتے ہیں کہ میں نے ان شمیکر یوں کودیکھا۔ سری نے نہ انہیں اٹھایا اور نہ چھوا' حی کہ میں نے ان کے نام ونشان کومنا ڈالا۔

# حضرت بشرحافي ومناللة

ابونھر بشر بن حارث حافی (حافی آپ کواس وجہ سے کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ آپ نے مو چی سے جوتے کا تسمہ مانگا او وہ کہنے لگا: تم لوگ لوگوں پر کس قدر بوجہ ہو' آپ نے جوتے اتار پھینے اور بھی نہ پہننے کی قتم کھائی )' آپ دراصل مرو کے رہنے والے تھے۔ بغداد میں مقیم ہو گئے اور یہی وفات پائی۔ آپ علی بن خشرم کے بھانجے تھے۔ ۲۲۷ھ میں وفات پائی۔ بری شان والے تھے۔

#### توبه كاواقعه

آپ کی توبہ کا سب بید بنا کہ آپ کورات میں ایک کاغذیز الما۔ جس پرانند کا نام لکھا ہوا تھا۔ اے لوگوں کے پاؤں نے اند ڈالا تھا۔ آپ نے اسے اٹھایا اور ایک درہم کی خوشبوخریدی اور اس کا غذکولگائی اور اسے ایک ویوار کے شگاف میں رکاب میں دیکھا کہ ایک شخص کہ درہا ہے: اے بشر! تونے میرے نام کوخوشبولگائی' میں ضرور تیرے کام کو دنیا اور آخرت میں خوشبو دار بنا ڈالوں گا۔

ایک مرتبہ حفرت بشر کا گذر چندلوگوں کے پاس سے ہوا' وہ کہدر ہے تھے : پیشخص رات بھرنہیں سوتا اور ہرتیسر سے دن ہی صرف روز ہنیں رکھتا۔ بشر رو پڑئے' ان سے اس بارے میں پوچھا گیا' تو فرمانے لگے: مجھے نہیں یاد کہ میں ساری رات جاگا ہوں اور یہ کہ میں نے دن کا روزہ رکھا ہوتو رات افطار نہ کیا ہو لیکن اللہ تعالی اپنے بندے کے فعل سے کہیں زیادہ نیکیاں اپنے لطف وکرم سے لوگوں کے دلوں میں ڈال دیتا ہے۔ پھراپی تو بہ کا واقعہ بیان کیا' جو کہ ابھی ہم نے ذکر کیا ہے۔

# منازل ابرارتک کیے جا پہنچ؟

حضرت بشرحانی میند فرات بین میں نے خواب میں حضور مالی فیارت کی تو مجھ سے فرمایا:

#### حضرت خضر عَلَيْلًا ہے ملا قات:

حضرت بلال خواص کہتے ہیں کہ میں بی اسرائیل کے جنگل (تیہ) سے گزر رہا تھا کہ میں نے دیکھا کہ ایک مخض میرے ساتھ ساتھ گذر رہا ہے۔ میں اس پر حیران ہوا' پھرمیرے دل میں خیال آیا کہ بیہ خضر علیقا ہیں۔

تومیں نے ان سے پوچھا: اللہ کی قتم! بتائے آپ کون ہیں؟ کہنے لگے: تمہارا بھائی خضر \_ تومیں نے کہا: میں آپ سے پکھ پوچھنا چاہتا ہوں \_ کہنے لگے: پوچھئے! میں نے کہا: امام شافعی بیسید کے متعلق کیا فرماتے ہیں؟ کہنے لگے: وہ اوتا دمیں سے تھے \_ (لیعنی جن لوگوں نے اللہ کے دین کی حفاظت کی اور اللہ نے اس کے بدلے میں انہیں اپنی رضا سے نوازا) \_

پر میں نے پوچھا بشر حافی کے بارے آپ کا کیا خیال ہے؟ فرمانے گا۔

اس کے بعداس جیسا آ دمی پیدانہیں ہوا۔

میں نے پوچھا کس وسلے سے جھے آپ کی زیارت نفیب ہوئی؟ فرمانے لگے: اپنی ماں کی اطاعت کرنے کی وجہ ہے۔

#### جوتاخر يدلو....!:

حضرت بشرحافی معافی بن عمران کے گھر آئے دروازے پر دستک دی تو پوچھا گیا: کون؟ تو فر مایا: بشرحافی! تواندر سے ایک بچی نے کہا: اگر دودا مگ کاتم اپنے لئے جوتا خریدلوتو لوگ تمہیں حافی (برہند پا) نہ کہیں۔

#### صاحب ورع تھے:

احمد بن علی دشتی کہتے ہیں کہ ابوعبداللہ بن جلاء نے جھے سے کہا کہ میں نئے ذوالنون کو دیکھا ہے ان کی گفتگو واضح ہوا
کرتی تھی اور میں نے مہل کو دیکھا ہے ان کے کلام میں اشارات سے اور بشر بن حارث کو میں نے دیکھا ہے ان میں پر ہیز
گاری تھی۔ اس پر کسی نے بوچھا کہ آپ کا میلان کس کی طرف ہے؟ فرمانے لگے: اپنے استاد بشر بن حارث کی طرف۔
کہا جا تا ہے کہ کئی سال تک انہیں پھل کھانے کی خواہش رہی۔ لیکن انہوں نے نہ کھایا۔ وفات کے بعد کسی نے انہیں خواب میں دیکھا تو بوچھا: آپ کے ساتھ اللہ نے کیا معاملہ کیا؟ فرمانے لگے: معاف کر دیا اور فرمایا: ارے! وہ جس نے دنیا میں نہیں میا 'خوب کھا۔ ور بھی نہیں بیا 'خوب پی۔

#### عافیت کوسالن بنالیتا ہوں:

حضرت بشر بن حارث فرماتے ہیں کہ چالیس سال سے مجھے بھنا ہوا گوشت کھانے کی چاہت ہے۔لیکن ابھی تک قیمت پر قادر نہ ہوسکا۔ان سے پوچھا گیا: آپ کس چیز سے روٹی کھاتے ہیں؟ فرمانے لگے: عافیت کو یاد کر کے اس کوسالن بنالیتا ہوں۔

#### اقوال وارشادات:

حضرت بشر فرماتے ہیں: حلال میں اسراف کی گنجائش نہیں ہوتی۔

آپ کوخواب میں کسی نے دیکھا تو پوچھا اللہ نے آپ کے ساتھ کیا معاملہ کیا؟ فرمانے گے: مجھے معاف کر دیا اور نصف جنت کی مجھے اجازت دے دی اور مجھ سے فرمایا: اے بشر! بندوں کے دلوں میں میں نے جوتمہاری محبت ڈال دی ہے اس کا شکرتم انگاروں پر بجدہ کر کے بھی نہیں ادا کر کتے۔

فرماتے ہیں: جو شخص بیرچاہے کہ لوگ اس سے محبت کریں وہ آخرت کی حلاوت نہیں پاسکتا۔

# حضرت حارث بن اسدمحاسبي مِتَالَقَةُ

ابوعبدالله حارث بن اسدما بی علم ورع معاملات اور حال کے اعتبار سے اپنے زمانے میں بے نظیر تھے۔ دراصل بھری تھے۔ بغداد میں ۲۴۳ھ میں آپ کا انقال ہوا۔ کہا جاتا ہے کہ باپ کی وراثت سے انہیں • ٤ ہزار درہم طے کیکن ایک بھی ندلیا۔ بعض اس کی وجہ یہ بتاتے ہیں کہ ان کے والد قدریہ کے قائل تھے۔تو ورع کے تقاضے کے موجب اس کی میراث میں سے پچھے نہ لیا اور فر مایا حضور مُنافِیظُم کا ارشاد ہے،'' دومختلف ملتوں کےلوگ ایک دوسرے کے وارث نہیں بن سکتے'' (ابوداؤ د ۲۹۱۱'ابن ماجہ ۳۲ ۲۷)

محمر بن مسروق کہتے ہیں کہ جب حارث بن اسدماسی کا انقال ہوا' تو ایک درہم تک کے محتاج تھے' حالانکہ ان کے والدیے بہت می زمینیں اور جا گیریں جھوڑی تھیں' لیکن ان میں سے پچھ نہ لیا۔

جب بھی حارث محاسبی کسی ایسے کھانے کی طرف ہاتھ بڑھاتے 'جس میں شبہ ہوتا' تو انگلی کی ایک رگ پھڑ کتی اور سمجھ حاتے اور ہاتھ روک کیتے۔

# شیخ ..... بزرگون کی نظر میں:

ابوعبداللد بن خفیف فرماتے ہیں کہ ہمارے شیوخ میں سے یانچ کی اقتداء کرواور باقی کوان کے حال پرچھوڑ دو۔

(۳) انومحرزويم

(۱) حارث بن اسدمجاسی (۲) جنید بن محمد

کیونکہ بیلوگ علم اور حقائق دونوں کے جامع ہیں۔

ابوعثان بلدی فرماتے ہیں کہ حارث محاسی نے مراقبے اور اخلاص کے ذریعے باطن کی اصلاح کی تو اللہ نے

مجاہدے اور اتباع سنت کی وجہ سے ان کے ظاہر کومزین کر دیا۔

#### حضرت نے کھانانہیں کھایا:

حضرت جنید میسته فرماتے ہیں کہ ایک دن حارث محاسی میرے پاس ہے گزرے تو میں نے انہیں بھو کامحسوں کیا ،تو میں نے عرض کیا: چیا! تشریف لائیں اور پھھ تناول فر مالیں ۔ فر مایا: ٹھیک ہے! فر ماتے ہیں ، میں گھر آیا اوران کے آ گے پیش کرنے کیلئے کوئی چیز تلاش کرنے لگا۔گھر میں کہیں سے شادی کا کھانا آیا پڑا تھا۔ میں نے وہ ان کے مماضے پیش کر دیا۔ایک لقمه لیا اور اسے منھ میں کئی بار گھمایا۔ پھر اٹھے اور اسے دہلیز پر پھینک ڈالا اور چلے گئے۔ کئی دن کے بعد جب میں نے انہیں د یکھا تو وجہ بوچھی ،فر مانے گے: مجھے بھوک لگ رہی تھی اور میں نے جایا کہتمہارا کھا تا کھا کرتمہیں خوش کر دوں اور تمہارا دل ر کھوں ۔لیکن میرے اور اللہ کے درمیان ایک عہد ہے کہ وہ مجھے اپیا کھانا نہ کھلائے گا' جس میں کوئی شبہ ہواور میرے لئے نگلناممکن نہ ہو۔ یو چھنے گلے: تمبارے یاس بیکھانا کہاں ہے آیا تھا؟ میں نے کہا: بروس میں شادی تھی وہاں ہے آیا تھا۔

میں نے عرض کیا: آج تشریف لے آئیں! فرمانے لکے: ٹھیک ہے۔ میں نے اپناروٹی کا ایک سوکھا ہوا کلڑا پیش کر دیا۔اسے کھایا اور فرمایا: جب کسی درویش کو کھانا دوتو ایسا کھانا دو۔

# حضرت داؤ د طائی رحمهالله

ابوسلیمان واود بن نصیرالطائی 'یه بوی شان والے بزرگ ہیں۔

## كمال احتياط:

یوسف بن ساط کا کہنا ہے کہ داؤ دطائی کو درافت بی ہیں ۲۰ دینار ملے جنہیں انہوں نے ہیں سال بی خرج کیا۔ تو بہ کا واقعہ:

میں نے استادابوعلی دقاق کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ داؤد طائی کے زہد کا سب یہ تھا کہ وہ بغداد سے گزرا کرتے تھے۔
ایک دن گذرر ہے تھے ، تو را بگیرا سے دھکیل کرحید طوی کے سامنے لے آئے۔ داؤد نے جب غور سے دیکھا تو حمید پر نظر
پڑی۔ فرمایا: ونیا پرافسوں ، دنیا میں حمید تجھ سے آ کے نکل گیا۔ پھر گھر ہی کے ہو گئے اور مجاہدہ وعبادت میں مشغول ہو گئے۔
میں نے بغداد میں ایک فقیر کو سنا وہ کہ رہا تھا کہ داؤد طائی کے زہد کا سب بیتھا کہ انہوں نے ایک نوحہ کرنے والی
عورت کو ماتم کرتے ہوئے بیشعر پڑھتے سنا:

بای خدیك تبدی البلی وأی عینیك اذاً سالا الله بیارے عزیز! تمهارا كون سارخسار بوسیده موااوركون ی آ نكه بهائی۔

بعض حفرات نے ان کے زہد کا سبب امام ابوطنیفہ مُن اللہ کے پاس بیٹھنا بتایا ہے۔ ایک دن امام ابوطنیفہ مُن اللہ نے انہیں کہا: اے ابوسلیمان! ہم نے سازوسامان کومضبوط تیار کرلیا ہے۔ داؤد نے پوچھا: اب کون سی چیز ہاتی ہے؟ تو فرمایا: اس پرعمل کرنا۔

# گوشه منتینی:

داؤد کہتے ہیں کہ بین کرمیر نے نفس نے بچھے گوشہ شینی کی طرف کھینچا۔ مگر دل نے کہا اس وقت تک گوشہ میں نہ جانا ' جب تک ان کی مجلس میں نہ بیٹھ لواور بشر طیکہ کسی مسئلہ میں گفتگو نہ کرلو۔ داؤد کہتے ہیں 'میں ایک سال تک ان کی مجلس میں بیٹھا رہا' مگر کسی مسئلے میں گفتگو نہ کی ایک مسائل ذہن میں آئے اور میں بات کرنے کا اس سے بھی زیادہ مشاق ہوتا 'جتنا کہ ایک پیاسا شھنڈے پانی کا مشاق ہوتا ہے۔ مگر اس کے باوجود میں نہیں بولتا تھا۔ اس کے بعد داؤد جس مرتبہ کو پہنچے ظاہر ہے۔ کہتے ہیں جنید نا می تجام نے انہیں سیکھی لگائی 'انہوں نے اسے ایک دیناردیا' کسی نے کہا بیتو اسراف ہے۔ تو فرمایا: جس شخص میں مروت نہیں پائی جاتی اس کی کوئی عبادت مقبول نہیں ہوتی۔

#### داۇدكى دعا:

واؤ درات کو یوں دعا کیا کرتے تھے:

اے خدایا! تیرے نم نے تمام دنیاوی غموں کو معطل کر دیا ہے اور بیٹم میرے اور میری نیند کے درمیان حاکل ہیں۔ زمد کا عالم:

اساعیل بن زیاد الطائی کہتے ہیں کہ داؤ د طائی کی دایہ نے ان سے کہا: کیا تخفے روٹی کی خواہش نہیں ہوتی ؟ تو جواب دیا: روٹی چبانے اور نان کے نکڑوں کو نگلنے کے وقت میں 'پچاس آیات پڑھی جاسکتی ہیں۔

#### داؤدمر گئے:

جب داؤد کی وفات ہوئی تو ایک صالح شخص نے انہیں خواب میں دیکھا' تو پوچھا: کیا بات ہے؟ دوڑے جارہے ہو؟ تو جواب دیا: ابھی ابھی چھٹکارا پا کرآ رہا ہوں۔ پھراس کے بعداس شخص کی آ نکھ کھل گئی اور رونے اور چیخنے کی آ وازیں بلند ہوئیں' لوگ کہدرہے تھے کہ داؤد مر گئے۔

#### اقوال:

ایک آ دمی نے ان سے کہا: مجھے وصیت فر مائیں' تو فر مایا: موت کالشکر تمہاراا تظار کررہا ہے۔

ایک مرتبدان کے پاس ایک شخص آیا ویکھا کہ پانی کے ملکے پردھوپ پڑرہی ہے۔اس نے کہا: آپ اسے سامیہ میں کیوں نہیں کر دیتے ؟ تو فرمایا: جب میں نے اسے یہاں رکھا تھا وھوپ نہتی اور مجھے شرم آتی ہے کہ میں ایسے کام کے لئے قدم اٹھاؤں جس میں نفس کی خواہش یائی جاتی ہے۔

ایک بارا کی شخص ان کے پاس آیا اور ان کو دیکھنے لگا 'انہوں نے فر مایا کہ مختبے معلوم نہیں کہ صوفیا ۔فضول نظروں کو بھی برا جانتے ہیں' اسی طرح جس طرح فضول کلام کو برا جانتے ہیں۔

ابوالرئيع واسطى فرماتے ہيں كەانہوں نے داؤد طائى سے كہاكه مجھے نصحت سيجے ، تو فرمايا:

دنیا سے اور موت سے روز ہ کھولو۔ اور لوگوں سے اس طرح بھا گو جس طرح درندوں سے بھا گتے ہو۔

# حضرت شفق بلخي رحمه اللدتعالي

ابوعلی شقیق بن ابراہیم بلخی 'یےخراسان کے مشاکخ میں سے ہیں۔ان کا سارا کلام تو کل کے بارے میں ہے حاتم اصم

کہتے ہیں کہان کی توبہ کا سب بیہوا کہ بیایک مالدار خاندان میں سے تھے۔ تجارت کیلئے ترکتان گئے اور ابھی نوخیز تھے۔ وہال بت خانہ میں گئے۔ ایک بچاری کو دیکھا' جس نے سراور داڑھی منڈ ارکھی تھی اور ارغوانی رنگ کے کپڑے پہن رکھے تھے۔

شقیق نے خادم سے کہا: تمہارا پیدا کرنے والا عالم اور قادراور تی ذات ہے۔ اس کی عبادت کرواور ان بنوں کو جونہ نفع پنچا سکتے ہیں 'ندنقصان' ان کی عبادت و پوجا نہ کرو۔ پجاری نے کہا: اگر واقعنا الی ہی بات ہے 'جوتو نے کہی' تو وہ اس بات پر بھی قدرت رکھتا ہے کہ وہ محجے تیرے ہی شہر میں روزی دے دے' تو تجارت کی مشقت اٹھا کر یہاں کیوں آیا ہے؟ ان الفاظ کوئ کرشقیق چونک پڑے اور زہد کاراستہ اختیار کیا۔

## زېد کې ايک اور وجه:

بعض حضرات نے یوں کہا کہ انہوں نے ایک شخص کو جو غلام تھا۔ قط کے زمانے میں کھیلتے اور اچھلتے دیکھا' حالانکہ لوگ قحط کی وجہ سے بہت پریثان تھے۔ شقیق نے اس نوجوان سے پوچھا کہ کیا بات ہے؟ تو اس قدر خوش ہے' کیا تو نہیں دکھے رہا ہے کہ لوگ اس قحط وگرانی کی وجہ سے کیسے پریثان ہیں؟

تو غلام مخص نے جواب میں کہا بھے اس قط کا کیاغم ہے؟ جب میرے آتا کے پاس ایک پورا گاؤں ہے جس سے اس کواس قدر آمدنی ہوتی ہے، جو ہماری ضروریات کو پورا کرتی ہے۔ بین کر شقیق چو نئے اور کہا کہ اس کے آتا کے پاس ایک گاؤں ہے اور وہ بھی مخلوق ومختاج ہے اور اسے روزی کی فکر نہیں۔ تو اس کے باوجود یہ کیے مناسب ہوسکتا ہے کہ ایک مسلمان اپنی روزی کی فکر کرئے طالا نکہ اس کا آتا مالدار ہے۔

# زاہر بن گئے:

حاتم اصم کا قول ہے کہ شقیق بن ابراہیم مالدار سے نوجوان بنتے اورنوجوانوں کی صحبت میں رہتے ہے۔اس وقت بلخ کا حاکم علی بن عیسیٰ بن ماھان تھا' جے شکاری کو سے بڑی محبت تھی۔ ایک باراس کا ایک کتا گم ہوگیا۔ کسی نے شکایت کی کہ فلال شخص کے پاس ہے' وہ مخص شقیق کے پڑوس میں رہتا تھا۔ جب اس شخص کو ڈھونڈ اگیا' تو اس نے شقیق کے گھر میں پناہ پکڑی' شقیق حاکم کے پاس گئے اور کہا کہ کتا تو میرے پاس ہے۔ لہذا اس کا پیچھا چھوڑ دو' میں تین دن کے اندر واپس کر دوں گا۔ چنا نچہ اس کو چھوڑ اگیا تو یہ واپس آ کر بڑے فکر مند ہوئے، یہاں تک کہ تیسرا دن بھی آ گیا۔ شقیق کا ایک دوست بلخ ہے کہیں گیا ہوا تھا اور اب بلخ واپس آ رہا تھا کہ راستہ میں ایک کتا ملا' جس کے گلے میں پٹر تھا۔ اس کو پکڑ لیا' اس ارادے

ے کہ وہ شقیق کو تخد دےگا' کیونکہ وہ کوں کا بہت شوقین تھا۔ چنانچہ جب وہ کتالایا' تو شقیق نے غور سے دیکھا تو وہی امیر کا کتا تھا۔ بیدد کیھ کر شقیق خوش ہوا اور جا کر امیر کو دے دیا اور صانت سے پیچھا چیٹرایا' تو نیق اللی کے ساتھ شقیق اس واقعہ کی وجہ سے غفلت سے بیدار ہوا' اینے اعمال سے تو بہ کرتے ہوئے زہد کا راستہ اختیار کیا۔

### تم كيامحسول كرربي مو؟

ماتم اصم کہتے ہیں میں اور شقیق ایک جنگ میں ترکوں سے لڑر ہے تھے' سرکٹ کر گرر ہے تھے اور تلواری ٹوٹ کر گر رہیں تھیں۔ اس جالت میں شقیق نے کہا: حاتم! آج اپنے آپ کو کیسے پار ہے ہو؟ کیا یہ ایک خوشی ہی نہیں جوشب زفاف میں تھی!، میں نے کہا: اللہ کافتم! ہر گرنہیں!انہوں نے کہا: گراللہ کافتم! میں ویبا ہی محسوس کررہا ہوں' جیبا اس رات کو محسوس کررہا تھا۔

یہ کہتے ہوئے اپنی ڈھال سر کے نیچے رکھ کر دونوں صفوں کے درمیان سو گئے۔ یہاں تک کہ خراٹوں کی آواز آنے لگی۔ اقوال:

شفین فرماتے ہیں: جب تو کسی آ دمی کی حقیقت معلوم کرنا جا ہے' تو دیکھ کہ اللہ نے اس سے کیا وعدہ کیا ہے اورلوگوں نے کیا؟ پس اس کا اعتاد دونوں میں سے جس برزیادہ ہوگا' وہی اس کی حقیقت ہوگی۔

پھراس کے بعد شقیق فرماتے ہیں کہ انسان کا تقویل تین چیزوں سے معلوم ہوجاتا ہے:

(۱) کیالیتاہے؟ (۲) کن چیزوں ہے اپنے آپ کوروکتا ہے؟ (۳) کیابا تیں کرتا ہے؟ حضرت ابو برزید بسطامی عظیمیت

انہیں بزرگوں میں سے ابو پزید بن طیفور بن عیسیٰ البسطامی ہیں۔ ان کے دادا پہلے مجوی تھے۔ پھر اسلام لائے۔ وہ تین بھائی تھے۔ آ دم طیفو راور علی۔ تینوں بہت زاہد اور عابد تھے۔ ان میں ابو پزید سب سے زیادہ عبادت گذار اور جلیل القدر تھے۔

بعض حضرات نے ان کی وفات ۲۱ تھجری اور بعض نے۲۳۲ھجری بتائی ہے۔

حسن بن علی فرماتے ہیں کہ جب ابویزیدسے دریافت کیا گیا: آپکومعرفت کیے حاصل ہوئی؟ تو فرمایا: پیٹ کو بھوکا اور بدن کونگار کھ کر۔

### تىس سالەمجامدە:

ابویزید کہتے ہیں: میں نے تمیں سال مجاہدہ کیا' مگرعلم اور اس پڑمل کرنے سے بڑھ کر کسی چیز کومشکل نہیں پایا۔اگر

علاء میں اختلاف نہ ہوتا تو میں ایک ہی اجتہاد پر رہ جاتا اور مسئلہ تجرید تو حید کے علاوہ دوسرے مسائل میں علاء کا اختلاف رحمت ہے۔ کہا جاتا ہے کہ دنیا سے رخصت ہونے سے قبل پزید نے تکمل قرآن حکیم حفظ کرلیا تھا۔ ابو پزید والیس ہو گئے:

جمی بسطای کہتے تھے کہ میں نے اپنے والد سے سنا کہ ان سے ابو یزید نے کہا کہ آؤ! چل کر اس شخص کو دیکھیں ،جس نے اپنے آپ کو ولی مشہور کر رکھا ہے اور وہ شخص لوگوں میں اپنے زہدی وجہ سے مشہور تھا۔ دور دراز سے لوگ اس کے پاس کے آپ تھا اور جب ہم اس کے پاس گئے تو وہ گھر سے لکلا اور معجد میں واخل ہوا اور قبلہ کی جانب تھوک پھیکا۔ یدد کھنا تھا کہ ابو یزید واپس چلے آئے اور اسے سلام بھی نہ کیا 'اور فر مانے لگے : یہ شخص تو آ داب نبوی میں سے ایک ادب کا بھی امانتدار اور امین نہیں ہے ، ولایت کا ایمن کیے ہوسکتا ہے؟ جس کا یہ دعوے دار ہے!

#### عورتول سے نجات

ایک اور روایت میں مروی ہے کہ ابویزید کہتے ہیں: میں نے ارادہ کیا کہ خدائے عزوجل سے درخواست گذار ہوں کہ مجھے کھانے اور عورتوں کی مصیبت سے نجات دے کھر خیال کیا کہ میرے لئے یہ درخواست کرنا درست نہیں ، جب کہ رسول اللہ مالینے کے اللہ نے عورتوں سے اس قدر بچا رسول اللہ مالینے کے اللہ نے عورتوں سے اس قدر بچا لیا کہ میرے وہم وخیال میں بھی نہیں آتا تھا کہ بیعورت میرے سامنے ہے یا دیوار۔

### زېږ.... بايزىدى نظرىين:

بسطامی اپنے والد سے روایت نقل کرتے ہیں کہ میں نے ابو یزید سے ان کی ابتدائے معرفت اور زہد کے متعلق سوال کیا 'تو فر مایا: زہد کی کوئی منزل نہیں 'میں نے عرض کیا: کیوں؟ فر مانے گے: اس لئے کہ میں صرف تین دن تک زہد میں رہا ' چوتھا دن آیا تو میں اس سے رخصت ہوگیا۔

پہلے دن میں نے دنیا و مافیھا سے زہر کیا۔ دوسرے دن میں نے آخرت و مافیھا سے زہر کیا اور تیسرے دن اللہ کے ماسوی سے زہد کیا ، جب چوتھا دن آیا تو اللہ کے سوا کچھ باقی ندر ہا ، تو میں دیوانہ وار پھیرنے لگا۔

ا چانک ھاتف کی آواز آئی: اے بایزید! تو ہمارے ساتھ رہنے کی سکت نہیں رکھ سکتا۔ میں نے کہا: میں یہی چاہتا ہوں' پھرایک مخص کو سنا جو یہ کہدر ہاتھا تو نے اپنا مقصد پالیا۔

### نفس كى مخالفت:

کسی نے ابو بزید ہے سوال کیا آپ کو اللہ کی راہ میں کون می مشکل چیز برداشت کرنی پڑی؟ جواب میں کہنے لگئے اس

کابیان نہیں ہوسکتا۔ پھرسوال کیا: آپ کنفس نے سب سے آسان کون می چیز دیکھی؟ تو کہنے لگے: میں نے نفس کوعبادت کی دعوت دی مگراس نے اسے قبول کرنے سے اٹکار کردیا' تو میں نے اس کے بدلے اسے ایک سال تک پانی نددیا۔ نماز میں حالت:

ابویزید کہتے ہیں میں نے تمیں سال سے بیر حالت اختیار کررکھی ہے کہ میں نماز پڑھتا ہوں' مگر نماز کے وقت میں بیہ اعتقادا پنے دل میں رکھتا ہوں کہ میں گویا ابھی مجوی ہوں اور اپناز نار کا ثنا چاہتا ہوں۔

#### نفيحت:

مویٰ بن عیسیٰ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ابو یزید فر ماتے ہیں کہ تم کسی آ دمی کو دیکھو کہ اسے کرامات دی گئ ہیں۔ یہاں تک کہ وہ ہوا میں اڑتا ہو' پھر بھی تم اس سے دھو کا نہ کھانا۔ یہاں تک کہتم بینند دیکھ لو کہ وہ اوامراور نواھی اور حدود اللّٰہ کی محافظت اور شریعت کی ادائیگی میں کیسا ہے۔

### مجھے شرم آئی

عمی بسطامی اپنے والد سے حکایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ایک رات ابوین ید ایک سرائے کی دیوار پراللہ کی یاد کے لئے گئے' مگرضج تک کوئی ذکر نہ کر سکے' میں نے سبب دریافت کیا' تو فرمایا: بچین میں ایک لفظ زبان پر جاری ہو گیا تھا۔ وہ یاد آگیا تھا۔ اس لئے شرم آئی کہ اس زبان سے اللہ کی یاد کروں۔

### حضرت سهل تستری عثید

انہی بزرگوں میں سے ابومحرسہل بن عبداللہ تستری ہیں۔ بیصوفیاء کے ائمہ میں سے تھے۔ معاملات اور پر ہیزگاری میں اپنی نظیر ندر کھتے تھے' صاحب کرامات تھے۔ جس سال حضرت ذوالنون مصری حج کے لئے گئے'ان سے مکہ میں ملاقات ہوئی۔ان کی وفات میں دواقوال ہیں' ایک۳۸۳ھجری اور ایک۳۷۳ھجری ہے۔

### جب میں تین سال کا تھا....:

سبل کہتے ہیں میں تین سال کی عمر میں اپنے ماموں محمد بن سوار کی نماز کورات کو بیدار ہوکر دیکھتا تھا۔ میرے ماموں رات کونماز کے لئے اٹھتے تھے اور بسا اوقات کہتے: اے بہل! جاسو جا' میرا دل تیری طرف متوجہ ہو جاتا ہے۔ ارے! تو ذکر نہیں کرتا:

عبدالله بن عبدالحميد الله بن عبدالله سے روایت كرتے میں كدائيس ان كے مامول نے ايك دن كها: كيا تو اين

اس خداکویادنہیں کرتا، جس نے تم کو پیداکیا ہے؟ سہل کہنے لگے: میں اسے کیے یاد کروں؟ فرمایا: جب تو اپنے کیڑوں میں پلٹے تو زبان کوحرکت دیئے بغیرتین باردل سے کہ ۔ الله معی، الله ناظر الی، الله شاهد علی۔

میں نے تین راتوں تک ایبا کیا 'پر انہیں بتایا' تو کہنے گئے : اب ہررات سات بار کہا کرو' میں نے ایٹا کیا۔ پر ان کواطلاع دی 'پر کہنے گئے : اب ہررات گیارہ بار کہا کرو' میں نے ایبا بھی کیا۔ اس سے میرے دل میں لذت وطاوت پیدا ہوگئے۔ جب اس طرح سال گذرگیا تو میرے ماموں نے کہا : جو بات میں نے تہہیں سکھلائی ہے۔ اسے محفوظ رکھو' اس پر تا حیات قائم رہو' یہتم کو دنیا و آخرت میں فائدہ دے گی۔ میں کئی سال تک ایبا کرتا رہا' تو میرے باطن میں لذت وطاوت محسوں ہوئی۔ پر ایک دن میرے ماموں نے کہا: اے ہمل! جس شخص کے ساتھ اللہ ہواور وہ اسے دیکھ بھی رہا ہواور گواہ بھی ہو' کیا وہ شخص اللہ کی نافر مانی کرے گا؟ معصیت سے بچو۔

#### مكتب مين

میں نے خلوت اختیار کی تو گھر والوں نے مدرسہ میں بھیجے دیا اور میں کہنے لگا جھے ڈر ہے کہ کہیں میر نے موادا اور اور نہونے لگیں۔ لہذا میں معلم کے پاس اس شرط پر جانے لگا کہ ایک گھنٹہ جاؤں گا اور پھر واپس آ جاؤں گا۔ میں مدرسہ کی اور چھر میں قرآن حفظ کیا اور میں سال بھر روزہ رکھتا اور جو کی روٹی کھا تا 'یباں تک کہ بارہ سال کی عمر کو کہا اور چھر سات برس کی عمر میں قرآن حفظ کیا اور میں سال بھر روزہ رکھتا اور جو کی روٹی کھا تا 'یباں تک کہ بارہ سال کی عمر کو بیج گیا۔ تیرہ برس کی عمر میں ایک مسئلہ کے در پیش ہونے کے سلسلہ میں گھر والوں سے میں نے درخواست کی کہ جھے بھرہ بھیج دین تاکہ اس مسئلہ کو دریافت کر سکوں 'چنا نچہ میں نے بھرہ پہنچ کر وہاں کے علماء سے دریافت کیا کسی سے جھے تھی بخش جواب نہ ملکہ کو دریافت کر بیرواقع ایک جگہ کا نام ہے ) کی طرف نگل گیا۔ وہاں ابو صبیب جزہ بن عبداللہ العبادانی سے مواب نہوں نے اس مسئلہ کا جواب دیا 'ایک مدت تک میں ان کے پاس رہا۔ ان کے کلام سے میں بہت فائدہ حاصل کر تا رہا اور ان کے کلام سے میں بہت فائدہ حاصل کر تا رہا اور ان کے آداب کو میں نے اپنالیا۔

### خوراك.

اس کے بعد میں تستر لوٹ آیا اور اپنی خوراک کو بہت زیادہ کم کر دیا' اس طرح کہ ایک درہم کا فرق جوہمی خرید لیا جاتا' اسے پیس لیا جاتا اور روٹی بکالی جاتی اور میں ہررات صرف اوقیہ بحرروکھی روٹی ہے' جس کے ساتھ نہ نمک ہوتا اور نہ سالن' افطار کرتا۔ چنا نچہ میرے لئے ایک درہم سال بحر کے لئے کافی ہوتا' اس کے بعد میں نے تین راتوں کے بعد افطار کرنے کاعزم کرلیا' پھر بڑھاتے بڑھاتے پانچ کیا' پھرسات' پھر پچیس ۔ اس طرح میں نے بیس سال گذارے۔ پھر میں کئی سال سیاحت کرتا رہا۔ پھر تسترلوٹ آیا اور اب میں رات بھر قیام میں رہتا ہوں ۔

### نفس کے کیے عذاب:

نفر بن احر مهل بن عبدالله كا قول نقل كرتے بين:

ہروہ تعلیٰ جے انسان آنخضرت کُلُٹیکا کی اقتداء کے بغیر کرے خواہ وہ عبادت ہویا معصیت وہ ننس کی زندگی ہے اور ہر وہ نعل جے وہ آنخضرت کَلُٹیکا کی اقتداء میں کرئے وہ ننس کیلئے عذاب ہے۔

ابوسليمان عبدالرحمن داراني تمتاللة

ان ہی بزرگوں میں سے ابوسلیمان عبدالرحن بن عطیہ دارانی رحمہ اللہ ہیں۔ داران ومثق کی ایک بستی ہے۔ ابو سلیمان عبدالرحن وارانی رحمہ اللہ نے ۱۲۱۵ء ہجری میں وفاعہ پائی۔

#### اقوال:

احمد بن الى الحوارى الوسليمان سے روايت كرتے ميں كه آپ ميليد في فرمايا:

جس نے دن کے وقت کوئی نیک کام کیا، اسے ای رات جزا دی جاتی ہے اور جس نے رات کوکوئی نیک عمل کیا، اسے دن میں جزا دی جاتی ہے اور جس نے صدق ول سے خواہشات کوچھوڑا، اللہ تعالی ان خواہشات کواس کے دل سے نکال دیتے ہیں۔اللہ تعالی اس سے زیادہ مہربان ہیں کہوہ کی دل کواس کی اس خواہش کی وجہ سے عذاب دیں 'جواللہ کی خاطر ترک کی گئی ہو۔

مزید فرماتے ہیں: جس دل میں دنیا سکونت پذیر ہو جاتی ہے، آخرت وہاں سے کوچ کر جاتی ہے۔ شریعت کی تائیدلازمی:

حضرت جنید' ابوسلیمان سے روایت کرتے ہیں کہ بسا اوقات ایسا ہوتا ہے کہ میرے دل پرصوفیاء کے نکات معرفت وارُد ہوتے ہیں، اور کئی دنوں تک رہتے ہیں۔ گر جب تک کتاب وسنت کے دونوں عادل گواہ اس کی تائید نہ کریں، انہیں قبول نہیں کرتا۔

نیز فرماتے ہیں بہترین عمل خواہشات نفسانی کی مخالفت ہے۔

### <u>هر چیز کی علامت:</u>

نیز فرماتے ہیں: ہر چیز کی علامت ہے اور رسوائی و ذلت کی علامت یہ ہے کہ ہم بارگاہ رب العزت میں آ ہ و زار ی کرنا چھوڑ دیں۔

#### قلب كازنگ:

فرمایا ہر چیز کوزنگ لگتا ہے اور قلب کے نور کا زنگ پیٹ بھر کر کھانا ہے۔

فرمایا: ہروہ چیز جو تھے اللہ سے غافل کردیے خواہ وہ گھر بار ہویا اولا دُوہ تمہارے لئے منحوس ہے۔

#### اب بميشه ماتھ بھيلاؤں گا:

فرماتے ہیں: ایک رات بخت سردی تھی اور میں محراب میں عبادت کر رہا تھا۔ سردی نے جھے بے چین کر دیا۔ لہذا میں نے ایک ہاتھ سردی کی وجہ سے چھپالیا اور دوسراہاتھ چھیلائے رکھا۔ اس درمیان میں میری آ کھاگ گئ جس پر ایک ہاتف کی آ واز آئی: اے ابوسلیمان! ہم نے اس ہاتھ میں کچھ رکھ دیا ہے جواسے ل گیا ہے۔ اگر دوسراہاتھ بھی ہوتا تو اس میں بھی کچھ رکھ دیا ہے کچھ رکھ دیا ہے کہ دور کھ دیتے ۔ لہذا میں نے تشم کھائی کہ اب ہمیشہ ہاتھ بھیلا کر دعا ما نگا کروں گا خواہ گرمی کا زمانہ ہویا سردی کا۔

#### ارے! توسور ہاہے:

ابوسلیمان فرماتے ہیں: میں ایک بارسو گیا اور اپنا وردنہ پڑھ سکا۔ کیا دیکھنا ہوں کہ ایک حور مجھے کہدرہی ہے: کیا تو سو رہاہے؟ حالانکہ مجھے تمہارے لئے پانچ سوسال سے ان خیموں میں پرورش کیا جارہا ہے!

### ميرى ذات كي قتم:

احمد بن ابی الحواری بیان کرتے ہیں کہ ایک دن میں ابوسلیمان کے پاس گیا' تو وہ رور ہے تھے۔ میں نے رونے کا سبب دریافت کیا۔ فرمانے لگے:

احمد! میں کیوں نہ روؤں؟ جب رات تاریک ہوجاتی ہے اور لوگ سوجاتے ہیں اور ہر صبیب اپنے مجبوب کے ساتھ طویت میں چلا جاتا ہے اور اہل صحبت اپنے پاؤں پھیلا لیتے ہیں اور ان کے رضاروں پر آنو آجاتے ہیں اور محرابوں میں قطرے گرتے ہیں تو اللہ تعالی توجہ فرماتے ہیں اور جرائیل کو پکار کر کھتے ہیں: اے جرائیل! جولوگ میرے کلام سے لذت حاصل کرتے ہیں اور میرے ذکر سے راحت پاتے ہیں 'وہ میری نگاہ میں ہیں۔ ان کی خلوت گا ہوں میں 'میں ان کو دیکٹا عول ، ان کی خلوت گا ہوں میں 'میں ان کو دیکٹا عول ، ان کی آ ہ وزاری کو سنتا ہوں اور رونے کو دیکٹا ہوں۔ اے جرئیل! تو پکار کر کیوں نہیں پوچھتا کہ بیرونا کیا؟ کیا بھی کوئی صبیب اپنے مجبوب کو عذاب دیتا ہے۔ میرے لئے کیا بیرمناسب ہے کہ میں ان لوگوں کی گرفت کروں' جو رات ہوتے ہی میرے آگے چاپلوی کرتے ہیں۔ مجھے اپنی ذات کی قتم! جب بیلوگ قیامت کے دن میرے پاس آئیں گئوان کے گوان کے لیے اپنے چرے سے پر دہ افرائی گا کہ دہ مجھے دیکھیں ، اور میں انہیں دیکھلوں۔

### حضرت حاتم اصم معتاللة

ان ہی بزرگوں میں سے ابوعبدالرحمٰن حاتم بن علوان ہیں۔

انہیں عاتم بن یوسف الاصم بھی کہتے ہیں۔ بیخراسان کے اکابرمشائخ میں سے تھے۔شقیق بلخی کے شاگر داور احمد بن خضروبیہ کے استاد تھے۔ کہا جاتا ہے کہ بید دراصل ہہرے نہ تھے'ایک دن جان بوجھ کر بہرے بنے' پھران کا یہی نام پڑ گیا۔ اصم نام کی وجہ:

استاد ابوعلی میسید وقاق فرماتے ہیں کہ ایک عورت حاتم ہے ایک مسئلہ دریا فت کرنے آئی۔ اتفاقا اس وقت اس کی ہوا خارج ہوگئ جس سے وہ شرمندہ ہوگئی۔ حاتم نے کہا: اور بلندآ واز سے کہواور ایسا ظاہر کیا 'جیسے وہ بہرے ہیں۔اس سے عورت بہت خوش ہوئی اور مجھی کہ آپ نے آواز نہیں سن۔ اسی وجہ سے انہیں اصم (بہرہ) کہا جانے لگا۔

### شيطان كاسوال حاتم كاجواب:

حامد اللفاف عاتم اصم سے روایت کرتے ہیں کہ ہرضج مجھے شیطان کہتا ہے: تو کیا کھائے گا؟ کیا پہنے گا؟ اور کہاں رہے گا؟ میں جواب دیتا ہوں: موت کھاؤں گا، کفن پہنوں گا اور قبر میں رہوں گا۔

#### عافیت کادن:

اس بزرگ ہی سے مروی ہے کدان سے بوچھا گیا: آپ کیا جا ہے ہیں؟ توجواب دیا: دن چڑھنے سے لے کررات ہونے تک عافیت جا ہتا ہوں۔ پھرسوال کیا گیا: کیا تمام دن عافیت کے دن نہیں ہوتے؟ تو فرمایا: میرا عافیت کا دن وہ ہوتا ہے جس میں میں اللہ کی نافر مانی کی کوئی بات نہ کروں۔

حاتم اصم سے مروی ہے انہوں نے فر مایا: میں ایک جنگ میں تھا، تو مجھے ایک ترکی نے پکڑ کرفتل کرنے کے لئے لٹا دیا۔ مجھے کی قشم کی قلر نہ ہوئی۔ بلکہ میں منتظرتھا کہ دیکھوں اللہ تعالی میرے بارے میں کیا تھم فرماتے ہیں؟ ابھی وہ اپنے موزے میں سے چھری نکال رہا تھا کہ اچا تک ایک تیرنگا اور وہ وہیں جیت ہو گیا' پھر میں اٹھ کھڑ اہوا۔

حاتم ہے مروی ہے کہ جو محض ہمارے مذہب میں داخل ہو'اس میں موت کی چاروں خصلتیں یائی جانی چاہئیں:

- (۱) سفیدموت ٔ یعنی بھوک۔
- (۲) سیاه موت مین محلوق کی طرف سے اذیت برداشت کرنا۔
- (m) مرخ موت عنی خوابشات کی خالفت میں ایبادل جو برقتم کے کھوٹ سے پاک ہو۔

(۷) سنرموت مینی چیتیزے پر چیتیزالگانا۔

### حضرت ليجي بن معاذ رازي وسيد:

انہی بزرگوں میں سے ابوزکریا یجیٰ بن معاذرازی الواعظ ہیں۔ اپنے وقت سے یگانہ تھے۔ ان کے اقوال رجاء کے یہ کخصوص ہیں اور معرفت میں بھی ان کا کلام پایا جاتا ہے۔ پلخ چلے گئے اور مدت تک و ہیں تھہر ہے رہے۔ پھر نمیٹا پور چلے آئے اور و ہیں یجیٰ بن معاذرازی رہیلئے نے ۲۵۸ء میں وفات پائی۔

### اقوال:

احمد بن عیسیٰ کی بن معافی روایت کرتے ہیں کہ جس شخص میں ورع نہیں 'وہ زاہد کیے ہوسکتا ہے؟ جو چیز تمہاری نہیں 'اس سے پر ہیز کرو۔ پھر جو چیز تمہاری ہے'اس سے زہدا ختیار کرو۔

#### بھوك.

یجی بن معاذبی سے مروی ہے: توابین کی بھوک ، تجر بہ کے طور پر ہوتی ہے۔ زاہدین کی بھوک سیاست نفس کے طور پر اور صدیقین کی بھوک کر امت کی موجب بنتی ہے۔

نیز فرماتے ہیں: وقت کا فوت ہو جانا 'موت سے بھی زیادہ سخت ہے۔ کیونکہ وقت کے فوت ہو جانے سے اللہ سے تعلق ٹو ٹا ہے اورموت سے مخلوق سے قطع تعلق ہوتا ہے۔

### زہر کیاہے؟

يكى فرماتے ہيں: زہرتين چيزوں كانام ہے:

(۱) قلت (۲) خلوت (۳) بجوک

### نفس کے لیے مفیدترین:

یکی فرماتے ہیں: اگر تو ہر وقت اپنے نفس کو ایسے امور میں لگائے گا 'جواس کے لیے بہتر ہوں تو تمہار نے نفس کے لئے اس سے بڑھ کرکسی اور چیز میں فائدہ نہیں ہوسکتا۔

### خدااس مال میں برکت نہ دے:

ایک باریخ میں تقریر کرتے ہوئے کی بن معاذ نے مالداری کوفقر پرترجے دی۔ پھرانہیں تمیں ہزار درہم دیے گئے۔ یدد کھ کرایک بزرگ نے کہا۔ خدا! اس مال میں برکت نددے یہ نیٹا پور چلے گئے اور ایک چور آپڑا اور مال لے اڑا۔ الحیین بن علویہ روایت کرتے ہیں کہ کی بن معاذ فرماتے ہیں کہ جس نے در پردہ اللہ سے خیانت کی اللہ تعالی

اعلانیہ طور پراس کا پردہ چاک کریں گے۔ بہترین قول:

علی بن محمر کی بن معاذ رازی سے روایت کرتے ہیں کہ بر بے لوگوں کا تنہیں یہ کہنا کہ تو پاک وصاف ہے تمہار بے لئے معیوب ہے اور ان کا تم سے محت کرنا 'تمہار بے لئے عیب کا سبب ہے اور جو تمہار افتاح ہو وہ تمہار سے نزدیک حقیر ہے۔

احمر بن خصر و بہ کمی حیث اللہ ا

ا نہی بزرگوں میں سے ابو عامد احمد بن خطرویہ بلخی ہیں۔خراسان کے بڑے مشاکخ میں سے تھے۔ یہ ابوتراب خشی کی صحبت میں رہے۔ نیشا پور پہنچ کر انہوں نے ابوحفص کی زیارت کی اور پھر ابو بزید کی زیارت کی غرض سے بسطام (نیشا پور کے رائے میں دامغان کے بعد ایک بہت بڑاشہر) کونکل گئے۔کڑیل جوان تھے۔

### مشائخ کی آراء:

ابوحفص فرماتے ہیں: میں نے احمد بن خضروبیہ سے بڑھ کرندکسی کو باہمت دیکھااور نہ ہی سیچے حال والا پایا۔ بایزید کہا کرتے تھے کہ احمد ہمارے استاد ہیں۔

#### وقت نزع .....:

محر بن حار فرماتے ہیں کہ جب احمد بن خضر ویہ نزع کی حالت میں سے تو ہیں ان کے پاس بیٹھا ہوا تھا اور اس وقت ان کی عمر پچپانو ہے سال ہو چکی تھی۔ اس حالت میں ان نے ایک مرید نے ان سے کوئی مسئلہ دریا فت کیا، تو ان کی آنکھوں میں آنسوآ گئے اور فرمایا: بیٹا! پچپانو ہے سال سے میں ایک دروازہ کھنگھٹا تا رہا تھا اور اب وہ کھلنے کو ہے۔ جمجے معلوم نہیں کہ اس کا کھلنا میرے لیے سعادت مندی کا سب ہوگا یا بہنتی کا ... میرے پاس اب جواب دینے کا وقت کہاں؟

راوی کہتا ہے کہ ان کے ذمے سات سو دینار قرض تھا، قرض خواہ بھی اس وقت موجود تھے۔ احمد نے ان کی طرف دکھے کہ ان کے دان کے مالکوں کے لئے مال رہن کو دستاویز قرار دے رکھا ہے اور تو (قیامت کے دن) دستاویز ان سے لے گا۔ لہذا میرا قرضہ ادا کر دے۔ ای وقت کسی نے دستک دی اور کہا: احمد کے قرض خواہ کہاں ہیں؟ اور احمد کا تمام قرض ادا کر دیا۔ اس کے بعدان کی روح نکل گئی۔

### نيند عفلت خوا ہش نفس:

احمد بن خصر ویہ فرماتے ہیں کہ کوئی نیند غفلت سے بڑھ کر بھاری نہیں اور نہ خواہش نفس سے بڑھ کر کوئی اور غلامی

انسان پر قابور تھتی ہے۔اگر غفلت کا بوجوتم پر نہ ہوتو تمہاری خواہش تم پر بھی غالب نہ آ سکے۔ حضرت احمد بن الى الحواري مُشاللة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالحسین احمد بن الی الحواری (بعض نسخوں میں الخواری ہے) ہیں۔ یہ دمشق کے رہنے والے تھے۔ ابوسلیمان دارانی کی صحبت میں رہے ان کی وفات ۲۳۰ مے میں ہو گی۔ جنید فرماتے ہیں کہ احمد بن ابی الخواری شام کی خوشبوہیں۔

سعید بن عبدالعزیز اکلمی 'احمد بن ابی الحواری سے روایت کرتے ہیں کہ جوکوئی دنیا کی طرف ارادت مندی اور محبت ہے دیکھا ہے، اللہ تعالیٰ اس کے دل سے نوریقین اور زہر نکال دیتے ہیں۔

ای بزرگ سے مروی ہے کہ وہ فرماتے ہیں جس مخص نے سنت رسول مَا النَّالِمُ کی پیروی کے بغیر کوئی کام کیا اس کاوہ

بهترین رونا:

احمد بن الی الخواری سے مروی ہے کہ سب سے بہتر رونا پیہ ہے کہ بندہ ان اوقات میں روئے جن میں اس نے (شریعت سے) موافقت نہیں کی ۔ یعنی شریعت کے مطابق عمل نہیں کیا۔

> نیز فر ماتے ہیں کماللہ نے کسی بندہ کو غفلت اور سنگدلی سے بڑھ کر سخت چیز میں مبتلانہیں کیا۔ ابوحفص عمر الحداد تمثاثة

ان بزرگول میں سے ایک ابوحفص عمر بن مسلمة الحداد (الطبقات الكبرى للشعر انى میں ان كا نام عمر بن سالم درج ہے) ہیں۔ بخارا کو جاتے ہوئے شہر نیٹا پور کے دروازہ کے قریب ایک بستی ہے، جے کورد آباد کہا جاتا ہے۔ بیوہاں کے رہے والے تھے۔اپنے زمانے کے ائمداور ساوات میں سے تھے۔آپ بھیلانے وسی جری میں وفات یا گی۔

ابوحفص قرماتے ہیں کہ گناہ کفر کا پیش خیمہ ہے۔جس طرح بخارموت کا پیش خیمہ ہوتا ہے۔

کہتے ہیں جب تو کی مرید کوساع سے محبت رکھتے ہوئے دیکھے توسیجھلو کہ اس میں ابھی ہے ہودگی پائی جاتی ہے۔ نیز فرمایا: ظاہری آ داب کا اچھا ہونا' باطنی آ داب کے اچھے ہونے کی علامت ہے۔

#### جوانمردي؟

نیز فرمایا کہ جوانمردی یہی ہے کہ لوگوں سے انصاف کرو عگران سے انصاف کا مطالبہ نہ کرو۔

#### آ داب:

ابوعلی النقمی روایت کرتے ہیں کہ ابوحفص فر ماتے ہیں: جوشخص ہر وقت اپنے افعال کو کتاب وسنت کے میزان میں نہ تو لتا ہواور نہ ہی اپنے خیالات کا اہتمام کرتا ہو، اسے ہم مردوں کے رجٹر'' دیوان رجال'' میں ثارنہیں کرتے۔

### حضرت ابوتر اب خشمي مسير

ان بزرگوں میں سے ایک ابوتر اب عسکر بن حصین تخشی (نخشب ما دراء النہر کا ایک علاقہ ہے، اس کی طرف نسبت ہے) ہیں۔ یہ حاتم اصم اور ابو حاتم عطار مصری کی صحبت میں رہے۔ ابوتر ابنخشبی ۱۳۳۵ء حدیث فوت ہوئے۔ کہاجا تا ہے کہ انہیں جنگل میں درندول نے کاٹ کھایا تھا۔

ابن جلاء فرماتے ہیں میں چھ سوشیوخ کی صحبت میں رہا' مگر چار شیوخ جیسا کسی کونہیں پایا'ان میں پہلے ابوتر البخشی ہیں۔ فقیر کی خوراک کیاس اور مسکن:

ابوتراب فرماتے ہیں :فقیر کی خوراک وہ ہے جواسے مل جائے' لباس وہ ہے جواس کا ستر چھپا سکے اورمسکن وہی ہے جہاں وہ مرتا ہے۔

### صدق دل اورخلوص:

نیز ابوتراب فرماتے ہیں جب بندہ صدق دل سے کوئی کام کرتا ہے تو اسے کرنے سے پہلے ہی اس کی حلاوت محسوں محسوس ہو جاتی ہے اور جب خلوص سے وہ کام شروع کرتا ہے تو کام کرتے ہوئے اسے اس کی حلاوت اور لذت محسوس ہوتی ہے۔

شخ آملیل بن نجید نے فرماتے ہیں کہ جب ابوتر ابٹنشی اپنے مریدوں میں کوئی ناپندیدہ بات دیکھتے تو از سرنو ان کوتو بہ کراتے اور ان کواور زیادہ مجاہدے کا تھم دیتے اور فرماتے: بیرمیری بدشمتی ہے کہ ان سے اس قتم کی بات سرز دہوئی، کیونکہ اللہ تعالی فرماتے ہیں: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنُ بَيْنِ يَكَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَخْفَظُوْنَهُ مِنْ آمْرِ اللهِ إِنَّ اللّهَ لَا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَىٰ يُعَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا اَرَادَ اللهُ بِقَوْمٍ سُوءً ا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُمْ مِّنْ دُوْنِهِ مِنْ وَّالٍ ﴾ (الرعد: ١١)

ابوتراب بخشی اپنے مریدوں سے کہا کرتے تھے کہ جس نے گڈری پہنا وہ سائل بنا، جو خانقاہ یا مسجد میں بیٹھا وہ بھی سائل بنا اور جس نے قرآن مجید سے کچھ پڑھایا اس لئے پڑھا کہ لوگ سنیں تو وہ بھی سائل بنا۔

### جا... بازار میں جا کر بیٹھ:

ابوتراب کہا کرتے تھے: میرے اور اللہ کے درمیان بید معاہدہ ہے کہ اگر میں اپناہاتھ حرام کی طرف بڑھاؤں' تو میرا ہاتھ حرام تک نہ پہنچ سکے۔ ایک بارآپ نے اپنے ایک صوفی مرید کو تربوز کے چھکے کی طرف ہاتھ بڑھاتے ہوئے دیکھا اور اس وقت وہ تین دن کا بھو کا تھا۔ اس پر انہوں نے فرمایا: تو اپناہاتھ تربوز کے چھکے کی طرف بڑھا رہا ہے؟ تو تصوف کا اہل نہیں! جا... بازار میں جا کر بیٹے...!

### اب کھالو:

یوسف بن الحسین ابوتر ابخشی سے روایت کرتے ہیں کہ میرے نفس نے صرف ایک بارتمنا کی اور وہ بیتی کہ میرے نفس نے صرف ایک بارتمنا کی اور وہ بیتی کہ میرے نفس نے ایک بار، جب کہ میں سفر میں تھا، روٹی اور انڈے کی خواہش کی ۔ لہٰذا میں راستہ سے ہٹ کر ایک بستی میں چلا آیا۔ ایک آ دمی لیک کر مجھ سے چٹ گیا اور کہا 'یہ چوروں کے ساتھ تھا۔ انہوں نے مجھے اوندھا لٹا دیا اور سر ڈنڈے مارے۔ اس وقت ایک صوفی ادھر آ نکلا اور وہ چیخ اٹھا اور کہا: ارے! بیتو ابوتر ابخشی ہیں! لوگوں نے مجھے چھوڑ دیا اور معذرت چاہی۔ ایک آ دمی مجھے اپنے گھر لے گیا اور اس نے میرے سامنے روٹی اور انڈے لاکرر کھے۔

میں نے قش سے کہا: ستر کوڑوں کے بعد اب کھالو...!

### كهانا كهال كهايا؟

ابن جلاء فرماتے ہیں کہ ابوتراب مکہ میں آئے تو بہت خوش تھے۔ میں نے کہا: اے استاد! آپ نے کھانا کہاں کھایا؟ فرمایا: ایک لقمہ بھر ہمیں ایک لقمہ بناج میں اور ایک یہاں۔

### حضرت عبدالله بن خبيق وطله

ان بزرگوں میں سے ایک ابومحرعبداللہ بن ضیق ہیں۔ بیزامدصوفیوں میں سے تھے۔ یوسف بن اسباط کی صحبت میں رہے، دراصل کوفہ کے تھے، مگر انطا کیہ میں رہائش اختیار کررکھی تھی۔

فتح بن شخر ف روایت کرتے ہیں کہ عبداللہ بن ضبق نے فر مایا کہ اے خراسانی! صرف چار چیزیں قابل توجہ ہیں۔ ان کے سوال کچھ نہیں:

تمہاری آئکھ زبان دل اورخواہش نفس، اپنی آئکھوں کی طرف دیکھؤ کسی الیی طرف نگاہ نہ اٹھاؤ جو جائز نہ ہو۔ زبان کو دیکھ…اس سے کوئی الی بات نہ کہوجس کے متعلق اللہ تعالیٰ کوعلم ہو کہ تو کہہ پچھر ہا ہے اور تمہارے دل میں پچھاور ہے، دل کو دیکھ اس میں کسی مسلمان کے خلاف کینہ وبغض نہیں ہونا چاہئے۔ اپنی خواہش کو دیکھ اور کسی قتم کی برائی کی خواہش مت کرؤ اگرتم میں بیرچارخصلتیں نہیں پائی جا تیں تو سمجھلو کہتم بد بخت ہو۔ لہذا اپنے سر پرخاک ڈ الو۔

غم:

ابن خبیق فرماتے ہیں غم نہ کھاؤ' صرف اس چیز کاغم کھاؤ' جو تخبے کل (قیامت کے دن) ضرر پہنچائے اور صرف اس چیز سے خوش ہو، جو تخبے کل خوش کرے۔

### مانوس كيون نبيس؟

نیز فرماتے ہیں : چونکہ بندہ اللہ سے مانوس نہیں'اس لیے لوگوں کے دل اس سے مانوس نہیں۔اگر لوگ اپنے رب کے ساتھ مانوس ہوجا کیں' تو سب لوگ ان سے مانوس ہوجا کیں گے۔

#### خوف اور امید:

نیز فرمایا سب سے زیادہ نفع پہنچانے والا خوف وہ خوف ہے جو تجھے گنا ہوں سے روکے اور جس کی وجہ سے تو ان چیزوں پر دیر تک غم کھا تا رہے جو تھے سے چھوٹ گئ ہیں اور بقیہ عمر میں وہ تجھے فکر میں ڈالےرکھے۔

سب سے فائدہ مندامید وہ امید ہے جو تیرے لیے ممل کوآسان کردے۔

نیز فر مایا: دریتک بے ہودہ باتوں کو سنتے رہنا' دل ہے عبادت کی حلاوت کوزائل کردیتا ہے۔

### حضرت احدبن عاصم انطاكي

ابوعلی احمد بن عاصم انطاک 'بشر بن حارث سری مقطی اور حارث محاسی کے معاصرین میں سے تھے۔ابوسلیمان دارانی انہیں ان کی فراست کی تیزی کی وجہ ہے'' جاسوس القلوب'' کہا کرتے تھے۔ احمد بن عاصم فرماتے ہیں کہ جب تو دل کی اصلاح کرنا جا ہے تو پہلے زبان کی حفاظت کر۔

نیز فرماتے ہیں: اللہ تعالی کا فرمان ہے:

إِنَّمَا آمُوالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِينَةٌ وَاللَّهُ عِنْدَةُ آجُرٌ عَظِيْمٌ (التغابن: ١٥)

تمہارے اموال اور تمہاری اولا و تمہارے لیے آزمائش اور فتنہ بیں اور ہماری بیرحالت ہے کہ ہم اس فتنہ میں اضافہ چاہتے ہیں۔

### حضرت منصوربن عمار تشالة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالسری منصور بن عمار ہیں۔ برانقان (شاید دندانقان کہنا مقصود ہے۔ سرخس اور مرد کے درمیان مروشاھیان سے دس فرسخ کے فاصلے پر ایک مضافاتی علاقہ ہے ) کے باشندے تھے جو مرد کی ایک بستی ہے۔ بعض انہیں بوشنج (ہرات کا سرسنر وخوبصورت علاقہ ہے۔ دونوں کے درمیان دس فرسخ کا فاصلہ ہے ) کا بتاتے ہیں۔ بھرہ میں مقیم تھے۔ ان کا شارا کا برواعظین میں ہوتا تھا۔

منصور فرماتے ہیں: جو مخص دنیاوی مصائب ہے گھبرا تا ہے،اس کی مصیبت دین میں منتقل ہو جاتی ہے۔

### بهترین کیاس:

نیز فرماتے ہیں: بندے کا بہترین لباس تواضع اور انکساری ہے اور عارفین کے لئے بہترین لباس تقویٰ ہے۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں وَلِبَاسُ التَّقُویٰ ذٰلِكَ حَیْرٌ۔(الاعراف: ٢٦) تقویٰ کالباس ہی بہترہے۔

### توبه كاسبب

بعض کہتے ہیں کہ ان کی توبہ کا سب بیہ ہوا کہ انہیں راستے میں ایک کاغذ کا پرزہ ملا۔ جس پر''بسم اللہ الرحمٰن الرحیم'' کھا ہوا تھا۔ انہوں نے اسے اٹھالیا اور جب انہیں کوئی اور جگہ رکھنے کو نہ ملی' تو انہوں نے اسے کھالیا۔ اس کے بعد انہوں نے خواب میں ویکھا کہ ایک محض انہیں کہ رہا ہے: اس پرزے کی تعظیم کرنے کی وجہ سے اللہ تعالی نے تمہارے لئے حکمت کا دروازہ کھول دیا ہے۔

### اس کے لیے ایک کرسی رکھو:

ابوالحن الشحرانی سے روایت ہے کہ میں نے منصور بن عمار کوخواب میں دیکھا' تو پوچھا کہ اللہ نے آپ سے کیا برتاؤ
کیا؟ فر مایا: اللہ نے کہا: کیا منصور بن عمار تو ہے؟ میں نے عرض کیا: ہال میرے رب! چھراللہ نے فر مایا: تو وہی ہے ... نال!
جولوگوں کو دنیا سے زہدگی ترغیب دیا کرتا تھا اور خود دنیا کی رغبت رکھتا تھا۔ میں نے عرض کیا: اے میرے رب! ہاں ایسا ہی
ہے۔ گرجس مجلس میں بھی میں بیٹھا ہوں' میں نے پہلے آپ کی ثنا کہی ہے' پھر آپ کے نی منافیز اپر درود بھیجا ہے اور اس کے

بعد آپ کے بندوں کونفیحت کی ہے۔ اس پر اللہ تعالی نے فر مایا: یہ بھی کہتا ہے اس کے لئے ایک کرس رکھ دو تا کہ جس طرح دنیا میں لوگوں کے درمیان یہ میری بزرگی بیان کیا کرتا تھا اس طرح میر نے فرشتوں کے درمیان یہ میری بزرگی بیان کرے۔

### حضرت حمدون بن احمد بن قصار مُتاللة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوصالح حمدون بن احمد بن عمارة قصار ہیں۔ یہ نیشا پور کے رہنے والے تھے۔ نیشا پور میں ملامتیہ (بیصوفیاء کا ایک مسلک ہے۔ حمدون کہتے ہیں یہ قدریہ کے خوف اور مرجہ کے رجاء کا مرکب ہے ) کا فد مہب ان ہی کے ذریعے پھیلا۔ سلمان باروی اور ابوتر ابخشی کی صحبت میں رہاور ایسے میں وفات پائی۔ وعظ کب کرنے؟

حمدون سے دریافت کیا گیا کہ انسان کو کب وعظ کرنا چاہئے؟ تو فرمایا: جب انسان کے دل میں بیہ بات متعین ہو جائے کہ اللہ کے فرائض میں سے کوئی فرض ادا کرنا ہے 'یا اس وقت جب اسے ڈر ہو کہ ایک انسان بدعت میں پڑ کر تباہ ہونے والا ہے اور اسے امید ہو کہ اللہ تعالیٰ اسے بدعت سے نجات دیں گے۔

#### تكبر....:

نیز فر مایا: جس نے بیدخیال کیا کہ اس کانفس فرعون کےنفس سے بہتر ہے تو اس نے تکبر کا اظہار کیا۔

نیز فرمایا: جب سے مجھے معلوم ہوا ہے کہ سلطان کو اشرار لوگوں کے (معلوم کرنے میں) فراست حاصل ہے۔ اس وقت سے سلطان کا خوف میرے دل سے نہیں لکلا۔

نیز فرمایا: جب تو کسی کوشراب کے نشہ میں سرشار دیکھے' تو تو بھی بناوٹی طور پرادھرادھر جھکنے لگ جا' تا کہ کہیں تو اس پر زیادتی نہ کر بیٹھے اور پھر کہیں تو بھی اس میں مبتلا نہ ہو جائے۔

#### تفيحت:

عبداللہ بن منازل نے ابوصالح سے درخواست کی کہ مجھے کوئی نصیحت کریں۔ تو فرمایا: جہاں تک ہو سکے کسی دنیاوی چیز کی خاطر غصہ میں ندآؤ۔

#### احتياط:

ایک باران کے ایک دوست کے مرنے کا وقت آگیا۔اس وقت حمدون اس کے سرکے پاس کھڑے تھے۔ جب وہ مرگیا' تو انہوں نے چراغ بجھا دیا۔لوگوں نے کہا:ایسے وقت میں تو چراغ میں اور تیل ڈالا جاتا ہے (اور آپ نے بجھا دیا)۔ انہوں نے جواب میں کہا:اب تک تو تیل ان کا تھا اور اب سے تیل وار ثوں کا ہوگیا۔

#### اقوال:

حمدون فرماتے ہیں جو محض سلف کی سیرت پرنظر دوڑائے'اسے اپنی کوتا ہی کا پیتہ چل جائے گا۔ نیزیہ معلوم ہو جائے گا کہ دہ (مردانِ خداکے ) مراتب کو پہنچنے سے قاصرتھا۔

نیز فر مایا: جس متم کی با تیں تو چاہتا ہے کہ لوگوں پر ظاہر نہ ہوں'اس متم کی اور وں کی باتیں لوگوں پر ظاہر نہ کر حضر ت جانبیر بن محمد

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالقاسم جنید بن محمد ہیں۔ بیصوفیا کے سردار اور امام تھے۔ دراصل نہاوند (ہمذان کی جانب ایک بڑا شہر جوہمذان سے سودن کی مسافت پر ہے) کے رہنے والے تھے۔ گران کی پیدائش اورنشو ونما عراق میں ہوئی چونکہ ان کے والد کا نچے بیچا کرتے تھے۔ اس لیے انہیں قوار بری کہا جانے لگا۔

فقہ میں ابو تورکے ندہب کے نقیہ شار ہوتے تھے۔ یہاں تک کہ ان ہی کے حلقہ میں ان کی موجود گی میں فتو کی دیا کرتے تھے، حالانکہ ان کی عمر ہیں سال تھی۔ یہا پنے خالوسری' حارث محاسبی اور محمد بن علی قصاب کی صحبت میں رہے اور عرصے میں وفات یائی۔

### عارف کون ہے؟

فراغانی روایت کرتے ہیں کہ جنید سے بوچھا گیا کہ عارف کون ہے؟ تو فر مایا: عارف وہ ہے کہ تو خاموش رہے اور وہ تمہارے دل کی بات کہدوے۔

ابومحمد الجریری' جنید سے روایت کرتے ہیں کہ ہم نے تصوف قبل وقال سے حاصل نہیں کیا، بلکہ بھو کے رہنے' دنیا کو ترک کرنے اور پہندیدہ اور مستحن چیزوں سے قطع تعلق کرنے سے حاصل کیا ہے۔

### اعمال کے بارے نظریہ

ابوعلی الروذباری جنید سے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص کے جواب میں جومعرفت کا ذکر کرتے ہوئے یہ کہدر ہاتھا کہ اہل معرفت ترقی کرتے کرتے ایسے مقام پر پہنچ جاتے ہیں کہ نیکی اور تقرب الی اللہ کے لئے حرکت کرنا بند کر دیتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: یہ ان لوگوں کا قول ہے جو اعمال کے ساقط ہو جانے کے قائل ہیں اور میر سے نزد یک یہ ایک بڑا بھاری گناہ ہے اور اس بات کے قائل سے تو وہ شخص بہتر ہے جو چوری بھی کرتا ہو اور زنا بھی۔ کیونکہ عارفین باللہ نے اعمال کا حکم اللہ سے لیا ہے اور اعمال میں اللہ بنی کی طرف رجوع کرتے ہیں اور اگر میں ایک ہزار سال بھی زندہ رہوں، تب بھی ذرہ بحر بھی نیک اعمال کو کم نہ کروں گا۔ ہاں اگر درمیان میں کوئی بات حائل ہو جائے تو کچھنیں کہ سکتا۔

#### اقوال:

نیز فرماتے تھے: تمام محلوق کے لئے اللہ تک چنچنے کے راستے بند ہیں۔ ماسوائے ان لوگوں کے جورسول اللہ کا اللّٰہ کے لئے اللّٰہ کا اللّٰہ کا اللّٰہ کے لئے اللّٰہ کا اللّٰہ کے اللّٰہ کا اللّٰہ کا اللّٰہ کا اللّٰہ کا اللّٰہ کا اللّٰہ کے اللّٰہ کے اللّٰہ کا اللّٰہ کے اللّٰہ

محد بن الحسين رحمه الله عنيد سے روايت كرتے بيں كه اگركوئي سچى طلب والا دس لا كھ سال تك بھى الله كى طرف متوجه رہے اور پھر صرف ايك لحظه كے لئے منه موڑے تو اس لحمہ كے اندر جو پچھو و كھو بيٹھا ہے، وہ بمقابله اس كے جواس نے حاصل كيا ہے كہيں زيادہ ہے۔

جنید فرماتے ہیں: چونکہ ہماراعلم معرفت کتاب وسنت کا پابند ہے۔ اس لئے جس شخص نے نہ قرآن حفظ کیا ہواور نہ حدیث کلھی ہو، راہ طریقت میں اس کی پیروی نہ کی جائے۔

ابوعلی روزباری ٔ جنید ہے روایت کرتے ہیں کہ ہمارا مذہب کتاب وسنت کے اصولوں کا پابند ہے۔ نیز فرمایا: ہمارا بیہ علم رسول اللّٰه مَا اللّٰهِ مَا الللّٰهِ مَا اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مَا الللّٰهُ مَا اللّٰهِ مَا الللّٰهِ مَا اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مَا اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰمِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰمِنْ اللللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِنْ اللّٰمِ

### ييلم كبال سے حاصل كيا؟

ابوالحسین علی ابن ابراہیم الحداد ابوالعباس بن شریح کی مجلس میں گئے تو انہوں نے اصول وفر وع کے متعلق بہت عمده تقریر کی اور مجھے اس پر بہت تعجب ہوا۔ جب اس نے مجھے دیکھا کہ مجھے تعجب ہوا ہے تو پوچھا: تحجے معلوم ہے میں نے بیعلم کہاں سے حاصل کیا ہے؟ میں نے عرض کیا: آپ ہی فرما دیں تو انہوں نے کہا: بید ابوالقاسم جنید کی مجلس میں بیٹھنے کی برکت ہماں سے حاصل کیا؟ تو آپ نے اپنے گھر کی سیڑھی کی طرف اشارہ کر کے ہے۔ جنید سے کسی نے پوچھا: آپ نے بیعلم کہاں سے حاصل کیا؟ تو آپ نے اپنے گھر کی سیڑھی کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: اس سیڑھی کے بیجے اللہ کے سامنے تمیں سال بیٹھے رہنے سے (حاصل کیا)۔

جنید کے ہاتھ میں شبیج دیکھی گئی تو کسی نے عرض کیا۔ باوجوداس قدر شرف کے کیا آپ بھی شبیج ہاتھ میں رکھتے ہیں؟ جواب دیا: میں اس راستہ کوجس پر چلنے سے اللہ تک پہنچا ہوں 'کیسے چھوڑ دوں؟ حیار سور کعت نقل:

استاد ابوعلی' جنید سے روایت کرتے ہیں کہ جنید ہرروز اپنی دکان پر آ کر پردہ لٹکا دیتے اور چارسورکعت نماز ادا کر کے گھر کولو شنے تھے۔

#### وفات کے دفت:

ابو بکرعطوی فرماتے ہیں' جب جنید کی وفات ہوئی، اس وقت میں ان کے پاس موجود تھا۔ انہوں نے قرآن مجید ختم

کر کے پھر سے سورہ بقرہ شروع کی اور سر آیتی پڑھ کردم دے دیا۔

### حضرت ابوعثان جبري

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعثمان سعید بن اساعیل جری ہیں۔دراصل ری کے تھے گر نیشا پور میں مقیم ہو گئے تھے۔ بیشاہ کرمانی اور کی بن معاذ رازی کی صحبت میں رہے اور شاہ کرمانی کی معیت میں ابوحفص حداد کے پاس نیشا پور آئے وہیں اقامت اختیار کی اور علم حاصل کیا۔ابوحفص نے ان کی شادی اپنی لڑکی سے کر دی۔ان کی وفات روحفص میں ہوئی۔ابوحفص کی وفات کے بعد تمیں سال سے کچھاویر زندہ رہے۔

### جارباتين:

ابوعمر و بن حمدان ابوعثان جری سے روایت کرتے ہیں کہ جب تک آ دمی کے دل میں جار باتیں ایک جیسی دکھائی نہ دس اس کا ایمان مکمل نہیں ہوتا:

منع (۲) اعطاء (۳) عزت (۴) ذلت

### ادب کی برکت:

ابوعثان کے بعض اصحاب روایت کرتے ہیں کہ ابوعثان فرماتے ہیں کہ میں جوانی کے زمانہ میں مدت تک ابوحفص کی خدمت میں رہا۔ ایک دن انہوں نے مجھے دھکیل کر نکال دیا۔ اور فرمایا: میرے پاس مت بیٹھا کرو۔ میں اٹھا اور بغیراس کے خدمت میں رہا۔ ایک دن انہوں نے مجھے دھکیل کر نکال دیا۔ اور فرمایا: میرے پاس مت بیٹھا کرو۔ میں ان کی آئھوں سے کے کہ اپنی پیٹھ ان کی طرف رہا 'حتیٰ کہ میں ان کی آئھوں سے غائب ہوگیا۔ دل میں بیارادہ کیا کہ ان کے دروازہ پرایک گڑھا کھود کر اس میں بیٹھ جاؤں اور ان کے حکم کے بغیراس میں سے نہ نکلوں گا۔ مگر جب آپ نے میری یہ کیفیت دیکھی 'تو مجھے بلا کرایئے خاص اصحاب میں سے بنالیا۔

لوگ کہتے تھے کہ دنیا میں صرف تین اشخاص ہیں (ان کا) چوتھانہیں ہوسکتا۔ابوعثان نمیشا پور میں' جنید بغدا د میں اور ابوعبداللہ بن جلاءشام میں ۔

ابوعثان فرماتے ہیں کہ جالیس سال مجھے اس حال میں گذر گئے کہ اللہ نے مجھے جس حال میں رکھا' میں نے اسے برا نہیں جانا' یا اگر کسی اور حالت کی طرف منتقل کر دیا ، تب بھی نا راض نہیں ہوا۔

عبدالله بن محمد الشعراني كہتے ہيں كہ ميں نے ابوعثان كو يہى فرماتے سا۔

### حالت نزع میں بیٹے کونصیحت:

جب وفات کے وقت ان کی حالت بدل گئی تو ان کے بیٹے ابو بکر نے اپنی قیص بھاڑ ڈالی۔ اس پر ابوعثان نے آئیس کھولیں اور فرمایا: اے میرے بیٹے! ظاہر میں سنت کے خلاف کرنا' باطن میں ریا کاری کی علامت ہے۔

#### آ داب صحبت .....!

ابوالحسین الوراق' ابوعثان ہے روایت کرتے ہیں کہ

الله كي صحبت مين حسن ادب ووام بيبت اور مراقبه كو مد نظر ركهور

رسول اللَّهُ مَا لِيُنْتَأِينُهُ كَاصِحِبت مِينِ ابْنَاعُ سنت اور ظاہری علم کی یابندی کا خیال رکھو۔

اولياء الله كي صحبت مين احترام اور خدمت كاخيال ركھو۔

گھر والوں کی صحبت میں حسن خلق مدنظر رکھو۔

برادری کی صحبت میں ہمیشہ خندہ پیشانی کے ساتھ رہو'بشرطیکہ کوئی گناہ کی بات نہ ہو۔

اور جاہلوں کی صحبت میں ان کے لئے دعا کرتے رہواوران پررتم کیا کرو۔

ابوعمرو بن نجید'ابوعثان سے روایت کرتے ہیں کہ جس نے اپنے قول وقعل میں اپنے اوپر سنت کو حاکم قرار دیا'وہ حکست کی بات کرے گا۔اللہ تعالیٰ حکست کی بات کرے گا۔اللہ تعالیٰ محکست کی بات کرے گا۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ ''وَاِنْ تُطِیْعُوْہُ تَھَتَدُوْا''۔(النور: ٤٥)اگرتم نِی مَلَا اللّٰهِ کَا الله عَت کرو کے' تو ہدایت پاؤگے۔

### شيخ احمد بن محمد نوري وعظية

ان ہی بزرگوں میں سے ایک ابوالحسین احمد بن محمد نوری ہیں۔ اپنی اصل کے اعتبار سے بغوی اور پیدائش اور نشو ونما کے اعتبار سے بغدادی ہیں۔ بیسری مقطی اور ابن الی الحواری کی صحبت میں رہے اور جنید کے معاصرین میں سے تھے۔ ان کی وفات 190 ھے میں ہوئی۔

بہت بڑی شان والے اچھے معاملے اور انچھی زبان والے تھے۔

نوری فرماتے تھے: تمام نفسانی خطوط کوترک کر دینے کا نام نصوف ہے۔ نیز فرماتے تھے: ہمارے زمانے میں دو چزیں بہت نایاب ہیں: ایک عالم جواپنے علم کے مطابق عمل کرتا ہواور دوسرا عارف جو تھائق بیان کرتا ہو۔ شریعت کی یا بندی:

الرنعش نوری سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: جس شخص کوتو اللہ کے ساتھ الیی حالت کا دعویٰ کرتے ہوئے

د کھے جواسے شریعت کی حدسے نکال دے تو تھے اس شخص کے قریب بھی نہیں جانا جا ہے۔

الفرغانی 'جنید سے روایت کرتے ہوئے فر ماتے ہیں: جب سے نوری کی وفات ہوئی ہے ،کسی نے حقیقت صدق کی برنہیں دی۔ برنہیں دی۔

ابواحمد منازلی فرماتے ہیں کہ میں نے نوری سے زیادہ عبادت گزار نہیں دیکھا۔ کسی نے عرض کیا: کیا جنید کو بھی نہیں؟ فرمایا: جنید کو بھی نہیں۔

نوری فرماتے ہیں: گڈریاں موتوں پر پردے کا کام دیا کرتی تھیں۔ گراب تو وہ مردار پر گندگی کا کام دیتی ہیں۔ بیس سال کا مجاہدہ:

کہا جاتا ہے کہ وہ ہرروزگھر سے اپنا کھانا ساتھ لے کر نکلتے اور راستہ میں اسے خیرات کے طور پر دے دیتے اور مجد میں جا کرظہر تک نماز پڑھتے رہتے۔ پھرنکل کر دوکان کا درواز ہ کھولتے اور روز ہ رکھے رہتے۔ گھر والوں کو یہی خیال ہوتا کہ آپ بازار جا کر کھانا کھالیتے ہیں اور بازار والوں کو خیال ہوتا کہ گھر سے کھا کرآتے ہیں۔ ابتداء میں ہیں سال ان کی یہی حالت رہی۔

## يثنخ احمد بن ليجي الجلاء بمثاللة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبداللہ احمد بن کی الجلاء ہیں۔ یہ اصل میں بغداد کے رہنے والے تھے۔ گر رملہ (فلطین کا ایک بڑا شہر) اور دمش میں مقیم رہے۔ شام کے بڑے شیوخ میں سے تھے۔ ابوتر اب ووالنون ابوعبید البسری اور اپنے باپ کی الجلاء کی صحبت میں رہے۔

#### دروازه نه کھولا:

ابوعمر و الدمشقی ابن الجلاء سے روایت کرتے ہیں کہ ابن الجلاء نے فرمایا کہ میں نے اپنے والدین سے درخواست کی کہ مجھے ہبہ کر دیں۔ دونوں نے کہا: ہم نے تہہیں اللہ کے لئے ہبہ کر دیا۔ اس پر میں ایک مدت تک ان سے غائب رہا۔ جب واپس آیا ، تو اس رات بارش ہورہی تھی۔ میں نے دستک دی۔ میرے ابا جان نے پوچھا: کون ہے؟ میں نے جواب دیا: آپ کا بیٹا احمد۔ فرمایا: ہمارا ایک بیٹا تھا۔ جے ہم نے ہبہ کے طور پر اللہ کو دے دیا اور ہم عربوں میں سے ہیں۔ ایک بار ہبہ کرکے واپس نہیں لیا کرتے۔ الہذا انہوں نے دروازہ نہ کھولا۔

#### زابد شابداورموحد:

ابن الجلاء فرماتے تھے: جس کے نزدیک مدح و ذم یکسال ہوں وہ زاہد ہے جوفرائض کی ان کے اولین وقت میں محافظت کرئے وہ عابد ہے، اور جو تمام افعال کو اللہ کی جانب سے خیال کرئے وہ موحد ہے۔اسے صرف ایک ہی دکھائی دیتا ہے۔

#### كرامت:

جب ان کی وفات ہوئی' تو لوگوں نے انہیں دیکھا کہ مشکرار ہے ہیں۔طبیب نے کہا کہ بیزندہ ہیں۔ پھرنبش دیکھ کر کہا کہ مریچکے ہیں۔ پھران کا چہرہ کھولا تو کہا میری سمجھ میں نہیں آتا کہ زندہ ہیں یا مردہ' ان کی کھال کے اندرایک رگتھی۔ جس کی شکل لفظ''اللہ'' کی سی بنی ہوئی تھی۔

ابن جلاء کہتے ہیں کہ میں اپنے استاد کے ساتھ چل رہا تھا۔ ایک خوبصورت نوجوان کو دیکھا' تو استاد سے کہا: کیا آپ خیال کرتے ہیں کہ اللہ تعالی اس تکل کوعذاب دیں گے۔ استاد نے فرمایا: کیا تو نے اسے دیکھا ہے؟ اس کا انجام عنقریب مجھے معلوم ہوجائے گا۔ اس واقعہ کے بعد (ہیں سال بعد) مجھے قرآن مجید بھول گیا۔

### شيخ ابومحدرويم مستة

ان بزرگوں میں سے ایک ابومحدرو یم بن احمد ہیں۔ بغداد کے رہنے والے تھے اور فقہ داؤدی کے عالم تھے۔ قاری قرآن تھے۔ان کا انتقال سوس میں ہوا۔

### اقوال:

رویم فرماتے تھے: دانشمند کے فیصلے ایسے ہونے چاہئیں کہ وہ اوروں کو وسعت دے اور اپنے لیے تنگی پیدا کرے۔ اس لئے کہ اوروں کو وسعت دیناعلم کی پیروی ہے اور اپنے او پر تنگی کا حکم لگانا' پر ہیز گارانہ فیصلہ ہے۔

ابوعبداللد بن خفیف 'رویم سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رویم سے درخواست کی کہ مجھے نفیحت کریں، تو فرمایا: طریقت کاعلم روح خرج کرکے حاصل ہوتا ہے۔ اگریہ جاننے کے باوجودتو اس میں داخل ہوسکتا ہے 'تو ہو جا'ورنہ صوفیاء کی بیکار باتوں میں مشغول نہ ہو۔

نیز فرمایا: ہرقتم کے طبقہ کے لوگوں کے پاس تمہارا بیٹھنا تمہارے لئے صوفیاء کے پاس بیٹھنے سے زیادہ سلامتی کا سبب ہے' کیونکہ تمام مخلوق رسموں کا اعتبار کرتی ہے اور بیلوگ حقائق کا اعتبار کرتے ہیں۔ سارے لوگ اپنے نفوس کو ظاہری شریعت کے موافق بناتے ہیں اور ان لوگوں کانفس' حقیقت ورع اور مداومتِ صدق میں مشغول ہے' لہذا جوشخص ان کے پاس بیشے اور ان امور میں 'جن کو وہ حق جانتے ہیں' ان کی مخالفت کرے تو اللہ تعالی اس کا نور ایمان سلب کر دیتے ہیں۔ صوفی اور دن کے وقت یانی:

رویم فرماتے ہیں: میں بغداد میں دو پہر کے وقت ایک سؤک پرسے گذرا۔ اس وقت مجھے پیاس لگ رہی تھی۔ میں نے ایک گھرسے پانی مانگا۔ ایک پکی نے دروازہ کھولا۔ اس کے پاس ایک کوزہ تھا۔ مجھے دیکھ کر کہنے گئی: صوفی اور دن کے وقت پانی ہے؟ اس کے بعد میں بھی بھی بے روزہ نہ رہا۔

رویم فرماتے ہیں: جب اللہ تعالی تھے کلام کرنا اور عمل کرنا وونوں عطا کرے پھر کلام لے لے محرعمل کو تمہارے پاس رہنے دے تو سے معلیت ہوگی اور اگر دونوں پاس رہنے دے تو سے معیبت ہوگی اور اگر دونوں لے لے اور کلام کور ہے دے تو سے معیبت ہوگی اور اگر دونوں لے لے تو عذاب الی ہوگا۔

يثنخ ابوعبداللدالمخي ومثاللة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبداللہ محمد بن الفضل بلخی ہیں۔ دراصل بلخ کے رہنے والے ہیں۔ وہاں سے نکال دیے گئے۔ پھرسم قند آئے اور وہیں وفات پائی۔ بلخی 'احمد بن خضروبیا ور دوسرے بزرگوں کی صحبت میں رہے۔ ابوعثان جبری کا ان کی طرف بہت میلان تھا۔ آپ نے واس میں وفات پائی۔

### بدشختی کی علامات

ابو بکرین عثمان ابوعثمان جری سے روایت کرتے ہیں کہ ابوعثمان جری نے محمد بن الفضل کو خط لکھا۔ جس میں انہوں نے دریافت کیا تھا کہ بدیختی کی کیا علامت ہے؟ انہوں نے جواب میں لکھا: بدیختی کی تین علامتیں ہیں:

- (۱) کی انسان کوعلم دیا گیا ہو عرفمل سے محروم ہو
- (۲)اورا گرغمل عطا کیا گیا ہو' تو اخلاص ہے محروم ہو
- (۳) اورکسی کوصالحین کی محبت نصیب ہو' مگر وہ ان کا احرّ ام نہ کرتا ہو۔
- الوعمان جرى فرمات تف كم عمر بن الفضل آدميول كاحوال جانت تھے۔

#### اقوال:

عبدالله الرازی محمد بن الفضل سے روایت کرتے ہیں کہ قید خانہ (دنیا) میں رہتے ہوئے آ رام کی امیدر کھنا آ رزو کی خام خیالی ہے۔ ابو بكر الرازي محمر بن الفضل سے روایت كرتے ہيں كہ جا وتتم كے لوگوں سے اسلام چلا جاتا ہے:

(۱) جواپیۓ علم کے مطابق عمل نہیں کرتے۔ (۲) جواپسے کام کرتے ہیں جن کا انہیں علم نہیں۔ (۳) نہ ان با توں کو سکھتے ہیں جن کاان کوعلم نہیں۔ (۴) اور لوگوں کوسکھنے ہے روکتے ہیں۔

انہیں بزرگوں سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا تعجب ہے اس شخص پر جوجنگل کو اس خیال سے طے کرتا ہے کہ وہ اللہ کے گھر پہنچ جائے اور نبوت کے آثار دیکھے۔ وہ اپنے نفس اور خواہشات کو طے کر کے کیوں نہیں چلا آتا۔ تا کہ اپنے دل تک پہنچ کراپنے ربعز وجل کے آثار دیکھے۔

نیز فرمایا: جب تو کسی مرید کودیکھے کہوہ دنیا کی زیادتی طلب کررہا ہے توبیاس کے ادبار کی علامت ہے۔

ز ہد:

کسی نے ان سے زہد کے متعلق دریافت کیا' تو فرمایا۔ زہدیہ ہے کہ تو دنیا کی طرف دیکھے اور اسے ناقص خیال کر ہے اور اپنے آپ کو بلندظریف اور شریف سجھتے ہوئے اس سے اعراض کر ہے۔

### شيخ احمد بن نصر زقاق الكبير مطالة

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بکر احمد بن نصر زقاق کبیر ہیں۔ یہ جنید کے معاصرین میں سے تھے اور ان کا شار ا کابرین مصرمیں ہوتا ہے۔

> کتانی کہتے ہیں کہ جب زقاق وفات پا گئے 'تو فقراء کی مصر میں آنے کی حاجت ختم ہوگئ۔ زقاق فرماتے ہیں جس شخص میں فقر کی حالت میں تقویٰ نہ پایا جائے وہ حرام محض کھا تا ہوگا۔

### ورع كاعالم:

محمد بن عبداللہ بن عبدالعزیز' زقاق سے نقل کرتے ہیں کہ میں بنی اسرائیل کے بیابان میں پندرہ دن بھکتا رہا۔ پھر جب راستہ پر پڑگیا' توایک فوجی ملاجس نے پانی پینے کودیا۔ جس کی قساوت تیس سال تک مجھ پر رہی۔

### شيخ عمرو بن عثمان مکی مشاله

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبداللہ عمر و بن عثان کی ہیں۔ان کی ملاقات ابوعبداللہ نباجی سے ہوئی اور ابوسعیدخراز اور دیگر شیوخ کی صحبت میں رہے۔اصول اور طریقت میں بیقوم کے شیخ اور امام الطائفہ ہیں۔انہوں نے بغداد میں 191ھے

میں وفات یا گی۔

ابو بکر محمد بن احمد نے عمرو بن عثان ملی سے روایت کی کہ ہروہ چیز جوتمہارے دل کے وہم میں آجائے یا تمہارے فکر کے خانوں میں رائخ ہوسکے، یا تمہارے دل کے معارضات میں کھئے، مثلاً حسن بہاء انس جمال روشی شیح 'نور' وجودیا خیال ( کہ جن مواللد سے نسبت ہے) تو یہ یقینی طور پر جان او کہ اللہ تعالی ان سب سے بعید و پاک ہے۔ کیا تو نے اللہ کا بیفر مان نہیں سنا؟ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ﴾ كوئي چيزاس جيسينبين اوروه ميج وبصير بي نيزالله تعالى فرمات ہیں ﴿ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ نهاس نے كى كوجنا اور نهاسے كى نے اور نه بى كوئى اس كا ہم يله بــــــ اسی بزرگ سے مروی ہے کہ انہوں نے فر مایا علم آ کے سے کھنچتا ہے اور خوف پیچیے سے ہانکتا ہے اور نفس ان دونوں کے درمیان اکر جاتا ہے...سرکش ہے دھوکہ باز ہے اور فریب کار ہے۔لہذااس سے پچے اورعلم کی سیاست کے ذریعہ سے اس

نیز فر ماتے ہیں: صاحب وجد کی حالت کوکوئی عبادت ادانہیں کرسکتی 'کیونکہ وجدتو مومنین کے پاس اللہ کا راز ہے۔ لينيخ سمنون بن حمزه ومحتالته

کا خیال رکھ اور خوف کی دھمکی کے ذریعے ہائک تب جا کرتمہاری مراد پوری ہوگی۔

ا نہی بزرگوں میں ہے ایک سمنون بن حمزہ ہیں۔ان کی کنیت ابوالحسن ہے۔اوربعض ابوالقاسم بتاتے ہیں۔سری' ابو احمد قلانی اور محمد بن علی قصار اور دیگر شیوخ کی خدمت میں رہے۔ کہا جاتا ہے کہ انہوں نے بیشعر برطا:

> فكيفها شئت وليس لي في سواك حظ تمہارے سوا مجھے کسی سے غرض نہیں ہے، اب جیسے جا ہوآ ز مالو۔

اسی وقت انہیں احتباس بول کی شکایت ہوگئ۔اس کے بعد بیدرسوں میں گھوما کرتے اور کہتے اپنے جھوٹے چیا کے کئے دعا کرو۔بعض فرماتے ہیں کہ بلکہ بات یوں ہوئی کہ انہوں نے بیشعر پڑھا۔اس کے بعد ان کے ثا گردوں میں ہے۔ ا کی شاگرد نے دوسرے سے کہا کل رات جب میں بستی میں تھا' تو میں نے اپنے استاد سمنوں کی آ واز سی کہ وہ اللہ کو پکار رہے تھے اور گر گرا رہے تھے اور شفاکی درخواست کررہے تھے۔ دوسرے نے کہا: میں نے بھی کل رات جبکہ میں فلال جگہ تھا، ایبا بی سنا تھا۔ تیسرے نے اور پھر چوتھے نے بھی ای طرح بیان کیا۔ اس کی اطلاع سمنون کو ہو گئی۔ اس وقت وہ پیٹاب بند ہونے (احتباس بول) کی بیاری میں مبتلا ہو بیکے تھے۔ گراب تک صبر کرتے اور گھبراہٹ کا اظہار نہ کرتے تھے۔ جب انہوں نے اپنے شاگر دوں کواس طرح کہتے ہوئے سنا،حالانکہ انہوں نے نہ تو اس وقت تک دعاء کی تھی اور نہ کوئی لفظ منہ سے نکالا تھا۔ تو انہیں معلوم ہوگیا کہ اس سے اللہ تعالیٰ کا مقصدیہ ہے کہ میں گھبراہٹ کا اظہار کروں' تا کہ عبودیت کے آ داب پڑیل کروں اور اپنی حالت کو بھی لوگوں پر مخفی رکھ سکوں۔ یہی وجبھی کہ انہوں نے مدرسوں میں گھومنا شروع کیا اوریہ الفاظ کہنے شروع کیے:''اپنے کذاب چیا کے لئے دعا کرؤ'

چالیس ہزار نوافل:

جعفر الخلد كى سے روایت ہے كہ ابواحمد النازلى نے بتایا كہ بغداد میں ایک شخص تھا، جس نے فقراء میں چالیس ہزار درہم تقسیم كئے۔ تو ہمنون نے كہا: اے ابواحمد! كيا تونہيں ديكھتا كه اس شخص نے كس قدر مال (الله كى راہ ميں) خرج كيا اوركس قدر براعمل كيا ہے اور ہمارے پاس تو (خرچ كرنے كو) كچھ بھى نہيں ہے۔ آؤچلو! الى جگه چليس جہاں ہم ہر درہم كے مقابلہ ميں ایک ركعت نماز اواكريں۔ چنانچہ ہم نے مدائن جاكر چاليس ہزار ركعت نماز اواكى۔

سمنون ظریف اخلاق والے تھے۔ان کی گفتگوا کثر محبت الٰہی کے بارے میں ہوتی تھی۔ بہت بڑی شان والے تھے۔ ان کی وفات جنید (م ک<mark>ے 79</mark> کے پہلے ہوئی۔

### حضرت ابوعبيد بسري جثالتة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبید بسری ہیں۔ قد ماء مشائخ میں سے تھے۔ بیابوتر ابنخفی کی صحبت میں رہے۔ ابن الجلاء فرماتے ہیں کہ میری ملاقات چھ سوشیوخ سے ہوئی 'گر میں نے چار جیسا کسی کوند پایا اور وہ ذوالنون مصری میرے باپ یجیٰ الجلاء 'ابوتر ابنخشی اور ابوعبید بسری ہیں۔

### بلک جھیکنے میں:

ابوزرعه الحسنی 'ابوعبید بسری سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ایک بار ابوعبید بسری ایک جرجر (گندم کا شخف والی مشین ) پر بیٹھے گیہوں گاہ رہے تھے اور جج کو صرف تین دن باتی رہ گئے تھے کہ دوآ دی ان کے پاس آئے اور کہا: کیا آپ جج کے لئے تیار ہوتے ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: نہیں۔ پھر میری طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا: تمہار الشخ ان دونوں سے زیادہ قدرت رکھتا ہے۔ (کیونکہ اگر بیلوگ تین دن میں جج کے لئے حاضر ہونے پر قدرت رکھتے ہیں تو میں آئے جھپکنے میں وہاں پہنچ سکتا ہوں)۔

### حضرت شاه بن شجاع كر ماني وشاللة

انہیں بزرگوں میں سے ایک ابوالفواری شاہ بن شجاع کر مانی ہیں۔ یہ شنرادے تھے۔ ابوتر اب تخفی 'ابوعبید بسری اور اس طبقہ کے دیگر مشائخ کی صحبت میں رہے۔ بڑے جوال مرد تھے۔ بڑی شان والے تھے۔ ان کی وفات وجس سے قبل،

شاہ بن شجاع فرماتے ہیں: تقویٰ کی علامت کر ہیز گاری ہے اور پر ہیز گاری کی علامت پیے ہے کہ کسی بات میں شک و شبہ ہوتو انسان تھہر جائے۔

اینے مزیدوں سے فرمایا کرتے تھے جھوٹ خیانت اور غیبت سے پر ہیز کرو۔اس کے علاوہ جو جا ہو کرو۔ نگاه کی حفاظت کا صله:

ابن نجید شاہ کرمانی سے روایت کرتے ہیں کہ جس مخص نے محرمات سے اپنی نگاہ کو پست کررکھا۔ اسپے نفس کوشہوات سے رو کے رکھا۔ اینے باطن کو ہر دم کے مراقبہ سے اور ظاہر کوسنت سے معمور رکھا اور اپنے آپ کورزقِ حلال کا عادی بنا رکھا ہوتو اس کی فراست غلط نہ ہوگی۔

### حضرت لوسف بن مسين وخاللة

ان بزرگوں میں سے ایک شخ پوسف بن حسین ہیں۔ یہ اینے وقت میں جبال اور ری کے شخ تھے تصنع نہ کرنے میں یکآئے روز گار تھے۔ عالم اور ادیب تھے۔ ذوالنون مصری اور ابوتر ابخشی کی صحبت میں ہے اور ابوسعید خراز کے رفیق رے۔انہوں نے ۳۰ سے صفی وفات یائی۔

یوسف بن حسین فرماتے ہیں: میں اس بات کو کہ میں اللہ تعالی سے تمام گناہوں کے ساتھ ملوں زیادہ پیند کرتا ہوں بہنست اس کے کہ میں ذرہ بحر بھی تصنع کے ساتھ ملوں۔

نیز فرماتے ہیں: جب تو کسی مرید کوایسے امور میں مشغول دیکھے جوشریعت میں رخصت کہلاتے ہیں تو سمجھ لو کہ وہ پھھ م تنه حاصل نه کرسکے گا۔

انہوں نے جنید کولکھ بھیجا: خدا تجھے تمہار نے نفس کا مزہ نہ چکھائے۔ کیونکہ اگر تو نے چکھ لیا۔ تو اس کے بعد مجھی نیکی کا مزہ نہ چکھسکو گے۔

> نیز فر ماتے ہیں: میں نے ویکھا ہے کہ صوفیاء کی آفت تین چیزوں میں یائی جاتی ہے: نوخیزنوجوانوں کی صحبت والف طبیعت والے لوگوں سے میل جول اورعورتوں کے ساتھ زی۔

### حضرت ابوعبدالله محمد بن على تر مذى مست

ان سے کسی نے مخلوق کی تعریف پوچھی تو فرمایا: اس کی کمزوری تو واضح ہے۔ گراس کے دعوے برے لیے چوڑے ہیں۔ نیز فرماتے تھے: میں نے تد ہر سے کوئی تصنیف نہیں کی اور نہ اس لئے کی ہیں کہ لوگ کہیں اس نے فلاں فلاں کتاب تصنیف کی ہے۔ لیکن اصل بات یہ ہے کہ جب مجھ پر حال کا غلبہ ہوتا' تو تصنیف میں مشغول ہو کر غلبہ وقت سے ہوش میں آٹا حابتا تھا۔

### حضرت محمر بن عمر الوراق تريذي ومثلثة

ان ہی بزرگوں میں سے ایک ابو بکر محمد بن عمر وراق تر ندی ہیں۔ یہ بلخ میں مقیم رہے۔ اور احمد بن خصر ویہ اور بہت سے دوسرے بزرگوں کی صحبت میں رہے۔ ریاضیات میں ان کی بہت می تصانیف ہیں۔

طمع سے سوال وجواب:

ابوبكرالبنى 'ابوبكروراق سے روایت كرتے ہیں كه اگرطع سے پوچھا جائے كهتمهارا باپكون ہے؟ تو جواب ملے گا: تقدیری امور میں شک اور اگر پوچھا جائے كهتمهارا پیشه كیا ہے؟ تو جواب ملے گا: ذلت كمانا۔ اور اگر پوچھا جائے كهتمهاری غایت كیا ہے؟ تو جواب ملے گا: محرومیت۔

### پختداراد ہے کی اہمیت:

ابو بکر وراق اپنے مریدوں کوسفر و سیاحت ہے منع کیا کرتے تھے اور فر مایا کرتے تھے: جہاں تمہاری اراد تمندی ہو' اس مقام پرصبر کر کے پڑے رہنے میں برکت ہے۔ یہاں تک کہ تمہاری اراد تمندی درست ہو جائے اور جب اراد تمندی درست ہوگئ' تو پھر برکت کے آٹار ظاہر ہونے لگیں گے۔

### حضرت ابوسعيدا حمرخزاز بمثلثة

انبی بزرگوں میں ہے ایک ابوسعید احمد بن عیسی خزاز (یا خراز) ہیں۔ یہ بغداد کے رہنے والے تھے۔ ذوالنون مصری نبابی ابوعبید بسری سری بشراور دیگر شیوخ کی صحبت میں رہے۔ان کی وفات سے بی صحبت میں ہوئی۔

ابوسعیدفر ماتے ہیں: ہروہ باطن جوظا ہر کے خلاف ہو باطل ہے۔

#### شيطاني جال:

ابوالعباس الصیاد ابوسعید خزاز سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے شیطان کوخواب میں دیکھا کہ وہ جھے سے دورایک کنارے سے گذرر ہا ہے؟ شیطان نے جواب دیا: میں کنارے سے گذرر ہا ہے؟ شیطان نے جواب دیا: میں کنارے سے گذرر ہا ہے؟ شیطان نے جواب دیا: میں تم لوگوں کا کیا کروں گا؟ جس چیز کے ساتھ میں لوگوں کو دھوکا دیتا ہوں۔ اسے تم لوگوں نے اپنے سے دور کر رکھا ہے۔ میں نے بوچھا: وہ کون کی چیز ہے؟ جواب دیا: دنیا 'چرکہا: ہاں! البتہ ایک لطیف بات تم لوگوں کے اندر میرے ت میں پائی جاتی ہے۔ میں نے بوچھا: وہ کون کی ہے؟ کہا: نوعمروں کی صحبت۔

ابوسعیدخراز کہتے ہیں کہ میں کافی مدت تک صوفیاء کی صحبت میں رہا۔ تگراس عرصہ میں میرےاوران کے درمیان بھی اختلاف پیدانہیں ہوا۔ پوچھا: وہ کیسے؟ جواب دیا: اس لئے کہ میں ان کے ساتھ رہتا' مگراپنے نفس کی مخالفت کرتا رہتا۔

### حضرت الوعبداللدمغربي ومثلثة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبداللہ محمد بن اساعیل مغربی ہیں۔ یہ ابراہیم بن شیبان کے استاد اور علی بن رزین کے شاگرد تھے۔ یہ ایک سوہیں سال زندہ رہے اور <mark>۲۹۹ھ می</mark>ں وفات پائی۔ ان کی عجیب حالت تھی۔ سالہا سال تک انہوں نے کوئی ایسی چیزنہیں کھائی 'جے انسانی ہاتھ لگا ہو۔ یہ گھاس وغیرہ کی جڑوں کے کھانے کے عادی بن گئے تھے۔

ابوعبدالله مغربی فرماتے ہیں: بہترین عمل یہ ہے کہ ہم اپنے اوقات کو (شریعت کے) موافق امور سے معمور رکھیں۔ نیز فرماتے ہیں: سب لوگوں سے زیادہ ذلیل وہ فقیر ہے جس نے مالدار سے مداہنت کی یا اس کے سامنے عاجزی کی اور سب لوگوں سے زیادہ عزت والا' وہ مالدارانسان ہے، جس نے فقراء کے ساتھ عاجزی کی اور ان کے احترام کا محافظ رہا۔

### حضرت ابوالعباس احمد بن محمد بن مسروق ومالية

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالعباس احمد بن محمد بن مسروق ہیں۔ یہ دراصل طوس (خراسان کا ایک علاقہ 'جونمیثا پور سے دس فرنخ کے فاصلے پر ہے ) کے رہنے والے تھے۔ مگر بغداد میں آباد ہو گئے تھے۔ حارث محاسبی اور سری سقطی کی صحبت میں رہے۔ان کی وفات <u>199ھ</u>میں ہوئی۔ بعض نے ان کا من وفات <u>19</u>0ھ بتایا ہے۔

ابن مروق فرماتے ہیں: جس نے اپنے دلی وساوس میں اللہ تعالی کا دھیان رکھا۔ اللہ اسے اس سے اعضاء کی

حرکات میں بچائے رکھیں گے۔

### مسلمان کی عزت و ناموس کی اہمیت:

نیز فرمایا: مسلمانوں کی عزت کا احترام کرنا ہی اللہ تعالیٰ کے حرمات کی تعظیم کرنا ہے۔ اس کے ذریغیہ بندہ تقویل کی حقیقت کو پہنچا ہے۔

نیز فرمایا: معرفت کا درخت ' فکر کے پانی سے سیراب ہوتا ہے اور غفلت کا درخت 'جہالت کے پانی سے سینچا جاتا ہے اور تو بہ کا درخت ' ندامت کے پانی سے سینچا جاتا ہے اور محبت کا درخت ' انفاق اور موافقت کے پانی سے سیراب ہوتا ہے۔

نیز فرمایا: اگر مدارج ارائمندی کومضبوط کر لینے سے پہلے ہی تو معرفت حاصل کرنے کی خواہش کرے تو تو جہالت میں پڑا ہے اور اگر مقام تو بہ کو درست کر لینے سے پہلے ہی تو مرید بننا چاہے تو تجھے معلوم ہی نہیں ہے کہ تو کس چیز کی تلاش میں ہے۔

### حضرت ابوالحس على بن سهل اصبها في وعيليه

بیجنید کے معاصرین میں سے تھے۔عمرو بن عثان کی پرتمیں ہزار درہم کا قرض ہو گیا تھا۔ انہوں نے ان کی خدمت میں حاضر ہوکر درخواست کی اورانہوں نے وہ تمام کا تمام قرضہ ادا کر دیا۔ان کی ملاقات ابوتر اپنخشی اوراس طبقہ کے دیگر بزرگوں سے ہوئی۔

### اقوال:

ابو بمرحمر بن عبداللہ الطبر ی علی بن مہل سے روایت کرتے ہیں کہ عبادت گذاری کی طرف تیزی ہے آنا اس بات کی علامت ہے کہ توفیق ایز دی اس انسان کے شامل حال ہے اور احکام خدا وندی کی مخالفت کرنے ہیں ستی کرنا 'حسن رعایت کی علامت ہے۔ اسرار کو محفوظ رکھنا بیدار مغزی کی علامت ہے اور بڑے بڑے دعووں کا اظہار کرنا 'انسانی رعونت کی علامت ہے۔ جس نے اراد تمندی کی ابتدا مصحیح طور پز نہیں کی 'وہ انتہائی انجاموں میں محفوظ نہیں رہ سکتا۔

### حضرت ابومحمه جربري ومفاللة

ان بزرگوں میں سے ایک ابومحر بن محمد بن حسین جریری ہیں۔ یہ جنید کے چوٹی کے مریدوں میں شار ہوتے تھے۔ اور سبل بن عبداللہ کی صحبت میں بھی رہے۔ جنید کی وفات کے بعد انہیں ان کا جانشین مقرر کیا گیا تھا۔ صوفیاء کے علوم سے انہیں بخو بی واقعیت حاصل تھی۔ بڑے بررگ تھے۔ ان کی وفات السم بھی ہوئی۔

#### دوران مصيبت...حالت:

احمد بن عطاء الروذ باری فرماتے تھے کہ جربری کی وفات سنۃ المهبیر (جس میں بہت سے لوگ ہلاک ہوئے تھے) میں ہوئی۔اس سے ایک سال بعد میرا وہاں سے گذر ہوا کہ کیا دیکھتا ہوں کہ وہ سہارا لگا کر بیٹھے ہیں۔ان کے گھٹے چھاتی سے لگے ہوئے اورا پی انگلی سے اللہ کی طرف اشارہ کررہے ہیں۔ نفسہ کشرین ہیں۔

### نفس کی سرکشی کا انجام:

فرماتے ہیں: جس محض پراس کانفس غالب آگیا'وہ اپنی خواہشات کا قیدی بن جائے گا۔وہ اپنی خواہش کے قید خانہ میں گھرا ہوا ہوگا اور اللہ تعالی اس کے دل پرتمام فوائد حرام قرار دے دیں گے۔لہذاوہ اللہ تعالیٰ کے کلام سے نہ لذت حاصل کر سکے گا اور نہ شیرین 'خواہ وہ اسے کس قدر بار بار کیوں نہ پڑھتا ہو' کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ سَأَصُوفُ عَنُ آیَاتِیَ الَّذِیْنَ یَتَكَبَّرُونَ فِی الْاَرْضِ بِغَیْرِ الْحَقِّ ﴾ (الاعراف: ١٤٦) \* '' میں اپنی آیات کوان لوگوں سے پھیرلوں گا، جودنیا میں ناحق غرور کرتے ہیں۔''

نیز فرماتے ہیں: اصول کو فروع پر عمل کر کے دیکھا جا سکتا ہے اور فروع کی تھیجے اس طرح ہوسکتی ہے کہ ہم ان کو اصل پر پیش کریں۔اصول کے مشاہدہ کے مقام پر انسان اس وقت پہنچ سکتا ہے، جب وہ ان وسائط اور فروع کی تعظیم کرئے جن کی اللّٰد نے تعظیم کی ہے۔

### حضرت احمد بن عطاء الآ دمي مشته

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالعباس احمد بن محمد بن مہل بن عطاء الآ دمی ہیں۔ بیصوفیاء کے کبار مشاکخ اور علاء میں سے ہوئے ہیں۔خراز ان کی بہت بزرگی بیان کیا کرتے تھے۔ بیر جنید کے معاصرین میں سے ہیں۔ابراہیم مارستانی کی صحبت میں رہے۔ وجہ میں ان کی وفات ہوئی۔

ابوسعیدالقرشی ٔ ابن عطاء سے روایت کرتے ہیں کہ جو آ داب شریعت کا پابند رہا، اللہ نے اس کے دل کونور معرفت سے منور کر دیا۔ آنخضرت مُنَّاتِیْنِ کے فرمان وافعال اور اخلاق میں ان کی تابعداری کرنے سے بڑھ کرکوئی مقام نہیں ہوسکا۔ بدترین غفلت:

ابن عطاء فرماتے ہیں: انسان کے لئے بدترین غفلت میہ ہے کہ اپنے رب سے غافل ہو،اس کے اوامر ونواہی سے غافل ہواور اللہ کے ساتھ معاملہ کے آ داب سے غافل ہو۔ عبدالرحمٰن بن احمد الصوفی احمد بن عطاء سے روایت کرتے ہیں کہ ہروہ بات جس کے متعلق تم سے سوال کیا جائے اسے علم کے جنگل میں طاش کرو۔ اگر وہاں نہ طے تو تعمت کے میدان میں ڈھونڈو۔ اگر وہاں بھی نہ طے تو توحید کے میزان میں تولو۔ اور اگر ان تینوں مقامات پر نہ طے تو اسے شیطان کے منہ پر دے مارو۔

### حضرت ابراہیم الخواص میشاند

ان بزرگوں میں سے ایک ابوائی ابراہیم بن احمد خواص ہیں۔ بیجنید اور نوری کے معاصرین میں سے تھے۔ تو کل اور ریاضت میں ان کا بہت ساحصہ تھا۔ ان کی وفات ری میں اور پیش ہوئی۔ انہیں اسہال کی شکایت تھی۔ ہر بار جب اشحے تو وضو کرتے اور مبحد کولوٹ جاتے اور دور کعت نماز پڑھتے۔ایک بار پانی میں تھے اور وہیں وفات پائی۔ علا

### اہمیت علم:

ابو بکر الرازی و خواص سے روایت کرتے ہیں کہ کثرت روایت کا نام علم نہیں ۔علم تو اس شخص کا ہے جوعلم کے مطابق عمل کرے اور اسے استعال میں لائے اور سنت کی اقتراء کرے ... خواہ وہ کم علم والا ہی کیوں نہ ہو۔

#### دل کی دوا:

ازدی خواص سے روایت کرتے ہیں کہ پانچ چیزیں دل کے لئے دوا کا کام کرتی ہیں:

تد ہر کے ساتھ قر آن پڑھنا۔ پیٹ کا غالی ہونا۔ رات کواٹھ کرنماز پڑھنا۔ سحری کے وقت اللہ کے سامنے گڑ گڑانا اور صالحین کی محبت میں بیٹھنا۔

### حضرت عبدالله بن محمر خراز ممينية

ان بزرگوں میں سے ایک ابو محمد عبد اللہ بن محمد خراز ہیں۔اصل میں ری کے رہنے والے تھے۔ مگر مکہ میں عمر گذاری' ابو حفص اور ابو عمران الکبیر کی صحبت میں رہے۔ یہ بہت ہی پر ہیزگار لوگوں میں سے تھے۔ان کی وفات واس میں سے بہلے ہوئی۔ مجمو کے رہنے کی فضیلت:

وتی روایت کرتے ہیں کہ ایک دفعہ میں عبداللہ خراز کے پاس کیا۔اس وقت مجھے چاردن ہو چکے تھے کہ میں نے پچھ نہ کھایا تھا۔ فرمانے گئے: تم لوگ صرف چاردن بھو کے رہنے کے بعد بھوک بھوک پکارنا شروع کر دیتے ہو۔

پھر فرمانے گئے: فرض کرو کہ تمام لوگ اس تو اب کی خاطر جوانہیں اللہ کے ہاں ملنے والا ہے، ہلاک ہوجا کمیں ' پھر بھی کیا ہوگا ؟ تمہارا خیال ہے کہ یہ بڑی بات ہوگ۔ نیز فرماتے ہیں: بھوک زاہدوں کی خوراک ہے اور ذکر 'عارفین کی۔

### فينخ بنان الحمال ومنطنة

ان بزرگوں بی سے ایک ابوالحن بنان بن محمد الحمال بیں بیدراصل واسط کے رہنے والے تھے۔ محرمصر بیں مقیم ہو گئے۔ ان کی وفات مصر بیں السیر بیس ہوئی۔ بڑی شان والے اورصا حب کرامات تھے۔

### صوفياء كابلندم رتنبه

بنان سےصوفیاء کی بلندترین حالت کے متعلق دریافت کیا گیا' تو فر مایا: وہ رزق جس کا اللہ ضامن ہے'اس پر بھروسہ کرنا اور امرالٰہی پر کاربندر ہنا' دل کی حفاظت کرنا اور کونین سے بے نیاز ہونا۔

### بنان ..شیر کے آگے:

ابوعلی الروذ باری روایت کرتے ہیں کہ بنان کوشیر کے سامنے ڈال دیا گیا تو وہ ( کھانے کی بجائے ) آئیں سو تکھنے لگ گیا' تو پوچھا گیا کہ جب آپ کوشیر سوکھ رہا تھا۔اس وقت آپ کے دل میں کیا خیال آ رہا تھا؟ فرمایا: میں ان اختلا فات میں غور کررہا تھا' جو درندوں کے جوشھے کے متعلق علاء میں پائے جاتے ہیں۔

### يشخ ابوحمزه بغدا دي مِثالثة

ان ہی بزرگوں میں سے ایک ابوحزہ بغدادی بزاز ہیں۔ان کی وفات جنید سے پہلے ہوئی 'یان کے ہم پلہ لوگوں میں سے تھے۔سری مقطی اور حسن مسوحی کی صحبت میں رہے۔ بیفقہ اور قرائت کے عالم تھے اور عیسیٰ بن ابان کی اولا دہیں سے تھے۔ جب احمد بن حنبل کو کوئی مسئلہ درپیش ہوتا تو ان کی خدمت میں آ کر کہتے :صوفی صاحب! آپ اس مسئلہ کے بارے میں کیا فرماتے ہیں؟

کہا جاتا ہے کہ جمعہ کے دن اپنی مجلس میں تقریر کرتے کرتے ان کی حالت بدل گئی اور کری پر سے گر پڑے اور دوسرے (اگلے) جمعہ کے دن ان کی وفات ہوئی ۔ بعض کہتے ہیں کہ ان کی وفات ۲۸۹ میں ہوئی۔

### آ فات وبلیات سے بیخے کانسخہ:

نیز فر ماتے تھے: جے تین چیزیں حاصل موجائیں وہ تمام آفات سے نجات یا جاتا ہے:

# قانع دل کے ساتھ خالی ہمت فقر دائم کے ساتھ زہد حاضراور مبر کالل کے ساتھ ذکر دائم۔ حضرت ابو بکر محمد بن موسیٰ واسطی جناللہ

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بکرمحمد بن موی واسطی ہیں۔ دراصل خراسان میں فرغانہ (ماوراء انھر کا ایک بڑا شہر) کے رہنے والے تھے۔ بیجنیداورنوری کی صحبت میں رہے۔ بہت بڑے عالم تھے۔ مرومیں مقیم رہے اور وہیں ۲۳۳ھے کے بعد وفات پائی۔ اقوال:

واسطی فرماتے ہیں: امید اور پیم دوالی باتیں ہیں ،جو بے ادبی سے روکتی ہیں۔

نیز فرماتے ہیں: عبادت کرنے کے بعداس کے عوض کا منتظرر ہنا 'اللہ کے فضل کو بھول جانے کی علامت ہے۔ نیز فرمایا: جب اللہ تعالیٰ سمی بندے کو ذلیل کرنا چاہتا ہے۔ تو اسے مرداروں اور بد بو میں پھینک ویتے ہیں۔ اس سے ان کی مراد نوعمروں کی صحبت ہے۔

### راہ نے بھلے ہوئے ...:

ابو بکر محمد بن عبدالعزیز المروزی واسطی سے روایت کرتے ہیں کہ ان لوگوں نے سوء ادب کا نام اخلاص رکھا ہے۔
افٹس کی طبع کو انبساط قرار دیتے ہیں اور کم ہمتی کو استقلال البذا یہ لوگ راستہ سے اندھے ہیں اور تنگ راستوں پر چلتے ہیں۔
اس لئے تو ان کی موجودگی کی وجہ سے نہ کوئی زندگی نشو ونما پاسکتی ہے اور نہ ان سے گفتگو کرنے میں کوئی عبادت پاک ہوسکتی ہے۔ یہ جب بولیس کے تو غصل میں اور ایک دوسرے کو خطاب کریں گے تو تکبر کے ساتھ ،ان کے نفوس کا اچھلنا ان کے باطن کو ظا ہر کر رہا ہے اور کھانے کی طبع یہ ظا ہر کر رہی ہے کہ ان کے دل میں کیا ہے۔ خدا! انہیں ہلاک کرے! یہ کہاں بہکے جا رہے ہیں؟

### جعد كيسل كي فضيلت

استادابوعلی الدقاق فرماتے ہیں کہ مرو کے رہنے والے ایک شخص کو جو دوافروش تھا میں نے کہتے ہوئے سنا کہ جعہ کے دن واسطی جامع مسجد کو جانے کی نیت سے میری دکان کے پاس سے گذر ہے 'تو ان کے جوتے کا تسمہ ٹوٹ گیا۔ میں نے عرض کیا: جناب!اجازت ہوتو میں جوتا مرمت کر دوں۔انہوں نے فرمایا: کر دو۔ میں نے تسمہ مرمت کر دیا۔انہوں نے فرمایا: کیا تختے معلوم ہے کہ کیوں ٹوٹا؟ میں نے عرض کیا: جناب خود ہی فرمایا: اچھا۔ پھر میں انہیں جمام لے گیا اور انہوں نے فسل نہیں کیا تھا۔ میں نے عرض کیا: پاس ہی جمام ہے چلئے!۔ آپ نے فرمایا: اچھا۔ پھر میں انہیں جمام لے گیا اور انہوں نے فسل کیا۔

### حضرت ابوالحن بن الصائغ مثلثة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالحن بن الصائغ ہیں۔ان کا اصل نام علی بن محمد بن سہل دینوری ہے۔ بیرمصر میں مقیم ہو گئے تھے ،اور وہیں ان کا انتقال ہوا۔ کہار مشائخ میں سے تھے۔

ابوعثان مغربی فرماتے ہیں بیس نے مشائخ میں سے کسی شیخ کوابو لیقوب نہر جوری سے بڑھ کرنورانی اورابوالحن بن الصائغ سے بڑھ کر ہیب والانہیں دیکھا۔ان کی وفات سے سے میں ہوئی۔

ابن الصائغ ہے کی نے موجود سے غائب پراستدلال کرنے کے متعلق دریافت کیا' تو فرمایا: جس کی مثال اورنظیر ہو' کیا اس کی صفات سے اس خدا کی طرف رہنمائی ہو عمق ہے' جس کی نہ مثال ہے' نہ نظیر؟

کسی نے ان سے دریافت کیا کہ مرید کی کیا تعریف ہے؟ تو فرمایا: مرید کی وہی صفت ہے جواللہ نے بیان فرمادی: ﴿وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَارَحُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمُ ٱنْفُسُهُمْ﴾ (التوبة: ١١٨)

" باوجود فراغ ہونے کے ان کے لئے زمین تنگ ہوگئ اور خودان کی جانیں ان کے لئے تنگ ہوگئیں"

نیز فر مایا: احوال بجلیوں کی طرح ہوتے ہیں اور جب دائم وثابت ہوجائیں' تو حدیث نفس اور موافقت طبیعت ہے۔

## شيخ ابراجيم بن داؤدر في مشكة

ابواسحاق ابراہیم بن داؤدالرتی 'پیشام کے کبار مشائخ میں سے تھے اور جنید اور ابن الجلاء کے ہم پلہ لوگوں میں سے تھے۔ان کی بہت کمبی عمر ہوئی اور ۳۲۲ ھتک زندہ رہے۔

ابراہیم رقی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کواپی اصل حقیقت میں ہر چیز سے جو دہم میں آسکے خارج ثابت کرنے کا نام معرفت ہے۔

> نیز فر مایا: قدرت ظاہر ہے اور ہماری آئے تھیں کھلی ہوئی ہیں۔لیکن انوار بصیرت کمزور ہو چکے ہیں۔ کمزورانسان

نیز فر مایا: کمزورترین انسان وہ ہے جوائی خواہشات کے رو کنے پر قدرت نہ رکھتا ہو ،اور جواس پر قادر ہو وہ قوی زین ہے۔

نیز فر مایا: الله کی محبت کی علامت اس کی اطاعت کو اختیار کرنا اور اس کے نبی مَثَاثِیْمَ کی تابعداری کرنا ہے۔

مین مشا د د بینوری میشد

ان بزرگوں میں سے ایک ممشادد ینوری ہیں۔ بیصوفیاء کے کبار مشائخ میں سے تھے۔ ان کی وفات 199ھ میں

### مریدیکآ داب:

ممثا د فرماتے ہیں: مرید کے آ داب میں سے ہے کہ وہ اپنے شخ کا احر ام کرے۔ بھائیوں کی خدمت کرے۔ اسباب دنیا ہے نکل آئے اورانی ذات میں آ داب شریعت کومحفوظ رکھے۔

نیز فر ماتے تھے: میں جب بھی اینے کی شخ کے پاس گیا۔ اینے مال سے خالی موکر گیا، میں اس بات کا منتظر رہتا کہ شخ کے دیداراوراس کے کلام کی کیا کیا برکتیں مجھ پر نازل ہوتی ہیں۔ کیونکہ جو خص اپنے شخ کے یاس اس حالت میں جائے کہ اس کی نظرا بنی ذات پر ہو۔تو پھر شخ کا دیداران کی صحبت اور کلام کی برکتیں اسے حاصل نہیں ہوتیں۔

### حضرت خيرالنساج ممثلة

ان بزرگوں میں سے ایک خیر النساج ہیں۔ یہ ابو حزہ بغدادی کی صحبت میں رہے اور سری مقطی ہے ان کی ملاقات ہوئی۔ بیابوالحس نوری کے ہم عصر تھے۔ گران کی بہت کمی عمر ہوئی۔ چنانچہ کہا جاتا ہے کہ بیالیک سوہیں سال زندہ رہے۔ شلی اورخواص نے ان کی مجلس میں تو بہ کی اور بدان لوگوں کے استاد تھے۔ کہا جاتا ہے کہ ان کا اصلی نام محمد بن اساعیل ہے اور سامرہ ( مکہ اور مدینے کے درمیان ایک علاقہ ) کے رہنے والے ہیں۔

### خيرالنساج...نام كي وجه:

خیر النساج انہیں اس لئے کہا جانے لگا کہ یہ جج کے لئے نکلے تو ایک فخص نے باب الکوفہ پر انہیں پکڑ لیا اور کہا: تو تو میراغلام ہے اور نام تیرا خیر ہے۔ ان کا رنگ سانولا تھا۔ انہوں نے اس سے کوئی مزاحت نہ کی۔ اس مخض نے انہیں ریشی کپڑا بننے پرنگا دیا۔ وہ اسے خیر کہدکر پکارتے اور بیاس پر لبیک کہتے۔

کئی سال بعد اس مخص نے ان سے کہا' مجھ سے غلطی ہوئی۔ نہ تو تو میرا غلام ہے اور نہ تیرا نام خیر ہے۔اس پر آ پ اسے چھوڑ کر چلے آئے اور فرمایا: میں اس نام کوجس کوالیہ مسلمان آ دمی نے رکھ دیا ہے تبدیل نہیں کرنے کا۔

فر ماتے تھے: خوف الله كاكوڑا ہے جس سے وہ ہمارے ان نغول كوسيدها كرتا ہے جوسوء ادب كے عادى مو يك

### نمازی اہمیت اور دنیا کی مذمت:

ابوالحسین المالکی فرماتے ہیں کہ جولوگ خیرالنماج کی وفات کے وقت موجود تھے۔ان سے میں نے خیرالنماج کی بابت یو جھاتو بتلایا۔ جب مغرب کی نماز کا وفت آیا' تو ان پرغشی طاری ہوئی۔ پھرانہوں نے آئکھیں کھولیں اور گھر کے ایک موشہ کی طرف اشارہ کر کے کہا: خدا تجھے عافیت دے تھہر جاؤا...تو بھی خدا کا مامور بندہ ہے ...اور میں بھی مامور بندہ ہول...جس کام کا تجھے تھم دیا گیا ہے ...وہ تجھ سے نہیں چھوٹے کا اور جس کام کا مجھے تھم دیا گیا ہے ...وہ مجھ سے چھوٹ جائے گا۔ پھر یانی منگوایا اور وضو کر کے نماز اوا کی۔اس کے بعد لیٹ گئے اور آئکھیں بند کر کے کلمہ شہادت پڑھا اور جان دے

اس کے بعد انہیں خواب میں دیکھا گیا' ان ہے یو چھا گیا: اللہ نے آپ کے ساتھ کیا برتا و کیا؟ انہوں نے سائل کو جواب دیا: بیمت بوچوالبته میں نے تمہاری میلی کچیلی دینا سے نجات یالی۔

### حضرت ابوحمز وخراساني بمشكة

ان بزرگوں میں سے ایک ابو حزہ خراسانی ہیں۔ یہ نیٹا بور میں رہا کرتے تھے۔ گر دراصل محلّہ ملقا با ذ (نیٹا بور یا اصبان کا ایک محلّہ ) کے تھے۔ بیجنید ٔ خراز اور ابوتر اب محشی کے ہم عصروں میں سے تھے۔ پر ہیز گار اور دیندار آ دمی تھے۔ موت كويا كرفا ئده...:

الوحز ہ فرماتے تھے: جس نے موت کے ذکر کو اپنا شعار بنا لیا اللہ تعالی ہرباقی رہنے والی چیز کو اس کامحبوب اور ہر فانی چیز ہے اس کو بدول بنا دیتا ہے۔

نیز فرماتے تھے: عارف اپنی زندگی کوایک ایک دن کر کے بچاتا ہے اور ایک ایک دن کر کے لیتا ہے۔ ایک مخف نے ان سے درخواست کی کہ نقیحت کیجے 'تو کہا: اپنے آ گے آنے والے سفر کے لئے زادراہ تیار کرلو۔ ابوالحن المصري ابومزه خراساني سے روايت كرتے ہيں كه ميں ايك جا در ميں احرام باند ھے رہا۔ ہرسال ايك ہزار فرسخ سفر مطے کرتا۔ مجھ پرسورج طلوع ہوتا اورغروب ہوتا' جب بھی احرام کھولتا پھر باندھ لیتا۔

ان کی وفات و ٢٩ جيس مولی \_

## حضرت ابوبكرشبلي ممثالكة

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بکر بن جحدر شبلی ہیں۔ دراصل اُسرُ وشنہ (ماوراء النھر کا ایک علاقہ ) کے رہنے والے تھے۔ مگران کی پیدائش اورنشو ونما بغداد میں ہوئی۔ جنید اور ان کے ہم عمر شیوخ کی محبت میں رہے۔ حال علم اور ظرف کے اعتبار سے بیا پنے وقت کے شیخ تھے۔ ند ہب میں امام مالک کے پیرو تھے۔ ۸۷ سال زندہ رہ کر ۳۳۳ھ میں وفات ہوئی۔ان کی قبر بغداد میں ہے۔

جب شبلی نے خیرالنساج کی مجلس میں توبہ کی 'تو د ماوند (رے کے پاس ایک پہاڑ) آئے اور کہا: میں تمہارے شہر کا حاکم رہا ہوں۔ مجھے صاف کر دو، ابتداء میں ان کے مجاہدات حدسے زیادہ تھے۔

استاد ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ٹبلی بار بار پچھ نمک آنکھوں میں ڈالا کرتے' تا کہ بیدار رہنے کے عادی ہو جا ئیں اور انہیں نیند نہ آئے۔اگر فرض کرلیا جائے کہ بیشرع کی صرف اتنی ہی تعظیم کرتے تھے' جتنی کہ عمر کے آخر میں بکران دینوری نے بیان کیا ہے' تب بھی بہت ہے۔

ابوالعباس البغدادی شبلی ہے روایت کرتے ہیں کہ بلی اپنے آخری ایام بیں بیشعر پڑھا کرتے تھے:

وكم من موضع لو مت فيه لكنت به نكالا في العشيرة

کچھمقام ایسے ہیں کہ اگر میں وہاں مرجاؤں تو وہاں کے تمام قبیلہ کے لئے عذاب کا سبب بن جاؤں۔

جب رمضان کا مہینہ آتا' تو شبلی اپنے تمام معاصرین میں سے بڑھ کرعبادت کی کوشش کرتے اور فرماتے میرے رب نے اس ماہ کی تعظیم کی ہے لہذا مجھے سب سے پہلے اس تعظیم کرنی چاہئے۔ استادا بوعلی نے بیروایت بیان کی ہے۔

## حضرت عبدالله مرتغش ومثالثة

ان بزرگوں میں سے ایک ابومحمر عبداللہ بن محمد مرتعش ہیں۔ نیشا پور میں جیرہ نامی محلّہ میں رہا کرتے تھے۔ بعض ملقاباذ کا بتاتے ہیں۔ یہ ابوحفص اور ابوعثان کی صحبت میں رہے اور ان کی ملاقات جنید سے ہوئی۔ بہت بڑی شان والے تھے۔شونزیہ کی مسجد میں مقیم رہے۔انہوں نے ۱۳۲۸ھے میں بغداد میں وفات پائی۔

مرتعش فرماتے ہیں: نفس کواپنی تمام مرادوں سے روکنے اللہ کے اوامر میں لگ جانے اور راضی بقضائے الہی رہنے کا نام ارادت ہے۔

انہیں کسی نے بتایا کہ فلاں شخص پانی پر چلتا ہے تو فرمایا: میرے نزدیک جس شخص کو اللہ تعالیٰ نے اپنی خواہشات کی مخالفت کی قدرت دی ہے وہ ہوا پر چڑھنے سے بھی بڑھ کر نے۔

## حضرت ابوعلی احمد روذ باری میشد

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعلی احمد بن محمد روذ باری ہیں۔ دراصل بغداد کے تھے اورمصر میں مقیم ہو گئے تھے اور

وہیں <u>۳۲۲سے</u> میں وفات پائی۔جدید' نوری' ابن جلاء اور اس طبقہ کے دیگر مشائخ کی صحبت میں رہے۔ تمام مشائخ میں زیادہ ظریف اور طریقت سے زیادہ واقف تھے۔

#### گانے کی مذمت:

ابوالقاسم دمشقی فرماتے تھے کہ کسی نے ابوعلی احمد روذباری سے اس مخص کے متعلق دریافت کیا 'جوگانا سنتا ہے اور پھر کہتا ہے: یہ تو میرے لئے جائز ہے' کیونکہ میں ایسے مقام پر پہنچ چکا ہوں کہ اب مجھ پر حالات کا اختلاف اثر نہیں کرسکتا' اس پر انہوں نے فرمایا: ہاں پہنچ تو چکا ہے گرجہنم میں۔

ان سے تصوف کے متعلق پوچھا گیا' تو فرمایا بیرند بہب ہمدتن ہجیدگی ہے۔لہذا اس میں ہنسی اور مذاق کو نہ ملاؤ۔ دھو کہ کی علامت:

منصور بن عبداللہ ابوعلی روذباری ہے روایت کرتے ہیں کہ دھوکا کھانے کی علامت یہ ہے کہ تو تو برا کام کرے اور اللہ تعالیٰ تجھ پر مہر مانی فرماتے جائیں اورتم یہ خیال کرتے ہوئے کہ تمہاری طرف سے تسائل کی وجفلطی ہوگئ ہے 'نہ تو بہ کرتے ہو'نہ اللہ کی طرف رجوع اور سجھتے ہو کہ اللہ نے تمہیں فراخی دے رکھی ہے۔

نیز فرمایا: تصوف میں میرے استاد جنید بین فقہ میں ابوالعباس ابن شری ادب میں تعلب اور صدیث میں ابراہیم حربی۔ حضرت عبد الله منا زل عبلیہ

ان بزرگوں میں سے ایک ابومحم عبداللہ بن منازل ہیں 'بیفرقد ملامتیہ کے شیخ اور یگاندروزگار تھے۔ حمدون تصار کی صحبت میں رہے۔ عالم تھے اور انہوں نے بہت می احادیث کھیں۔ انہوں نے نیشا پور میں ۳۲۹ھ یا ۳۳۰ھ میں وفات پائی۔

عبدالله المعلم عبدالله بن منازل ہے روایت کرتے ہیں کہ جس مخص نے ایک فریضہ بھی ضائع کر دیا 'اسے اللہ تعالیٰ سنتوں کے ضائع کرنے میں مبتلا کر دیتے ہیں اور جوسنتوں کو ضائع کرنے میں مبتلا ہوا' وہ عنقریب بدعتوں میں مبتلا ہوگا۔ بہترین وقت:

ابواحمد بن عیسیٰ عبدالله بن منازل سے روایت کرتے ہیں کہ تمہارا سب سے افضل وقت وہ ہے جس میں تم اپنے نفس کے وساوس سے محفوظ رہو۔ نیزیدوہ وقت ہے جس میں لوگ تمہاری بدخلنی سے محفوظ رہیں۔

## حضرت محمد بن عبدالو ماب تقفى مطالة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعلی محمر بن عبدالوہاب تقفی ہیں۔ بیا پے وقت کے امام تھے۔ ابوحفص اور حمدون قصار کی صحبت میں رہے، نیشا پور میں تصوف ان ہی کی بدولت پھیلا، ۲۲۸ ھیں وفایت پائی۔ علم وزیر سرت

منصور بن عبداللہ ابوعلی سے روایت کرتے ہیں کہ اگر کمی خص نے تمام علوم کو اپنے اندر جمع کر لیا اور متعدد لوگوں کی صحبت ہیں بھی رہ چکا ہو تب بھی وہ اس وقت تک اللہ کا بندہ نہیں بن سکتا، جب تک کہ وہ کمی شخ یا امام سے تربیت حاصل نہ کر سے بیا ہیں ناصح مؤدب سے استفادہ نہ کر سے ... اور جس نے کسی ایسے استاد سے ادب حاصل نہیں کیا، جو اسے اس کے کرے یا کسی ناصح مؤدب سے استفادہ نہ کر سے ... اور جس نے کسی ایسے استاد سے ادب حاصل نہیں کیا، جو اسے اس کے اعمال کے عیوب دکھائے اور اسے نفس کی رعونت کا پید دے تو معاملات کی اصلاح کے لئے ایسے خص کی اقتداء جائز نہیں۔ ابوعلی فرماتے ہیں: اس امت پر ایک ایساز مانہ آئے گا کہ مؤمن کے لئے منافق کا سہارا لئے بغیر زندگی ہیں آ رام نہ مل سکے گا۔

نیز فرمایا: اف ہے! دنیا کے کاموں پر جب وہ امنڈ کر آ جائیں اور اف ہے! دنیا کی حسرتوں پر جب وہ جاتی رہیں، عقلندایسی چیز کی طرف بھی مائل نہیں ہوتا کہ آئے تو مشغولیت کا سبب ہواور اگر چلی جائے تو حسرت کا۔

## حضرت ابوالخيراقطع مثلثة

ان ہی بزرگوں میں سے ایک ابوالخیرالاقطع ہیں۔ بیددراصل مغرب کے تھے۔ گرتینات (بحرشام پرواقع ایک علاقہ) میں سکونت پذیریتھے۔ان کی بہت می کرامات ہیں اور بہت تیز فراست رکھتے تھے۔ بڑی شان والے تھے۔ مہم سے سے چند سال بعدوفات ہوئی۔

ابوالخیر فرماتے ہیں علم وعمل میں موانت ادب پر کار بندر ہے، فرائض کوادا کرنے اور صالحین کی محبت کے بغیر کوئی شخص شرف والی حالت برنہیں بہنچ سکا۔

# شيخ مجربن على كتاني وعظالة

ان ہی بزرگوں میں سے ایک ابو بکرمحر بن علی کتانی بھی ہیں۔اصل میں بغداد کے تھے۔جنید خراز اور نوری کی صحبت میں رہے اور مکہ میں مقیم رہے تا آ نکہ انہوں نے ۳۲۲ ہے میں وفات پائی۔

### بھیک مانٹکنے کی فدمت:

شیخ ابوعبدالرحمٰن السلمی ابو بکر الرازی سے روایت کرتے ہیں کہ کتانی کی نظر ایک سفید سراور سفیدر لیش پر پڑی ہو بھیک ما تک رہاتھا، فرمایا: اس شخص نے بچپن میں اللہ کے حقوق ضائع کر دیئے تو اللہ نے بڑھا پے میں بھی اسے ضائع کر دیا۔ کتانی فرماتے ہیں: خواہش نفسانی شیطان کی باگ ہے جس نے اس کی باگ کو پکڑلیا 'وہ اس کا غلام بن گیا۔

# شخ ابولعقوب نهر جوري مُشكيد

ان بزرگوں میں ایک ابو بیقوب الحق بن محمر نهر جوری ہیں۔ یہ ابوعمر د کمی ابو بیقوب سوی ٔ جنید اور دیگر شیوخ کی صحبت میں رہے۔ انہوں نے مکہ کے قیام کے دوران منسم پیش وفات پائی۔

### دنیا کی حقیقت:

ابوالحسین احمد بن علی نبر جوری سے روایت کرتے ہیں کہ دنیا سمندر ہے جس کا ساحل آخرت ہے اس میں کشی تقوی ہے اور مخلوق مسافر۔

ابو بكر الرازی نهر جوری سے روایت كرتے ہیں كہ میں نے طواف میں ایک شخص كود يكھا ، جس كى ایک آ كھتى اور وہ كہدر ہا تھا: اعو ذبك منك میں تم سے تمہارے پاس بناہ لیتا ہوں۔ میں نے اسے كہا: بدكيسى دعا ہے؟ اس نے جواب دیا: ایک دن میں نے ایک شخص كود يكھا اور وہ جھے بہت پسند آیا۔ یكا یک ایک تھیٹر آ كھكولگا اور میرى آ كھ بہہ گئ ، پھر میں نے ایک ہوئے ہوئے سنا: ایک نگاہ پر ایک تھیٹر اور نگاہ ڈالو گے تو اور تھیٹر لگیس گے۔

احمد بن علی' نہر جوری ہے روایت کرتے ہیں کہ بہترین حال وہ ہے' جس میں علم بھی ساتھ دے۔

# حضرت ابوالحسن مزين ممشيم

ان بزرگوں میں سے ایک ابو انحس علی بن محمد المزین بھی ہیں۔ یہ بغداد کے رہنے والے تھے۔ سہل بن عبداللذ جنیداور اس طقہ کے دیگر شیوخ کی صحبت میں رہے۔ مکہ میں مقیم ہوگئے تقے اور وہیں ۱۳۲۸ھے میں وفات پائی۔ یہ بہت بڑے پارساتھ۔ ابو بکر الرازی مزین سے روایت کرتے ہیں کہ گناہ کے بعد گناہ کرنا ، پہلے گناہ کی سزا ہے اور نیکی کے بعد نیکی مہلی گناہ کی سزا ہے اور نیکی کے بعد نیکی مہلی گناہ کی مزا ہے اور نیکی کے بعد نیکی کیا تواب۔

## توحيد کی پہيان

مزین ہے تو حید کے متعلق ہو چھا گیا' تو فرمایا: تو حیدیہ ہے کہ تویہ جانے کہ اللہ تعالیٰ کے اوصاف کلوق کے اوصاف

سے بالکل مختلف ہیں۔اللہ تعالی ازل سے اپنی صفات میں مخلوق سے مختلف ہے ... جیسے لوگ اپنی صفات میں وجود میں آنے بر براللہ سے مختلف ہوئے۔

نیز فرمایا: جواللہ کے ساتھ ہوکرمخلوق سے مستغنی نہیں ہوتا ، خدا اسے مخلوق کامختاج بنا دیتا ہے اور جواللہ کے ساتھ مستغنی ہے ، اللہ تعالی مخلوق کواس کامختاج بنا دیتا ہے۔

# حضرت الوعلى بن كاتب ومثلثة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعلی کا تب ہیں،ان کا نام حسن بن احمد ہے۔ بیابوعلی روذ باری 'ابو بکر مصری اور دوسر سے مشائخ کی صحبت میں رہے، بری بلند حالت والے تھے۔ بہس بیسے سے چند سال بعد وفات یائی۔

ابن الکاتب فرماتے ہیں: جب دل میں خوف جاگزیں ہوجائے تو پھر زبان سے وہی بات نکلتی ہے بوضروری ہوتی ہے۔ نیز فرماتے ہیں: معتزلہ نے اللہ تعالی کو اپنی عقل کے ذریعہ سے منزہ جانا' لہٰذاغلطی کھائی اورصوفیہ نے اللہ تعالی کو اپنے علم کے ذریعے سے منزہ جانا' لہٰذا درست بات کہی۔

## مظفر قرمسيني عبي

ان بزرگوں میں سے ایک مظفر قرمیسنی ( قرمسین 'دینور کے پاس ایک جگہ ہے' جوہمذان سے ۳۰ فرنخ کے فاصلے پر ہے ۔ بہار ہیں۔ بیالجبل کے شیوخ میں سے تھے۔عبداللہ خراز اور دیگر شیوخ کی صحبت میں رہے۔ روز ہ کی اقسام:

قرمیسی فرماتے ہیں: روزہ تین طرح کا ہوتا ہے:

روح کا روزہ اور بیامیدوں کو کوتاہ کرنے سے ہوتا ہے۔عقل کا روزہ 'خواہشات کی مخالفت کرنے سے۔نفس کا روزہ' کھانے اور حرام امور سے باز رہنے ہے۔

نیز فر مایا خسیس ترین رفق وه نرمی ہے جوعورتوں کے ساتھ کی جائے ... خواہ کسی طرح کی ہو۔

نیز فرمایا: جب قناعت بھوک کا ساتھ دے' تو یہ غور وفکر کی کھیتی' حکمت کا سرچشمہ' عقل و فطانت کے لئے حیات اور دل کے لئے چراغ کا کام دیتی ہے۔

نیز فرمایا: بندوں کا بہترین عمل میہ ہے کہ وہ اپنے موجودہ اوقات کی محافظت کریں۔اس طرح کہ وہ نہ کسی بات میں کوتا بی کریں اور نہ حدسے تجاوز۔

## نیز فر مایا: جس نے کسی دانا سے ادب حاصل نہیں کیا 'اس سے کوئی مرید بھی ادب حاصل نہیں کرسکتا۔ نیخ ابو بکر ابہری عضائیہ

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بکر عبداللہ بن طاہر ابہری ہیں۔ شبلی کے ہمنشیوں اور الجبل کے مشائخ میں سے تھے۔ عالم اور پر ہیز گار تھے۔ یوسف بن حسین وغیرہ کی صحبت میں رہے۔ ان کی وفات تقریباً ساتھ ھیں ہوئی۔

منصور بن عبداللہ' ابو بکر سے روایت کرتے ہیں کہ فقیر کے لئے تھم یہ ہے کہ اسے کوئی رغبت نہ ہوا گر رغبت سے جارہ نہ ہوتو صرف اس قدر رغبت ہو جواس کی ضرورت کو کفایت کرے۔

ای بزرگ سے مروی ہے کہ آپ نے فر مایا: جب تو کسی بھائی سے اللہ کی خاطر محبت کرے تو دنیا کے لئے اس سے میل جول کم رکھو۔

# يشخ ابوالحسين بن بنان تميلنة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالحن بن بنان ہیں۔ان کی نبیت ابوسعید خراز سے ہے سیمصرے کہار مشائخ میں سے

## تسكين قلب كى علامت:

ابن بنان فرماتے ہیں : ہروہ صونی 'جس کے دل میں روزی کاغم موجود ہواس کے لئے زیادہ مناسب ہے کہ کسی کام یا پیشہ میں لگ جائے۔اللہ کے ساتھ تسکین قلب کی علامت یہ ہے کہ اسے ان چیزوں پر'جواللہ تعالیٰ کے قبضہ قدرت میں ہیں' زیادہ اعتاد ہو، بہ نسبت ان چیزوں کے جوخوداس کے اپنے قبضے میں ہیں۔

> نیز فرمایا: تم جس طرح حرام سے بچتے ہوائ طرح اخلاق کی دناءت سے بھی بچو۔ شیخ ابوالحق قرمسینی میشاند

ان بزرگوں میں ایک ابوا محق ابراہیم بن شیبان قرمسینی ہیں۔اپنے وقت کے شیخ تھے۔ابوعبدالله مغربی خواص اور دوسرے شیوخ کی صحبت میں رہے۔

ابویزیدالمروزیالفقیہ ابراہیم بن شیبان سے روایت کرتے ہیں کہ جومعطل اور باطل پرست بنا چاہے اس کو چاہئے کہ رخصتوں کے پیچھے لگ جائے۔

اس بزرگ سے مروی ہے کہ انہوں نے فر مایا علم فناو بقا کا دارو مدار خالص و حدانیت اور عبودیت کی صحت پر ہے۔

اش کے علاوہ سب دھوکہ اور زندقہ ہے۔

نیز فر مایا: کمینے وہ ہیں جواللہ تعالی کی نافر مانی کرتے ہیں۔

# يشخ ابوبكر حسين بن على بن يز دانيار مستة

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بکر انحسین بن علی بن بزدانیار ہیں۔ یہ آرمینیہ کے رہنے والے تھے۔ان کا تصوف میں مخصوص طریقہ ہے۔ عالم اور پر ہیزگار تھے۔ بعض عارفین کے آزادانہ کلمات والفاظ کونا پندفر ماتے تھے۔ اللّٰد کی محبت حاصل کرنے کا طریقہ:

ابن یز دانیارفرماتے تھے: جب تک تمہارے دل میں لوگوں سے انس وعبت ہے۔ اس وقت تک اللہ سے انس وعبت کالالج نہ کرو، اور نداس وقت تک اللہ کی محبت کالالج کرو، جب تک تم نضول باتوں کو پہند کرتے ہواور جب تک تمہارے دلی میں بدلالج ہے کہتم لوگوں کے ہاں قدر ومنزلت حاصل کرواس وقت تک اللہ کے یہاں منزلت کی خواہش نہ کرو۔

### حضرت ابوسعيد بن الاعرابي مميسة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوسعید بن الاعرابی ہیں۔ ان کا اصل نام احمد بن محمد بن زیاد بھری ہے۔ حرم میں مقیم رہے اور وہیں الاسلام میں وفات پائی۔ بیجنید عمرو بن عثان کی نوری اور دوسرے شیوخ کی صحبت میں رہے۔

ابن الاعرابی فرماتے ہیں: سب سے زیادہ گھاٹے میں وہ مخص ہے' جولوگوں میں تو اپنے اچھے اعمال کو ظاہر کرے اوراس خداکے سامنے جورگ ِگردن ہے بھی قریب ترہے' اپنے برےاعمال ظاہر کرے۔

# شيخ ابوعمرونيثا بوري متالك

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعمر وحمد بن ابراہیم الزجاجی نیشا پوری ہیں۔ مدت دراز تک مکہ میں مقیم رہے اور وہیں وفات پائی۔ جنید' ابوعثان' نوری' خواص اور رویم کی صحبت میں رہے۔ ان کی وفات ۸۳۳ ھے میں ہوئی۔

#### صدق نیت کی اہمیت:

شیخ ابوعبدالرحمٰن السلمی رحمہ اللہ اپنے نانا ابوعمر و بن نجید سے روایت کرتے ہیں کہ کی نے ابوعمر و زجاجی سے سوال کیا ، کیا بات ہے کہ فرائض میں تکبیراولی کے وقت آپ کی حالت غیر ہوجاتی ہے؟ فرمایا : مجھے ڈرلگتا ہے کہ ایسا نہ ہوکہ صدق ول کے بغیر اپنے فریضہ کی ابتداء کروں۔ چنانچہ جو شخص اللہ اکبر کہتا ہے اور اس کے دل میں ہے کہ کوئی اور چیز اللہ سے بھی بری ہے ، یا یہ کہ وقت گذرنے پر اس نے کی اور چیز کو بڑا جانا ، تو اس نے دل کوائی زبان سے جمٹلادیا۔ نیز فرمایا: جس محف نے ایسے حال پر تفتگو کی ، جہاں وہ خودنہیں پہنچا اس کا کلام سننے والوں کے لئے بوی بھاری آ زمائش ہے اور یہی دعویٰ اس کے دل میں بھی پیدا ہوجائے گا اور اللہ تعالی اسے اس حالت تک بینچنے سے محروم رکھے گا۔

ید مدت تک مکہ میں رہے مگر حرم کے اندر بھی طہارت حاصل نہیں کی ۔ حرم سے باہرنکل جاتے اور وہاں پاکی حاصل کرتے۔ (پھر حرم میں داخل ہوتے ) ان کا بیمل حرم کے احترام کی وجہ سے تھا۔

# يثخ ابومحربن نصير ميسلة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوجمہ بن محمہ بن نصیر ہیں۔ بغداد میں پیدا ہوئے اور ومیں نشو ونما پائی۔ جنید نوری رویم استون اور اس طبقہ کے دوسرے مشارکخ کی محبت میں رہے۔ مگر انہوں نے اپنے آپ کو جنید کی طرف منسوب کیا۔ ان کی وفات بغداد میں ۱۳۲۸ھ میں ہوئی۔

جعفر فرماتے ہیں: کوئی بندہ کذت نفس کے ہوتے ہوئے اللہ کے ساتھ معاملہ کی نعت حاصل نہیں کرسکتا، کیونکہ اہل حقائق ان تمام تعلقات انہیں اللہ سے منقطع کر حقائق ان تمام تعلقات انہیں اللہ سے منقطع کر دیے۔ ہیں)۔ دیں۔(وہ ان تعلقات کوئم کردیتے ہیں)۔

### علم بر بركات كانازل مونا:

محمہ بن عبداللہ شاذان 'جعفر سے روایت کرتے ہیں کہ بندے اور وجود کے درمیان صرف اتن سی بات ہے کہ تقوی اس کے دل میں جاگزیں ہو گیا' تو اس پرعلم کی برکات نازل ہوتی ہیں اور دنیا کی رغبت زائل ہوجاتی ہے۔

## حضرت ابوالعباس سياري معتلثة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالعباس سیاری بھی ہیں۔ ان کا نام قاسم بن قاسم ہے۔ مرو کے رہنے والے تھے۔ واسطی کی صحبت میں رہے اور صوفیہ کے علوم میں یہا نہی کی طرف منسوب ہوتے ہیں۔ یہ عالم تھے اور ۳۳۳ ہے میں وفات پائی۔
کسی نے ابوالعباس سیاری سے پوچھا: مرید اپنے نفس کو کس چیز کے ساتھ سد ہائے ؟ تو فر مایا: اوامر پر صبر اور استقلال کے ساتھ مل کرنے نوابی سے پر ہیز کرنے صالحین کی صحبت میں رہنے اور نقراء کی خدمت کرنے سے۔
استقلال کے ساتھ ممل کرنے نوابی سے پر ہیز کرنے صالحین کی صحبت میں رہنے اور نقراء کی خدمت کرنے سے۔
نیز فر مایا: کوئی مقلند 'مشاہدہ جی سے لذت حاصل نہیں کرسکتا ، کیونکہ مشاہدہ جی میں کوئی لذہ نہیں۔

## حضرت ابو بكرمحمر بن دا ؤ دالدينوري عشية

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بمرمحر بن داؤر دینوری ہیں۔ جو دقی کے نام سے مشہور ہیں۔ انہوں نے شام میں سکونت اختیار کر کی تھی۔ ایک سوسال سے زائد عمر پائی اور دمشق میں <u>۳۵۰</u> ھے بعد وفات پائی۔ ابن جلاء اور زقاق کی صحبت میں رہے۔

### کھانے کی اقسام:

ابو بکروتی فرماتے ہیں: معدہ مخلف قتم کے کھانوں کے جع ہونے کی جگہ ہے۔ جب تو اس میں حلال چینکے گا تو تمہارے اعضاء سے نیک اعمال صادر ہوں گے اور اگر مشتبہ کھانا ڈالے گا تو اللہ کا راستہ تمہارے لئے مشتبہ ہو جائے گا اور اگر قابل گرفت چیزیں اس میں ڈالے گا' تو یہ تمہارے اور اللہ کے امر کے درمیان تجاب کا کام دیں گے۔

## حضرت ابومجمه عبدالله بن محمد رازي وطاللة

ان بزرگوں میں سے ایک ابومحم عبداللہ بن محمد رازی بھی ہیں۔ ان کی پیدائش اورنشو ونما نیشا پور میں ہوئی۔ یہ ابوعثان جری جنید کیسف بن سین رویم سنون اور دوسرے شیوخ کی صحبت میں رہے ، ان کی وفات سے سے میں ہوئی۔ دلوں کا اندھا ہونا:

محمد بن الحسین رحمہ اللہ عبد اللہ رازی ہے روایت کرتے ہیں کہ کسی نے عبد اللہ رازی ہے سوال کیا: کیا بات ہے کہ لوگ اینے عیوب جاننے کے باوجود صحیح راہ کی طرف نہیں لوشتے ؟ تو فر مایا:

اس لیے کہ بیلوگ علم پر عمل کرنے کی بجائے علم پر فخر کرنے میں مشغول ہوجاتے ہیں۔ ظاہر کی طرف مشغول ہوتے ہیں اور ان کے اعضاء کوعبادت ہیں اور باطنی آ داب کی طرف توجہ نہیں دیتے۔ لہٰذا اللہ تعالیٰ ان کے دلوں کو اندھا کردیتے ہیں اور ان کے اعضاء کوعبادت کرنے سے جکڑے رکھتے ہیں۔

## حضرت اساعيل بن نجيد وثالثة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعمر واساعیل بن نجید ہیں۔ یہ بڑی شان والے تھے۔ ابوعثان کے مریدوں میں سے تھے۔سب سے آخر میں ان کی وفات ہوئی۔ان کی وفات مکہ میں ۲۲ساھ میں ہوئی۔

شیخ ابوعبدالرحمٰن اسلمی رحمہ اللہ نے اپنے نانا ابوعمرو بن نجید سے روایت کی ہے کہ ہروہ عالت جوعلم کی وجہ سے پیدا نہ ہوئی ہو ٔ صاحب حالت کے لئے اس کا نقصان ٔ بہ نسبت فائدہ کے زیادہ ہوتا ہے۔ ابوعبدالرحمٰن ابوعمروبن نجید سے روایت کرتے ہیں کہی فرمایا کہ جس کسی نے کسی وقت بھی کوئی خداوندی فریضہ ضالع کر دیا ' وہ اس فریضہ کی لذت سے محروم ہوجاتا ہے ...خواہ پھی عرصہ کے بعد ہی کیوں نہ ہو۔

### تصوف کی حقیقت:

پھر فرماتے ہیں کہ ابن نجید سے تصوف کی نسبت دریافت کیا تو فرمایا: اوامر خداوندی اور نواہی پرصبر کے ساتھ کاربند رہنے کا نام تصوف ہے۔ آفت انسانی:

نیز فر مایا انسان کی آفت اس میں ہے کہ وہ جن امور میں لگا ہوا ہوان کی وجہ سے اپنی ذات سے خوش ہو جائے۔

## حضرت علی ابن احمد بو شنجی

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالحس علی بن احمر سہل ہو تھی ہیں۔ بیخراسان کے جوانمردوں میں سے تھے۔ ان کی ملاقات ابوعثان ابن عطا 'جریری اور ابوعمر دشقی سے ہوئی اور ۳۴۸ ہے میں وفات ہوئی۔

#### مروت کیاہے؟

بوشجی سے مروت کے متعلق دریافت کیا گیا' تو فرمایا: مروت ان چیزوں کے استعال کوترک کر دینے کا نام ہے'جوشریعت کی روسے کراماً کاتبین کے دیوان میں حرام کاسی ہوئی ہیں۔

ا یک مخص نے ان سے دعا کرنے کی درخواست کی تو فر مایا: خدا تھے تیری آ ز ماکش سے بچائے۔

نیز فر مایا: ایمان کی ابتدا اورانتها ایک دوسرے سے وابستہ ہیں۔

# شيخ محمر بن خفيف شيرازي مميسة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبداللہ محمد بن خفیف شیرازی ہیں۔ یہ رویم' جربری' ابن عطا اور دوسرے شیوخ کی صحبت میں رہے۔ انہوں نے ایس میں وفات پائی۔ یہ شخ الثیوخ اور یکتائے روز گارتھے۔

ابن خفیف فرماتے ہیں کہ مرید کی ارادت مندی یہی ہے کہ رنج و تکلیف اٹھانے پر مداومت کرے اور آ رام کوچھوڑ دے۔ نیز فرماتے ہیں: مرید کے لئے رخصتوں پڑٹمل کرنے اور تاویلات قبول کرنے میں تسامل برتنے سے بڑھ کرکوئی اور چیز نقصان دہ نہیں ہوسکتی۔ ان سے کسی نے قربت الہی کے متعلق سوال کیا' تو فرمایا: خدا سے تمہارا قرب بیہ ہے کہ شریعت کے موافق امور پر ڈ نے رہواور خدا کا تم سے قرب ہونا یہ ہے کہ اس کی توفیق ہمیشہ تمہارے شامل حال رہے۔

### طول قيام:

ابوعبداللہ الصوفی 'ابوعبداللہ بن خفیف سے روایت کرتے ہیں کہ شروع میں ابن خفیف بسا اوقات ایک رکعت کے اندر دس ہزار بار فُلْ هُوَ اللّٰهُ اَحَدٌ پڑھا کرتے۔اور پھر کی بار ایسا ہوا کہ ایک رکعت میں سارا قر آن پڑھتے اور کی بار ایسا ہوتا کہ مجمع سے عصر تک ایک ہزار رکعت پڑھا کرتے۔

ابواحرصغیرروایت کرتے ہیں کہ ایک دن ایک فقیر نے شخ ابوعبداللہ بن خفیف سے عرض کی کہ مجھے وسوسہ رہتا ہے تو فر مایا: مجھے وہ زمانہ یاد ہے کہ جب صوفیاء شیطان سے مذاق کیا کرتے تھے، اب شیطان ان سے مذاق کرتا ہے۔

ابوالعباس کرخی ابوعبداللہ بن خفیف سے روایت کرتے ہیں کہ ایک بارنوافل میں کھڑ انہیں ہوسکتا تھا تو میں نے ایپ معمول کی ہررکعت کے بدلے دورکعتیں بیٹھ کر اواکیں۔ کیونکہ صدیث میں آتا ہے کہ "صلواۃ القاعد علی النصف من صلواۃ القائم" (ترندی:۱۵۵مان باجہ:۱۳۱منائی:۲۰،۱۰مندامی:۲۰۰۸منداحہ:۲۰۳،۱۹۲،۲۰۳)

بیٹے کرنماز پڑھنے والے کی نماز کھڑے ہوکر پڑھنے والے کے مقابلہ میں آ دھی نماز شار ہوتی ہے۔ پیٹون

# شيخ بنداربن حسين شيرازي ميشة

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالحسین بندار بن حسین شیرازی بھی ہیں۔ بیاصول صوفیا کے عالم اوراپی حالت میں بڑی شان والے تھے شبلی کی صحبت میں رہے ۔ارجان (شیراز سے ۲۰ فرسخ کے فاصلے پر واقع ایک بڑا شہر) میں ۳۵۳ھ میں فوت ہوئے۔

## نفس کے لیے جھکڑا:

بندار بن حسین فر ماتے ہیں کہا پے نفس کے لئے مت جھڑو، کیونکہ بیتمہارانہیں ہے،اسے اپنے مالک کے لئے چھوڑ دو،وہ جو چاہے اس سے برتاؤ کرے۔

> نیز فر مایا: اہل بدعت کی صحبت سے حق تعالی سے اعراض پیدا ہوتا ہے۔ نیز فر مایا: اپنی خواہشات کو (اس ثواب کی خاطر ) حجوز دو، جس کی تجھے امید ہے۔

### و المنافعة ا

# حضرت ابو بمرطمستاني مشلك

ان بزرگوں میں سے ایک ابو بکر طمعتانی ہیں۔ بدابراہیم دباغ اور دوسرے مشائخ کی صحبت میں رہے اور انہوں نے مہر ہے کہ اور حال کے اعتبار سے یکتائے روزگار تھے۔

### بروی نعمت:

ابو بمرطمتانی فرماتے ہیں:نفس سے نکلنا بہت بڑی نعمت ہے اورنفس تمہارے اور اللہ کے درمیان بہت بڑا حجاب

-4

#### نايىندىدەبات.

منصور بن عبداللہ الاصبانی ' ابو بکر طمستانی ہے روایت کرتے ہیں کہ جب دل کسی الیی بات کے کرنے کا خیال کرے، جواللہ کے ہاں ناپندیدہ ہے تو اسے اسی وفت سزامل جاتی ہے۔

#### راه راست:

نیز فرمایا: راستہ واضح ہے اور کتاب اور سنت ہمارے درمیان قائم ہے اور صحابہ کی فضیلت بھی معلوم ہے۔ اس لئے کہ انہوں نے بجرت کرنے میں سبقت کی اور وہ آنخضرت مکی تھی معبد میں رہے۔ لہذا انہوں نے فرمایا ہم میں سے جو مخص کتاب وسنت کا ساتھ دے اور اپنفس اور مخلوق سے دور رہے اور دل سے اللہ کی طرف ہجرت کرے وہی سچا اور راو راست یرہے۔

# شیخ ابوالعباس احمد بن محمد دینوری ت<sup>میشا</sup>

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالعباس احمد بن محمد دینوری ہیں۔ یہ یوسف بن حسین 'ابن عطاء اور جریری کی صحبت میں رہے۔ عالم اور فاضل تھے۔ نیشا پور میں آئے اور وہاں مدت تک مقیم رہے اور لوگوں میں وعظ کرتے رہے۔معرفت کی باتیں کیا کرتے تھے۔ پھرسمرقند گئے اور وہاں ۳۴۰ھے کے بعدوفات پائی۔

### ذکر کے درجے:

ابوالعباس دینوری فرماتے ہیں: ادنیٰ ذکریہ ہے کہ تو ماسوا کو بھول جائے اور ذکر کی انتہا یہ ہے کہ ذاکر ذکر میں ذکر سے غافل ہوجائے۔ نیز فرمایا: لوگوں نے تصوف کے ارکان کو تباہ کر دیا' اس کی راہ کو برباد کیا' اس کے معانی کو اپنے نئے ناموں سے بدل دیا، چنانچ طبع کا نام زیادتی' سوءادب کا اخلاص' خروج عن الحق کا نام قطع ' ندموم چیزوں سے لذت حاصل کرنے کا نام طبیت' خواہشات کی پیروی کا نام ابتلاء' دنیا کی طرف رجوع کرنے کا نام وصل' بدخلقی کا نام صولت' بخل کا نام جلادت' سوال کا نام عمل' بدزبانی کا نام ملامت رکھ دیا، حالانکہ صوفیاء کا پیطریقہ نہ تھا۔

# حضرت ابوعثان سعيد بن سلام المغربي وعلية

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعثان سعید بن سلام مغربی ہیں۔ بیا پنے زمانے کے بے نظیر انسان تھے۔ ان سے پہلے اس تنے میں بن ایس آیا۔ ابن الکا تب صبیب مغربی ابوعمرو زجاجی کی صحبت میں رہے اور نہر جوری ابن الصائغ اور دوسرے مشاکخ سے ان کی ملاقات ہوئی۔ ان کی وفات نمیشا پور میں سائے میں ہوئی۔ انہوں نے وصبت کی تھی کہ امام ابو کبر بن فورک رحمہ اللہ ان کی نماز جنازہ پڑھا کیں۔

### جہاں سے اللہ جا ہے:

استادابو بکربن فورک فرماتے ہیں کہ جب ابوعثان مغربی کی وفات کا وقت قریب آگیا' اس وقت میں ان کے پاس تھا اور علی قوال صغیر کچھ کہدر ہے تھے۔ جب آپ کی حالت بدل گئ' تو ہم نے علی کو خاموش ہو پینے کو کہا' اس پر شیخ ابوعثان نے اپنی آئکھیں کھولیں اور کہا: علی ابول ۔۔۔ کیوں نہیں بولتا؟

میں نے حاضرین میں سے ایک سے کہاان سے پوچھئے! سننے والا کس بناء پرسنتا ہے؟ کیونکہ اس حالت میں ان سے سوال کرنے میں مجھے شرم آتی ہے۔ انہوں نے آپ سے پوچھا تو فر مایا: سننے والا جہاں سے اللہ چاہے وہیں سے سنتا ہے۔ ریاضت میں ان کی بری شان تھی۔

#### اقوال:

ابوعثان فرماتے ہیں کہ تقویٰ یہی ہے کہ بندہ حدود کے اندررہے 'نہ کوتا ہی کرے اور نہ ان سے تجاوز کرے۔ نیز فرمایا : جس نے فقراء کی صحبت پر مالداروں کی صحبت کوا ختیار کیا ، اللہ تعالیٰ اس کو دل کی موت کی آ ز ماکش میں مبتلا کرتا ہے۔

## ابوالقاسم ابراجيم بن محمد نصرابا ذي تشيية

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالقاسم ابراہیم بن محمد نصر اباذی ہیں۔ یہ اپنے زمانے میں خراسان کے شخ تھے۔ شبلی ابوعلی روذباری اور مرتعش کی صحبت میں رہے۔ ۲۲۳ ھیں مکہ میں آ کر رہائش اختیار کرلی اور وہیں ۲۹۹ ھیں وفات پائی۔ بیحدیث کے عالم تھے۔ انہوں نے کثرت سے احادیث کی روایت کی ہے۔

شیخ ابوعبدالرحمٰن السلمی نفر اباذی سے روایت کرتے ہیں کہ جب تمہارے لئے اللہ تعالیٰ کے مظاہر میں کوئی باب ظاہر ہو، اس کے ہوتے ہوئے جنت دوزخ کی طرف متوجہ مت ہواور جب تم اس حالت سے لوٹ آؤ' تو پھر جن امور کی اللہ نے تعظیم کی ہے، تم بھی ان کی تعظیم کرو۔

#### اقوال:

محمد بن حسین نفر اباذی سے روایت کرتے ہیں کہ کسی نے نفر اباذی سے ذکر کیا کہ بعض عورتوں کی مجلس میں بیٹھتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ ان کور کھتے میں میں معصوم ہوں تو فرمایا: جب تک اجسام قائم ہیں ،اس وقت تک امرونہی بھی قائم و باتی ہیں اور ہم تحلیل وتحریم (حلال قرار دینے اور حرام قرار دینے) کے مخاطب ہیں۔شبہات میں پڑنے کی صرف وہی شخص جرائت کرے گا جومحرمات کے دریے ہو۔

### تصوف كي اصل:

محمہ بن حسین نصراباذی سے روایت کرتے ہیں کہ تصوف کی اصل کتاب وسنت پر کار بندر ہنا 'خواہشات اور بدعتوں کو ترک کرنا 'مشائخ کی حرمتوں کی تعظیم کرنا 'مخلوق کے عذروں کو دیکھنا 'اوراد پر مدومت کرنا اور رخصتوں اور تاویلات کے ارتکاب سے بچنا ہے۔

# حضرت ابوالحس على بن ابرا ہيم الحصري بقري ويشك

ان بزرگوں میں سے ایک ابوالحن علی بن ابراہیم الحصری بقری ہیں۔انہوں نے بغداد میں رہائش اُ ختیار کر لی تھی۔ عجیب حالت اور زبان والے تھے۔ اپنے وقت کے شخ تھے۔ بیشلی کی طرف منسوب ہوتے ہیں۔ انہوں نے بغداد میں ایسے میں وفات پائی۔

### اقوال:

حصری فرماتے ہیں: لوگ کہتے ہیں کہ حصری نوافل کونہیں مانتے، حالانکہ جوانی کے زمانہ سے اب تک اپنے ذمہ

میں جواوراد لگار کھے ہیں،اگران میں سے ایک رکعت بھی چھوڑ دوں تو عمّاب کیا جاؤں۔

نیز فرمایا: جس نے حقیقت میں سے کسی چیز کا دعویٰ کیا۔ اسے وہ براہین جمٹلا دیں گے جو اس کی حقیقت کو ظاہر کرتے ہیں۔

## حضرت ابوعبدالله بن احمد بن عطاء روذ باری مشیر

ان بزرگوں میں سے ایک ابوعبداللہ بن احمد بن عطاء روذ باری ہیں۔ بیشخ ابوعلی روذ باری کے بھانجے تھے۔ اپنے زمانے میں شام کے شخ تھے۔ ان کی وفات صور (بحر ابیض متوسط پر واقع ایک مشہور شہر اس کے تین اطراف میں سمندر ہے مصرت عمر طالفہ کے زمانے میں فتح ہوا) میں 197 ھیں ہوئی۔

اقوال:

علی بن سعیدالمصیصی 'احمد بن عطاء روذ باری سے روایت کرنتے ہیں کہ ایک بار میں اونٹ پر سوارتھا۔اس کی دونوں ٹانگیں ریت میں دھنس گئیں۔اس پر میں نے کہا: جل الله 'اونٹ نے بھی یہی الفاظ دہرائے۔ ع عمل

جب بھی ابوعبداللہ روز باری اپنے ساتھیوں کو اپنے ساتھ کسی عام آ دمی یا ایسے آ دمی کے گھر جوصوفی نہ ہوتا تھا' دعوت پر لے جانا چاہتے' تو فقراء کو اس کی خبر نہ کرتے تھے۔ بلکہ انہیں پہلے خود کچھ کھلا دیتے اور جب وہ کھا چکتے' تب بتاتے اور پھر ان کو لے کر روانہ ہوتے۔ اس طرح بیاوگ وقت پر کھا چکے ہوتے اور جب دعوت والے گھر پہنچتے' تو دعوت کے کھانے کی طرف ان کا ہاتھ کم ہی بڑھتا۔ بیاس لئے کرتے کہ لوگ صوفیاء کے متعلق بدگمان نہ ہوجا کیں اور گئمگار نہ بن جا کیں۔

کہتے ہیں کہ ایک دن ابوعبداللہ روذ باری فقراء کے پیچھے جارہے تھے۔اس وقت بیلوگ کسی دعوت پر جارہے تھے کہ ایک سبزی فروش نے کہا: بیفقراء کو گوں کا مال طلال سیجھتے ہیں۔ پھران کو برا بھلا کہا اور شکایت کی کہ ان میں سے ایک درویش نے مجھ سے ایک سو درہم قرض کے طور پر لئے تھے اور آج تک واپس نہیں کئے اور جھے یہ بھی معلوم نہیں کہ وہ کہاں ہے اور اسے کیسے تلاش کروں؟

جب بیسب دعوت والے گھر پنچ تو ابوعبداللہ روذباری نے گھر کے مالک سے جونقراء وصوفیاء کا محب تھا' کہا:اگر آپ میراسکون قلب چاہتے ہیں' تو ابھی ایک سو درہم نکالیں۔ وہ اسی وقت لے آیا۔ آپ نے اپنے ایک مرید کو کہا بیسو درہم ابھی فلاں سبزی فروش کے پاس لے جاؤاوراہے کہو کہ بیوہ سودرہم ہیں' جوتم سے ہمارے کسی ساتھی نے بطور قرض لیے سے اوروہ کی مجبوری سے ادائییں کرسکا۔اب اس نے بیدرہم بھیج دیئے ہیں۔اس کا عذر قبول فرمالیجئے۔ چنانچہ وہ آدمی گیا اور

اس نے ایبا ہی کیا' جب بیلوگ دعوت سے واپس لوٹے اور سبزی فروش کی دکان کے پاس سے گذر ہے تو وہ ان کی تعریف کرنے لگا اور کہنے لگا' بیلوگ قابل اعتاد' ایمان دار' صالح وغیرہ وغیرہ ہیں۔ بخمل مانسان

ابوعبداللدروذباري فرماتے ہيں: بدترين انسان وه صوفی ہے جو بخيل ہو۔

استاذ امام جمال الاسلام ابوالقائم میسید فرماتے ہیں کہ اس جماعت کے شیوخ میں سے چندلوگوں کا ہم نے یہاں ذکر کیا ہے۔ ان کا اس جگہ ذکر کرنے سے میرا مقصد بیتھا کہ لوگوں کو متنبہ کر دوں کہ یہ سب لوگ شریعت کی تعظیم کرنے پر متفق ہیں اور طریق ریاضت میں سنت کی تابعداری کی پابندی کرتے ہیں۔ دینداری کے آ داب میں سے کی ادب میں یہ لوگ خلل پیدائمیں ہونے دیتے اور اس بات پر متفق ہیں کہ جو شخص معاملات اور مجاہدات سے خالی ہے اور اس نے اپنی طریقے کی بنیاد پر ہیزگاری اور تقوی پر ندر کھی ہے تو وہ اپنے دعوی میں اللہ پر افتر آبا ندھنے والا ہے کہ وہ فتہ میں جتال ہے۔ خود بھی بناہ ہوا اور ان لوگوں کو بھی بناہ کر دیا 'جو دھو کے سے اس کی باطل باتوں کی طرف مائل ہو گئے۔ اگر ہم ان کے ان الفاظ کو اور سارے ملفوظات کو بیان کرتے اور پوری تلاش کے بعد ان کی ان حکایات اور حالات کو جن سے ان کی سیرتوں کا پیتہ چاتا ہے ' لکھتے تو کتا ہے لمبی ہو جاتی اور لوگ اکتا جاتے۔ جس قدر ہم نے بیان کیا ہے ، ہمارے مقصد کے لئے کا فی ہے۔ وباللہ المتو فیق۔

بہر حال وہ شیوخ جن کو ہم نے پایا اور جو ہمارے معاصر ہیں۔ اگر چہان سے ہماری ملاقات نہیں ہوئی، جیسے استاذ شہید' لسان وقت' یگا نہ روزگار ابوعلی حسن بن علی دقاتی اور یکتائے زمانہ شیخ ابوعبد الرحمٰ سلمی' مجاور حرم ابوالحسن علی بن جھضم اور شیخ ابوالعباس قصار ساکن طبرستان اور دینور میں احمد الاسوداور نمیشا پور میں ابوالقاسم صیر فی اور ابو ہمل الخشاب الکبیر' منظور بن خلف مغربی' ابوسعید مالینی' ابوطا ہر خوز ندی اور دیگر مشائخ (خداان کی ارواح کو پاک رکھے ) اگر ہم ان کے ذکر اور ان کے احوال کی تفصیل میں گئے رہے تو ہم مقصود سے دور نکل جاتے۔

ان شاءاللہ ہم اس کتاب میں ان کی کچھ حکایات میان کریں گے۔



## اصطلاحات تضوف

## صوفیاء کی اصطلاحات کی تفسیر اور ان میں سے بعض مشکل الفاظ کی تشریح

علاء کا ایک گروہ ایک خاص قتم کے چند الفاظ استعال کرتا ہے، جنہیں دوسرا گروہ استعال نہیں کرتا ،وہ آپس میں خاص اغراض کی بناء پران الفاظ کے معنی پرا تفاق کر لیتے ہیں...مثلاً یہ کہ خاطب کو سمجھانے میں آسانی ہو، یا اس لئے کہ جب بیالفاظ بولے جائیں تو صوفیاءان کے معنی کو سمجھے لیں۔

علاء کرام آپس میں خاص قتم کے الفاظ اس لئے بھی استعال کرتے ہیں، تاکہ ان کے معنی صرف وہ خود اجمالاً سمجھ سکیں اور دوسر بے لوگوں ہے جوان کے طریقے ہے اختلاف کرتے ہیں، ان کے معانی ومطالب پوشیدہ رہیں، کیونکہ ان کی غیرت گوارہ نہیں کرتی کہ ان کے اسرار نا اہل لوگوں میں شائع ہوجا ئیں، اس لئے ان الفاظ کے حقائق نہ تو کسی قتم کے تکلف ہے جمع کئے ہیں اور نہ ہی کسی قتم کے تصرف سے پیدا کئے گئے ہیں، بلکہ یہ وہ معانی ہیں جواللہ نے پچھلوگوں کے دلوں کے اندرالقاء کردیے ہیں اور ان کے حقائق کے لئے پچھلوگوں کے المرار کو متحب کرلیا ہے۔

اوران الفاظ کی تشریح لکھنے کا مقصدیہ ہے کو جولوگ ان کے راستے پر چلنا چاہتے ہیں اوران کے طرز کے تابع ہیں، ان کے لیےان کے معانی سجھنے میں آسانی ہو جائے۔

## ﴿ وتت ﴾

صوفیاء کے مخصوص الفاظ میں سے ایک لفظ وقت ہے۔ محققین کے نزدیک وقت کی حقیقت ہیے کہ بیہ موہوم الوقوع واقعہ ہے ، جس کے حاصل کرنے کا دارو مدار موجودہ محقق واقعہ پر ہے۔ لہذا محقق واقع ، موہوم واقع کے لئے وقت کہلائے گا... جیسے بیقول کہ میں مہینہ کے شروع میں تمہارے پاس آؤں گا... یہاں آنا موہوم واقعہ ہے اور''مہینے کا شروع'' محقق واقعہ ہے، لہذا یہاں''مہینے کا شروع'' آنے کے لئے وقت ہوگا۔

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں:

جس آن میستم ہو وہی تمہارا وقت ہے، اگرتم دنیا میں ہوتو تمہارا وقت دنیا ہے، اگر عقبی میں ہوتو تمہارا وقت عقبی ہے،اگرغم میں ہوتو تمہارا وقت غم ہے،اگرخوشی میں ہوتو تمہارا وقت خوش ہے۔

اس سے ان کی مرادیہ ہے کہ جو حالت انسان پر غالب ہے وہی اس کا وقت ہے۔ بعض اوقات وقت سے مراد وہ زمانہ ہوتا ہے جس میں انسان ہے، کیونکہ پچھ لوگوں نے وقت کی تعریف رید کی ہے کہ وقت وہ ہے جو دو زمانوں (ماضی اور مستقبل) کے درمیان ہے۔

وہ کہتے ہیں کہ صوفی اپنے وقت کا بیٹا ہے، وہ اس کا مطلب یہ لیتے ہیں کہ دہ اس وقت اس حالت میں مشغول ہے جو اس کے لیے بہتر ہے اور اس چیز پر قائم ہے جس کا مطالبداس سے کیا جاتا ہے۔

یہ بھی کہا جاتا ہے کہ صوفی کونداینے ماضی کی فکر ہوتی ہے اور ندایئے مستقبل کی ملکداسے اپنے حال کی فکر ہوتی ہے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ گذشتہ وقت کے چھوٹ جانے پرفکر مند ہونا' دوسرے وقت کوضا کئے کرنا ہے بمجھی وقت سے مراد وہ تصرفات لیے جاتے ہیں، جوصوفیاء کو الله تعالی کی طرف ہے پیش آتے ہیں اور ان میں ان کے اپنے اختیار کا دخل نہیں موتا... چنانچہوہ کہتے ہیں کہ فلال فخص وقت کے زیر تھم ہے...

لینی وہ ان امور کے سامنے سرتسلیم خم کر چکا ہے، جو پر دہ غیب سے اس پر طاہر ہوتے ہیں اور اس میں اس کے اختیار کا کوئی عمل دخل نہیں ہوتا۔ بیصرف ان امور میں سے ہوتا ہے جن میں الله تعالی کی طرف سے نہ کوئی تھم ہوتا ہے اور نہ کسی شرى حن كا تقاضا ، كونكه الله تعالى كے تھم كوضائع كردينا اوراس كے معاطے كونقد يرك سرد كردينا اوراحكام شرعيه ميں ايى کوتا ی کی پرواہ نہ کرنا' کی حدے باہر نکلنا ہے۔

صوفیاء کے یہاں یوں بھی کہاجاتا ہے، "الوقت سیف" وقت تلوار ہے... یعنی جس طرح تلوار کافتی ہے، اس طرح وفت ان امور کی وجہ سے جنہیں اللہ تعالی جاری کرتا ہے، غالب ہوتا ہے۔ بعض اس کی تشریح اس طرح کرتے ہیں کہ تلوار تچھونے میں زم محسوں ہوتی ہے، مگراس کی دھار کا شنے والی ہے، لہذا جس نے اس سے نرمی کی 'وہ نیج نکلا اور جس نے بختی کی وہ کٹ گیا۔ یہی حال وقت کا ہے جس نے وقت کے سامنے سر جھکا دیا ، وہ نجات یا گیا اور جس نے مقابلہ کیا ، وہ سرگوں اور تباہ ہوا۔ اس کی تائید میں میشعر پیش کیا جاتا ہے:

وكالسيف إن لاينته لان مسه وحدّاه إن خاشنته خشنان وقت کی مثال تلوار کی سے ، اگر زی سے پیش آؤ کے تو یہ بھی زم محسوں ہوگی اور اگر تخق کرو کے تو اس کی دونوں اصطلاحات تضوف

دھاریں شخت ہوں گی۔

للذا جس شخص سے وقت نے مساعدت کی' تو پھر وقت اس کا ہے اور جس شخص کے ساتھ وقت نے تنگی کی' وقت اس کے لیے دشمنی کا باعث ہوگا۔

استاد ابوعلی دقاق فر ماتے ہیں:

وقت رین کی طرح ہے جو تخیم مساتا ہے مرفانیس کرتا۔ یعن اگر تخیم فنا کردے تو تو نجات یا جائے گا۔ مجروقت مهمیں کھٹا تا جاتا ہے اور کلیة منا تانبیں۔ابوعلی دقات اس کی تائید میں بیشعر پڑھا کرتے تھے:

> كل يوم يمر ياخذ بعضى يورث القلب حسرة ثم يمضى ہردن جوگزرتا ہے جھے سے میرا کچھ حصہ لیتا ہے اور میرے دل میں حسرت پیدا کر کے چلا جاتا ہے۔ ابوعلی دقاق بیشعربھی پڑھا کرتے تھے:

اعيدت للشقاء لهم جلود كاهل النار ان نضجت جلود دوز خیوں کی طرح 'جب ان کی کھالیں کی۔ جائیں گی' تو ان کی بد بختی کے لئے انہیں نئی کھالیں دے دی جائیں گی۔ اسی معنی میں شعربہ ہے:

ليس من مات فاستراح بميت انما الميت ميت الاحياء

جومرکرآ رام پاگیا' وه مرده نہیں ،مرده تو درحقیقت وه ہے جوزنده ہی مرده ہو۔

دانا وہ ہے جواینے وقت کے حکم کے ماتحت ہو۔ اگر اس کا وقت ہوش کا وقت ہے تو اسے شریعت پر کاربندر ہنا چاہئے۔اگراس کا وفت محویت کا وفت ہے،تو اس پرحقیقت کے احکام غالب ہوں گے۔

## ﴿ مقام ﴾

صوفیاء کے خاص الفاظ میں دوسرالفظ مقام ہے۔" مقام" آ داب صوفیاء کی اس منزل کو کہتے ہیں جسے بندہ خدا کی ۔ طرف سے حاصل کرتا ہے۔ جہاں تک بندہ کسی قتم کے تصرف سے پنچتا ہے، یا تلاش اور تکلیف کر کے اسے حاصل کرتا ہے۔ لہذا ہر مخص کا مقام وہ ہے جہاں اس کا قیام ہے اور جس ریاضت کی مثق وہ اس وقت کررہا ہے۔

اس کی شرط یہ ہے کہ جب تک وہ اس مقام کے احکام پورے طور پر حاصل نہ کرے، اس مقام ہے آ گے نہ جائے۔ اس لئے کہ جب کسی کے پاس قناعت نہیں ہے تو اس کا تو کل درست نہیں ہے اور جس کے پاس تو کل نہیں ہے اس کے لیے تسلیم درست نہیں ...اس طرح جس نے تو بنہیں کی وہ اللہ کی طرف رجوع نہیں کرسکتا، جس کے پاس ورع نہیں اس کا زہد

ښد

مقام مصدر ہے ... بمعنی اقامت ... جس طرح مرطل بمعنی ادخال ،اور مخرج بمعنی اخراج ... کی مخص کا ایک مقام پراتر نا صرف اس وقت میم ہوسکتا ہے ، جب اس کویقینی مشاہدہ ہو جائے کہ اللہ تعالیٰ نے اسے اس مقام پر لا کھڑا کیا ہے 'تا کہ اس کے مقام وحالت کی بنامیم تاعدہ پر ہو۔

استاد ابوعلی وقاق فرماتے ہیں:

جب واسطی نیٹا پورآئے اوعثان کے مریدوں سے دریافت کیا کرتہارا شیخ شمیں کن ہاتوں کا تھم دیتا ہے؟
انہوں نے بتلایا کہ ہمارا شیخ ہمیں عبادت پر قائم رہنے کو کہتا ہے، ہمیں اس بات کا تھم دیتا ہے کہ ہم دل میں سیحت
رہیں کہ ہم عبادت میں کوتا ہی کرتے ہیں۔اس پر واسطی نے کہا: وہ تہمیں خالص جوسیت کی تعلیم دیتے ہیں، کیا وہ تہمیں سے تھم
نہیں دیتے کہ تم اپنے نفس کو ندد یکھواورنفس کے بیدا کرنے والے کودیکھو؟

واسطی کا مقصد بیرتھا کہ وہ غرور میں نہ آجائیں 'وہ انہیں اس سے بچانا چاہتے تھے، وہ یہ بیں چاہتے تھے کہ وہ کوتا ہی کی منزل میں مقیم رہیں اور نہ ہی ان کا مقصد کسی ادب میں خلل انداز ہونا تھا۔

## ﴿ حال ﴾

صوفیاء لفظ حال بھی استعال کرتے ہیں۔حال ایک کیفیت ہے جو بلا ارادہ اور بغیر کوشش کے ان کے دل پر طاری ہوتے ہوتی ہوتے ہوتی ہوتے ہیں۔مثلاً طرب عم 'بسط 'قبض 'شوق ' بے قراری ' ہیبت اور احتیاج …احوال وہبی ہوتے ہیں اور مقامات کسی ہوتے ہیں۔احوال سعی اور کوشش کے بغیر حاصل ہوتے ہیں،مقامات کے حصول کے لئے محنت اور جانفشانی کی ضرورت ہوتی ہے۔ صاحب مقام اپنے مکان پر مشمکن رہتا ہے اور صاحب حال اپنے مقام سے ترقی کرتا ہے۔

ذوالنون مصرى عارف كے بارے ميں فرماتے ہيں: يہاں تھا، مگر ابھى چلا كيا۔

بعض بزرگ فرماتے ہیں کہ احوال بجلیوں کی مانند ہیں اور اگر باقی رہ جائیں تونفس کی باتیں ہیں اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ احوال اپنے نام کی طرح ہیں، یعنی بیدل پر وارد ہوتے ہی فوراً زائل ہو جاتے ہیں۔اس کی تائید میں وہ یہ شعر پیش کرتے ہیں:

> وكل ما حال فقد زالا يا خذ في النقص اذا طالا

لو لم تُحُلِّ ما سميت حالاً انظر الى الفيء اذا ما انتهى اگرنہ بدکتاتو حال نام بھی نہ پاتا، جومتغیر ہووہ زائل ہوگا۔سایہ کودیکھیں جب انتہا کو پہنچ جاتا ہے تو لمبا ہونے کے بعد کم ہونا شروع ہوجاتا ہے۔

بعض نے احوال کے بقا اور دوام کی طرف بھی اشارہ کیا ہے۔ ان کے خیال میں جب یہ دائم نہیں ہوتے ، تو انہیں ''لو ائح''اور''بو ادہ'' کہا جاتا ہے۔اس حالت کا حامل ابھی تک احوال کو پہنچا ہی نہیں اور جب یہ حقیقت دائم ہوتی ہے'تو حال کہلاتی ہے۔

ابوعثمان جبری فرماتے ہیں جمھے جالیس سال گذر گئے ہیں، جس حال میں اللہ نے مجھے رکھا ہے، میں خوش ہوں۔ میں نے برامحسوں نہیں کیا۔

ان کی مرادیہ ہے کہ وہ ہمیشہ حالت رضا میں رہے۔ رضا بھی احوال میں سے ہے، لہذایہ ثابت ہوا کہ جنہوں نے احوال کے باقی رہنے کی طرف اشارہ کیا ہے، انہوں نے درست کہا ہے۔ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ ایک صفت کس کے لئے مشرب بن جاتی ہے، وہ اس میں تربیت اور پرورش پاتا ہے۔ گرایے شخص کے احوال اور بھی ہوتے ہیں، جو وقتی طور پر اسے پیش آتے ہیں، کیکن ان احوال کے لئے حاجب و مانع نہیں بنتے 'جواس کی عبادت ثانیہ بن جاتے ہیں۔ اور جب بھی یہ پہلے مال سے بھی زیادہ اعلی وار فع حال میں ہوتا ہے اور زیادہ لطیف حال کی طرح دائم بن جاتے ہیں' تو وہ ترقی کر کے پہلے حال سے بھی زیادہ اعلی وار فع حال میں ہوتا ہے اور زیادہ لطیف حال کو بینچ حاتا ہے۔

## انه ليغان على قلبى كى تشريح:

استادابوعلى دقاق حضور مَاليَّيْرُ الله ليغان على قلبى حتى استغفر الله تعالى فى اليوم سبعين مرة" (اخرجه احمد بن حنبل ١٠٤٤) ٢٦٠،٢١)

کی تشری ہوں کرتے ہیں۔۔ آنخضرت کا فیٹر اپنے احوال میں ہروفت بلندتر ہوتے جاتے تھے، لہذا جب آپ ایک حال سے بلند ہوکر دوسرے حال میں جاتے تو با اوقات آپ کی نگاہ پہلی حالت پر پڑ جاتی ، تو ان کو اییا معلوم ہوتا کہ بعد کی حالت پہلی حالت کے لئے بادل کا کام کرتی ہے۔ آنخضرت کا فیٹر کے احوال متواتر ترقی پر تھے اور اللہ تعالیٰ کے لطف و قدرت کی انتہا نہیں ، چونکہ حق سجانہ و تعالیٰ کاحق ہماری دسترس سے باہر ہے اور اس تک پنچنا محال ہے، لہذا بندہ ہمیشہ اپنے احوال میں ترقی پنچ اس سے بلندتر کیفیت احوال میں ترقی پنچ اس سے بلندتر کیفیت احوال میں ترقی پنچ اس سے بلندتر کیفیت میں اسے پنچا تارہے۔

صوفیاء کے قول "حسنات الاہوار سینآت المقربین" کامفہوم بھی یہی ہے۔ جنید سے بھی ای قول کے متعلق

سوال کیا گیا، تو انہوں نے بیشعر پڑھا:

طوارق انوار تلوح اذا بدت فتطهر كتمانا وتحبر عن جمع بيطارى مونے والے انوار جب ظاہر موتے ہيں جس ميں ميں ميان مراح كا يہ ديتے ہيں۔ پير تق كرك الى كيفيت ظاہر كرتے ہيں جس ميں كتمان سر مواور جمع كا يہ ديتے ہيں۔

# ﴿ قبض وبسط ﴾

### قبض وخوف بسط اوررجاء میں فرق:

''قبض''،''خوف''،''بسط''اور''رجا'' میں فرق یہ ہے کہ خوف متنقبل میں ہونے والے کسی امری وجہ سے ہوتا ہے، خواہ کسی محبوب چیز کے لئے ہو'یا کسی برے امر کے واقع ہونے کی وجہ سے ہواور اسی طرح رجاء بھی کسی محبوب امرکی امید کے ساتھ وابستہ ہے'یا بیامید ہوتی ہے کہ کوئی بری چیز زائل ہو جائے گی اور نا پہندیدہ چیز سے اسے بچایا جائے گا۔

گرقیض وہ حالت ہے، جواس وقت موجود ہو۔ بہی حال' بط' کا ہے۔ لہذا خوف و رجاء والے دل کا تعلق دونوں حالتوں میں مستقبل کے ساتھ ہوتا ہے۔ قبض و بسط والا اپنے وقت کو اس حالت میں پاتا ہے، جواس پر موجودہ وقت میں عالب ہے۔ پھرقیض و بسط والوں کی حالت اپنے احوال کے اختلاف کے مطابق مختلف ہوتی ہے، چنا نچے بعض داردات میں قبض کی حالت ایسی ہوتی ہے کہ حال وارد کے علاوہ کی اور کی گنجائش نہیں ہوتی ،اس لئے کہ وہ کلیۂ اپنے حال وارد میں گرفتار ہوتا ہے۔ جیسا کہ کسی کا قول ہے: انا رقم یعنی مجھ میں کسی چیز کی گنجائش نہیں ہے۔ یہی حال' بسط' والے کا ہے۔ کیونکہ بسااوقات بسط ایسا ہوتا ہے کہ اس میں گلوق ساسکتی ہے، الہذا صاحب بسط اکثر اشیاء سے خوف زدہ نہیں ہوتا۔ بعض صاحب بسط ایسے ہوتے ہیں کہ کسی حالت میں' کوئی چیز بھی ان پراثر انداز نہیں ہوتی۔

### ابو بكر فحطى كى حالت:

استاد ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ایک صوفی ابو برقطی بھیدے پاس آیا۔ ابو بکر بھید کا ایک بیٹا تھا 'جوائ قسم کی بے ہودگیاں کرتا تھا، جو اکثر نو جوان کرتے تھے۔ جب اس صوفی کا گذر ابو برقطی کے لڑکے کے پاس سے ہوا تو وہ اپنے ساتھیوں کے ساتھا پی بے ہودگی ہیں مشغول تھا۔ صوفی کا دل پیجا۔ اس حالت کود کھ کر انہیں دکھ ہوا اور کہا: یہ شخ بے چارہ س قدر مسکین ہے۔اللہ تعالی نے اسے بیٹے کی بے ہودگیاں برداشت کرنے میں مبتلا کررکھا ہے۔

پھر جب قطی بینیا کے پاس آئے اور دیکھا کہ انہیں بیٹے کی بے ہودگ کا کوئی علم نہیں۔ اس پر انہیں تعجب ہوا اور کہا کہ قربان جاؤں'اس شخص پر جس پر پہاڑ کا بھی کوئی اثر نہیں ہوتا۔ اس پر قطی بینیا نے کہا: ہم ازل سے اشیاء کی غلامی سے آزاد ہو چکے ہیں۔

قبض کا ادنی ترین سبب یہ ہوتا ہے کہ صوفی کے دل پر ایک کیفیت طاری ہوتی ہے، جس کی وجہ سے عماب کا اشارہ یا اس بات کا رمز ہوتا ہے کہ وہ سزا کا مستحق ہے۔ لہذا دل پر لامحالہ قبض کی حالت طاری ہو جاتی ہے اور بعض اوقات حالت و اردہ کی وجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ لطف ربانی کے قریب ہوتا ہے 'یا کسی بات پر مبارک باد کی آمد کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔ اس سے دل میں بسط پیدا ہوتا ہے۔

مخضریہ کہ ہر شخص کا قبض اس نبست ہے ہوگا کہ کس قدر اس کو بسط حاصل ہے۔ اس طرح بسط اس کے قبض کی مناسبت ہے ہوگا۔ بعض اوقات صاحب قبض کو قبض کی وجہ معلوم نہیں ہوتی اور وہ اپنے دل میں قبض کو محسوس کرتا ہے، گریہ بھر نہیں سکتا کہ اس کا سبب کیا ہے۔ اس کا صرف ایک ہی علاج ہے کہ وہ تعلیم کا طریقہ اختیار کرے۔ یہاں تک کہ قبض کا وقت گذر جائے۔ کیونکہ اگر بتکلف اسے دور کرنے کی کوشش کرے گا'یا اپنے اختیار سے وقت سے پہلے قبض کے حملے کا استقبال کرے گا، تو اس سے اس کا قبض بڑھ جائے گا۔ چنانچہ اللہ تعالی فرما تا ہے: وَ اللّٰهُ یَقْبِصُ وَیَہُ سُطُ خدا تعالی قبض بھی پیدا کرتا ہے اور بسط بھی۔

تمجھی بسط کا ورود یکا یک اور اچا تک ہوتا ہے، جس سے صاحب بسط جھو منے لگتا ہے۔ گر اسے اس کی وجہ معلوم نہیں ہوتی ،لہذا اس شخص کو چا ہئے کہ وہ پرسکون رہے اور ادب کا لحاظ رکھے۔ اس لئے ہر وقت اس پرخطرہ ہوتا ہے، اسے بچتے رہنا چاہئے کہ کہیں اس میں پوشیدہ چال نہ ہو۔

ایک صوفی نے بیان کیا ہے کہ جب میرے لئے بسط کا دروازہ کھل گیا 'تو میں پھسل گیا اور اپنے مقام سے مجوب ہو گیا۔اس لیے صوفیاء کہتے ہیں۔قف علی البساط و ایاك و الانبساط (اپنی بساط پر کھڑے رہواور انبساط سے بچتے رہو)
اہل تحقیق نے قبض کو ان امور میں شامل کیا ہے، جن سے وہ پناہ ما نگتے ہیں۔ کیونکہ یہ دونوں حالتیں او پر کی حالت کے مقابلے میں بندے کی تباہی کا باعث ہوتی ہیں اور صوفی کا اس میں پڑنا در حقیقت محتاجی اور موجب ضرر ہے۔

جعفر بن محمر' جنیدے روایت کرتے ہیں کہ اللہ ہے ڈرنا میرے قبض کا سب بنما ہے اور رجاء' بسط' حقیقت مجھے جمع کرتی ہے اور حق مجھے تفر فہ میں ڈال دیتا ہے اور جب خوف کی وجہ ہے مجھ میں قبض پیدا ہوتا ہے، تو مجھے اپنی ذات سے فنا کر دیتا ہے اور جب امید کی وجہ سے مجھ میں بسط پیدا ہوتا ہے' تو مجھے اپنی ذات کی طرف لوٹا دیتا ہے اور جب حق کی وجہ سے مجھے جدا کرتا ہے' تو کسی اور کومیرے پاس موجود کر دیتا ہے اور مجھے اس سے چھپا دیتا ہے۔

ان تمام امور میں اللہ تعالی میر امحرک ہوتا ہے۔' مجھے رو کے نہیں رکھتا،خوفز دہ کرنے والا ہوتا ہے' مونس نہیں ہوتا۔للبذا میں اس کی حاضری کی وجہ سے اپنے وجود کا مزہ چکھتا ہوں۔کاش کہ خدا مجھے اپنی ذات سے فنا کر کے ساز وسامان عطا کرتا، مجھے اپنی ذات سے غائب کر کے راحت عطا کرتا۔

## ﴿ ہیت اور انس ﴾

صوفیاء کے الفاظ میں ہیب وانس بھی ہے۔ ہیب وانس دونوں کا درجہ قبض و بسط کے اوپر ہے۔ جس طرح قبض کا درجہ خوف کے اوپر اس بسط کے مقابلے میں زیادہ درجہ خوف کے اوپر اور بسط کا رجاء کے اوپر ہے۔ اس طرح ہیب ، قبض سے بلند تر ہے اور انس بسط کے مقابلے میں زیادہ کال ہوتا ہے۔ ہیبت کا تقاضا یہ ہے کہ اس کا صاحب ما سواسے غائب ہو، لہذا ہر ہیبت والا زیادہ غائب ہوتا ہے، پھر یہ کہ ہیبت زدہ غیبت میں بناوٹ کے اعتبار سے غیبت میں بھی متفاوت ہے۔

چنانچ بعض کی غیبت دیریا ہوتی ہے اور بعض کی غیبت کم مدت والی ہوتی ہے۔ اور انس کا تقاضایہ ہے کہ صاحب انس حقیقی محو کی کیفیت میں ہو، البذا ہر صاحب انس ہوش میں ہوگا۔ پھر ان لوگوں کی حالت 'انس کی اس مقدار کے مطابق 'جس کو انہوں نے پیا ہے' متفاوت ہوتی ہے۔ اس لئے صوفیاء کہتے ہیں کہ انس کا کمترین مقام یہ ہے کہ صاحب انس کو اگر بھڑ کتی آگ میں بھی ڈال دیا جائے' تو اس وقت بھی اس کی انس والی کیفیت مکدر نہ ہوگا۔

حفرت جنید بیشد ، سری بیشید سے روایت کرتے ہیں:

بندے کی حالت یہاں تک ہو جاتی ہے کہ اگر اس کے چیرے پرتلوار بھی مار دی جائے ' تو اے احساس نہیں ہوتا۔ میرے دل میں بھی یہ بات کھنگتی تھی ،اب تو مجھ پریہ بات واضح ہوگئ ہے کہ حقیقت وہی ہے 'جس کوسری بیسیڈ نے بیان کیا ہے۔

ابومقاتل سے حکایت بیان کی گئی ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ وہ ایک روز شلی کے پاس گئے وہ اس وقت اپنی بھنوؤں کے بال موچنے سے نوج رہے تھے۔ میں نے عرض کیا کہ آپ تو اپنی ذات کے ساتھ یہ فعل کر رہے ہیں، مگر اس کا درو میرے دل کو پہنے رہا ہے۔ اس پر انہوں نے فرمایا ارے! حقیقت میرے لئے ظاہر ہوتی ہے اور میں اسے برداشت نہیں کر سکتا 'بات بہی ہے، لہذا میں اپ آپ کو دکھ دیتا ہوں' تا کہ میں اسے محسوں کروں اور حقیقت جھ سے جھپ جائے۔ مگر نہ مجھے دردمحسوں ہوتا ہے اور نہ حقیقت مستور ہوتی ہے اور جھ میں اس کی قوت بھی نہیں ہے۔

## صوفیاء کے نزدیک ہیب اورانس کی حالت میں نقص پایا جاتا ہے

چونکہ ہیبت اور انس میں بندے کی حالت بدل جاتی ہے۔ اس لئے اہل حقیقت ان دونوں حالتوں کونقص میں شار کرتے ہیں۔ کیونکہ اہل تمکین لوگ تبدیلی اور تغیر سے بالا تر ہوتے ہیں'وہ وجود عین یعنی حق تعالیٰ میں محو ہوتے ہیں۔ لہٰذاان کے لئے نہ'' ہمیت'' ہوتی ہے' نہانس' نہ علم اور نہ''حس''۔ ابوسعید خراز حکایت بیان کرتے ہیں کہ ایک بار میں جنگل میں راستہ بھول گیا' میں بیشعر پڑھتارہا:

أتيه فلا ادرى من التيه من أنا سوى ما يقول الناس في وفي جنسي أتيه على جن البلاد وإنسها فان لم اجد شخصا اتيه على نفسى

میں جیران اور پریثان پھر رہا ہوں اور اپنی جیرانی کی وجہ سے مجھے بیہ معلوم نہیں ہوتا کہ میں کون ہوں۔ صرف اتنا جانتا ہوں کہ لوگ میرے اور میری جنس کے متعلق کچھ کہتے ہیں کہ میں دنیا کے جنوں اور انسانوں پر فخر کرتا ہوں اور اگر کوئی اور مخف نہیں ملتا' تو خودا پی ذات پر ہی فخر کرتا ہوں۔

فرماتے ہیں کداس پر میں نے ایک ہاتف سے سنا کدوہ مجھے پکاررہا ہے اور یوں کہدرہا ہے:

أيا من يرى الاسباب اعلى وجوده ويفرح بالتيه الدنى وبالانس فلو كنت من اهل الوجود حقيقة لغبت عن الاكوان والعرش والكرسى وكنت بلاحال مع الله واقفا تصان عن التذكار للجن والانس ارے! تو اسباب كوائي وجود كا بلندترين درجه خيال كرتا ہے اور تو ادنىٰ جيبت اور ادنیٰ انس پرفخر كرتا ہے۔ اگر تو در خقيقت اہل وجود ميں سے ہوتا' تو تمام كا نات عرش اور كرى سے غائب ہو جاتا اور تو بغير كى حالت كے اللہ كے ساتھ كھڑا رہتا اور جن وانس كى ياد سے بچتا۔

بندہ اس حالت سے عین وجود کے ذریعہ ترتی کرتا ہے۔

# ﴿ تُواجِدُ وجِدِ أور وجود ﴾

صوفیاء کے ہاں مروجہ الفاظ میں''تو اجد''' وجد'' اور وجود بھی ہیں ۔اپنے اختیار سے وجد لانے کوتو اجد کہتے ہیں۔ لیکن اس تم کے شخص کا وجد کامل نہیں ہوتا۔ کیونکہ اگر سے کامل ہوتا تو وہ'' واجد'' کہلا تا اور باب تفاعل عمو ماکسی صفت کو تکلیف سے اظہار کرنے کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ چنانچہ شاعر کہتا ہے: اذا تخازرت و ماہی من خزر ثم کسرت العین من غیر ما ماعور میں آئکھوں کی بناوٹ کے طور پر تنگ کر کے دیکھا ہوں، حالانکہ میری آئکھیں چھوٹی نہیں ہیں، پھر آ کھے کو بند بھی کر لیتا ہوں، حالانکہ کا نامجی نہیں ہوں۔

اس لئے بعض لوگ کہتے ہیں کہ'' تواجد'' میں چونکہ تکلف پایا جاتا ہےاور حقیق سے بعید ہے۔اس لئے یہ غیر مسلم ہے اور بعض کہتے ہیں کہ تواجد ان فقراء کے لئے مسلم ہے، جو مجرد ہیں اور ان کیفیات کو پالینے کی تلاش میں رہتے ہیں۔ان کی دلیل رسول اللہ مُنافِظِم کی بیر حدیث ہے:

((ابكوفاك لم تبكوا فتباكوا)) (اخرجه ابن ماجه: ١٩٦)

اگررونانہیں آتا،تورونے والی شکل بناؤ۔

#### ابومحد حرری کی حکایت:

ابو محمد جزیری بیشت کا قصد مشہور ہے کہ ایک بارجنید بیشت کے پاس تصاوراس وقت ابن مسروق اور دوسر ہے لوگ بھی موجود تھے۔ ایک قوال گار ہا تھا۔ ابن مسروق اور دوسر ہے لوگ تو اٹھ کھڑے ہوئے۔ مگر جنید میں کوئی حرکت نہ ہوئی۔ میں نے عرض کیا۔ جناب! کیا آ ہے کوساع سے لطف حاصل نہیں ہوتا؟ تو فرمایا۔

﴿ وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَّهِي تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ ﴾ (المل: ٨٨)

(تو پہاڑوں کو دیم کرخیال کرتا ہے کہ بیساکن ہیں، حالا تک بادلوں کی طرح بیکھی چل رہے ہیں)

پھر فرمایا: اے محمد! کیا تجھے بھی ساع سے لطف نہیں آتا؟ میں نے عرض کیا: جب میں کسی ایسی جگہ جاؤں 'جہاں مجلس ساع قائم ہواور کوئی قابل تعظیم ستی ہو' تو میں اپنے آپ کو وجد سے روک لیتا ہوں اور جب میں خلوت میں ہوتا ہوں' تو وجد کوچھوڑ دیتا ہوں اور تکلفاً وجد کی حالت پیدا کر لیتا ہوں۔

اس حکایت میں انہوں نے تو اجد کا لفظ استعال کیا ، مگر جنید مینیلین نے اس کور ذہیں کیا۔

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ جب اس نے اکابر کے آداب کو محوظ خاطر رکھا'تو اللہ تعالی نے اس ادب کی برکت سے اس کے وقت کو محفوظ رکھا اور بول فرمایا: میں اپنے نفس کے وجد پر قابو پاتا ہوں اور جب میں خلوت میں ہوتا ہوں تو اسے چھوڑ دیتا ہوں اور بناوٹی وجد پیدا کر لیتا ہوں۔

اس لئے کہ وقت اور غلبہ وقت کے گذر جانے کے بعد اپنی مرضی سے وجد کوچھوڑ دیناممکن نہیں۔لیکن چونکہ وہ شیوخ کے احتر ام کا لحاظ رکھنے میں صادق تھے تو اللہ نے بھی اس کے وقت کو محفوظ رکھا، تا کہ خلوت کے وقت وہ اپنے وجد کو کھلا چھوڑ سکے۔لہذا جیسا ذکر ہو چکا…تواجد'' وجد'' کی ابتدائی حالت ہوتی ہے۔اس کے بعد'' وجد'' کی کیفیت پیدا ہوتی ہے اور ''وجد'' یہ ہے کہ کیفیت تمہارے دل پرطاری ہواور بغیرارا دہ اور تکلف کے وارد ہو۔

اسی لئے مشائخ فرماتے ہیں'' وجد'' وہ کیفیت ہے'جوا تفاقاً طاری ہواور یہ کیفیت اوراد کا پھل ہے۔لہذا جس کے وظا کف زیادہ ہوں گا۔

استاد ابوعلی دِقاق فرماتے ہیں کہ صوفیاء پر جو واردات ہوتے ہیں، وہ ان کے اوراد کے مطابق ہوتے ہیں۔ لہذا جس کا ظاہر میں کوئی در دنہیں' اس کا باطن میں کوئی اثر نہیں۔ ہر وہ وجد جس میں کسی کی ذات کا دخل ہو' وجد نہیں کہلا تا۔ چنا نچہ جس طرح کسی انسان کو اپنے ظاہری معاملات میں کدو کاوش کرنے ہے عبادت کی لذت حاصل ہوتی ہے۔ اسی طرح انسان این انوال باطن سے جواس پر نازل ہوتے ہیں، وجد محسوس کرتا ہے۔

مخضرید که حلاوت معاملات کا ثمرہ ہے اور ' وجد' عنایت ربانی کا متیجہ ہے۔

#### وجود

اب رہا'' وجود'' ،سویہ وجد سے ترقی کر جانے کے بعد حاصل ہوتا ہے اور جب تک بشریت فنانہیں ہوتی ، وجود حق بھی حاصل نہیں ہوتا۔اس لئے کہ'' سلطان حقیقت'' کے ظہور کے وقت بشریت باقی نہیں رہ سکتی۔

ابوالحسین نوری رحمہ اللہ کے فرمان کے مطابق انا منذ عشوین سنة بین الوجد و الفقد 'میں بیس سال کے عرصہ ہے'' پانے'' اور کم کرنے کی الجھن میں پڑا ہوں' کا بھی یہی مطلب ہے کہ جب رب کو پاتا ہوں ، تو دل کو کم پاتا ہوں اور دل کو پاتا ہوں تو رب کھودیتا ہوں۔

نیز جنیر بینیا کے فرمان کے مطابق علم التو حید مباین لوجودہ و وجودہ مباین لعلمہ علم تو حید وجودرب سے مختلف ہے کا بھی یہی مطلب ہے۔اس سلسلہ میں بیشعر بالعموم پڑھا جاتا ہے:

وجودى ان اغيب عن الوجود بما يبدو على من الشهود

ان مشاہدات کی وجہ سے ظاہر ہے،میرا وجوداس وقت ہوگا، جب میں وجود حق سے غائب ہو جاؤں۔ مختصر میہ که'' تو اجد'' ابتدا ہے اور وجودا نتہا اور وجدان دونوں کے درمیان کیفیت کا نام ہے۔

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ' تواجد' میں بندے کے لئے ضروری ہے کہ عبدیت کاملہ اس میں پائی جائے۔ وجد میں بندے کو استغراق حاصل ہوتا ہے اور وجود میں بندے کی ہلاکت ہوتی ہے۔ اس کی مثال الی ہے' جیسے کوئی سمندر کے پاس آیا۔ پھر سمندر پرسوار ہوا اور پھر اس میں غرق ہوگیا۔ اس کی ترتیب یوں ہے۔'' قصود'' پھر ورود،'' پھر شہود'' ، پھر''وجود''

ادر پهر''خمود''اورخمودای قدر بوگا، جس قدر که وجود موگا۔

وجود والے انسان کی دوکیفیتیں ہوتی ہیں ''صحو''اور''محو'' صحواس حالت کو کہتے ہیں، جبکہ اس کی بقاء حق کے ساتھ مواور محووہ حالت موتی ہے کہ اسے حق کے ساتھ فنا حاصل مو۔ صاحب وجودیرید حالتیں باری باری آتی رہتی ہیں۔ جب اس برصو کی حالت غائب ہوتی ہے تو وہ حق کے ذریعہ حملہ بھی کرتا ہے اور بولتا بھی ہے۔ چنانچہ آنخضرت مَا الله تعالی کی طرف سے فرماتے ہیں فیبی یسمع و بی یبصر۔ (میرے ذریعہ سے وہ سنتا ہے اور میرے ہی ذریعہ سے وہ ریکھتا

ابوعبدالرحمٰن اسلمی' منصور بن عبداللہ ہے روایت کرتے ہیں کہ ایک شخص نے شیخ شیلی ٹیسٹیہ کے حلقہ میں کھڑ ہے ہو کر سوال کیا: کیا وجدوالوں برصحت وجود کے آثار ظاہر ہوتے ہیں؟ توشیخ شبلی میسیانے جواب میں فرمایا: ہاں! بیرا یک نور ہے 'جو اشتیاق کی آگ کے ساتھ مل کر چمکتا ہے اور اس کے آثار جسموں پر چیک اٹھتے ہیں 'جیبا کہ ابن المعتز نے کہا ہے:

وامطر الكأس ماء من ابارقها فانبت الدر في اوض من الذهب وسبح القوم لما أن رأوا عجبا فورا من الماء في نار من العنب سلافة ورثتها عاد عن ارم كانت ذحيرة كسرى عن أب فأب

پیا لے نے اپنی ناڑیوں کا پانی برسا دیا ،سونے کی زمین میں موتی نکل آئے۔ جب لوگوں نے انگور کی آگ میں پانی کا نور دیکھا'تو الله کی تبیع پڑھنے بلکے۔ بیالی شراب ہے جوتوم عاد کوتوم ارم سے ورشیس ملی اور آباؤ اجداد سے بیہ کسریٰ کا ذخيره حلية تي تقي\_

کسی نے ابو بحر دقی میشید کو کہا کہ جم دقی نے ساع کی حالت میں جوش میں آ کرایک درخت کو ہاتھ سے پکڑ کر جڑن سے اکھیر دیا۔ پھر انفاق سے ایک دعوت میں دونوں اسٹھے ہوئے۔اس وقت ابو بکر دقی بھیلیا بینائی سے محروم ہو چکے تھے۔جم دقی جوش میں آ کر چکرلگانے لگے۔ابو بکر دقی بیسیانے کہا: جب یہ میرے قریب آئے تو مجھے بتانا۔ دقی کمزور تھے۔ جم گذرے' جب ان کے قریب آئے تو لوگوں نے ابو بکر دقی ہے کہا : پیجم ہے۔ ابو بکر نے جم کو پنڈ لی سے پکڑ کر تفہرا دیا۔ جم میں آئی طاقت ندری کدحرکت کر سکتے ، بے ساختہ پکارا مے : اے شخ امیری توبه اب ابو بکرنے اس کوچھوڑ دیا۔ استادامام فرماتے ہیں:

جم کا جوش بھی حق تھا اور دق کا پنڈلی پکرنا بھی حق تھا۔ جب جم کومعلوم ہوگیا کہ دق کا مرتبدان سے بلند ہے تو انہوں نے انصاف کے نقاضے سے ہار مان لی۔اس طرح جو مخص حق پر ہوگا' کوئی چیز اس کے لئے مشکل نہیں ۔ مگر جب صوفی یرمحویت کی کیفیت غالب ہوا تو پھراسے علم عقل فہم اور حس پیچینیں ہوتا۔

ابوعبدالرحمٰن السلمی'اینے استاد سے روایت کرتے ہیں کہ ابوعقال میں مغربی چارسال مکہ میں مقیم رہے۔ اس عرصہ میں انہوں نے نہ پچھ کھایا اور نہ بیا۔ یہاں تک کہ ان کی وفات ہوئی۔ ایک فقیر ان کے پاس آیا اور کہا: السلام علیم! ابوعقال میں انہوں نے وعلیم السلام کہا۔ اس مخص نے کہا: میں فلاں ہوں۔ ابوعقال میں نے جواب میں کہا: اچھا! تو فلاں ہے۔ متمارا کیا حال ہے؟ یہ کہہ کرانی حالت سے بے خبر ہو گئے۔ بیشخص کہتا ہے کہ میں نے السلام علیم کہا اور انہوں نے وعلیم السلام کہا، گویا انہوں نے مجھے مطلق و یکھا ہی نہیں۔ میں نے کئی بار اس طرح کہا' تو میں سمجھ گیا کہ ان پر غیبو بت کی کیفیت طاری ہے۔ لہٰذا میں ان کوچھوڑ کر چلا آیا۔

عمر بن محمد بن احمد ، ابوعبدالله نروغندی سے روایت کرتے ہیں کہ ابوعبدالله نروغندی کی بیوی نے فرمایا : جب قبط سالی کا زمانہ تھا اورلوگ بھو کے مرر ہے تھے' تو ایک دن ابوعبدالله نروغندی گھر آئے اور اپنے گھر میں تقریبا دومن گندم پایا۔ بیدو کمیے کرفرمایا لوگ بھو کے مریں اور میرے گھر میں گندم ہو۔ اس بات سے وہ اپنی عقل کھو بیٹھے۔صرف نماز کے وقت انہیں پچھ افاقہ ہوتا تھا۔ فریضہ نماز اداکرنے کے بعد'ان کی پھروہی حالت ہو جاتی تھی اور مرتے دم تک ان کی یہی حالت رہی۔

اس حکایت سے بیہ پہتا ہے کہ احکام حقیقت کے غلبہ کے باوجود' پیٹخص آ داب شریعت پابندی سے ادا کر رہا تھا۔ اہل حقیقت کا یہی حال ہے۔ پھر اپنی عقل کھونے کے سبب ان کی وہ شفقت تھی' جو انہیں مسلمانوں کے ساتھ تھی۔ یہ بہت قوی علامت ہے۔ کیونکہ باوجود اس کے کہ وہ عقل کھو بیٹھے تھے' پھر بھی اپنی حالت پر آ جاتے تھے۔

# ﴿ جُعِ اور فرق ﴾

صوفیاء کے کلام میں''جمع''اور''فرق'' کالفظ اکثر آتا ہے۔ استادابوعلی دقاق فرماتے تھے:

جس چیز کی نسبت تمہاری طرف ہے'وہ'' فرق' ہے،اور جو چیزتم سے چھین کی جائے'وہ'' جع'' ہے۔

اس کے معنی میہ ہیں کہ ہروہ بات 'جس کا تعلق انسان کے کسب وکوشش سے ہے'وہ'' فرق' ہے۔ مثلاً بندگی اور ان اعمال کو برقر اررکھنا'جو بشریت کے حالات کے مناسب ہیں اور جو امور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوں…مثلاً معانی کا اظہار اور دیگر لطف و احسان…وہ''جمع'' کہلاتے ہیں۔ اس لئے اس میں افعال کا مشاہدہ کرنا پڑتا ہے۔ جمع اور فرق کے اعتبار سے بیحالت صوفیاء کی اونیٰ حالت خیال کی جاتی ہے۔

چنانچہ جس کواللہ تعالیٰ اپنے افعال کا مشاہرہ کرا دے .. مثلا اطاعت اور نافر مانی 'تویہ تفرقہ کی صفت کا حامل ہوگا اور -

جب الله تعالى بندے كوان ذاتى افعال كامشاہدہ كرائے 'جوالله كى عنايت سے ہوتے ہيں' توبيہ بندہ' جمع' ' كامشاہدہ كرنے والا ہے۔

حاصل یہ کہ مخلوق کا اثبات' تفرقہ'' کہلاتا ہے۔ اور اثبات حق''جع''۔ ہر بندے کے لئے جمع اور فرق کا حامل ہونا ضروری ہے۔ اس لئے کہ جس میں تفرقہ نہیں' اس میں عبودیت نہیں اور جسے جمع حاصل نہیں' اسے معرفت حاصل نہیں۔ چنا نچہ جب بندہ ایاك نعبد کہتا ہے: تو بیفرق کی طرف اشارہ ہوتا ہے، اور ایاك نستعین جمع کی طرف اشارہ ہوتا ہے۔

اور جب کوئی بندہ اللہ سے باتیں کرتا ہے' یا پچھ ما نگنے کے لئے دعا کرتا ہے' یا ثنا کرتا ہے' شکر گذاری کرتا ہے' یا آ ہ و زاری کرتا ہے' تو اس کا مقام تفرقہ کا ہے۔

اور جب اپنی مناجات میں اپنے دل کے کان اپنے مولا کی طرف لگا دیتا ہے اور جوخطاب اللہ تعالیٰ اسے کرتا ہے 'یا مناجات کرتا ہے' یا وہ اس کامفہوم سمجھ کرغور سے سنتا ہے ۔ اللہ تعالیٰ اس کے دل پر روشنی ڈال کر اسے کوئی امر دکھا تا ہے' تو اس وقت بندہ' 'جمع'' کی کیفیت کے مشاہدہ میں ہوتا ہے۔

### ابوسهل صعلو كي مُشِينة اورنصر آباذي مُنِينية ميس بحث:

استادابوعلی دقاقی فرماتے ہیں کہ ایک قوال نے ابو مہل صعلو کی میں کے سامنے بیشعر پڑھا:

جعلت تنزهی نظری الیك (تیری طرف د كھنے كومیں نے اپنی تفری بنالى ہے)

اس وقت ابوالقاسم نفر آباذی بھی موجود تھے۔استاد ابو بہل صعلو کی بھٹیڈنے فرمایا کہ ' بعلت' کی تاء پر زبر ہے۔ استاد نفر آباذی نے فرمایا نہیں! بلکہ بعلت ہے، یعنی تاء پر پیش ہے۔

اس پراستاد ابوسہل نے جواب دیا کیا جمع کی آ کھے زیادہ کامل نہیں ہے۔ بین کرنھر آباذی خاموش ہو گئے۔

شخ ابوعبدالرمن حکایت بیان کرتے ہیں کہ اس کے معنی یہ ہیں کہ جس نے بعلت کی تاء پر پیش پڑھی تو اس وقت بندہ
اپنی ذات کی خبر دینا مقصود ہے۔ گویا کہ بندہ مشکلم ہے اور جب بعلت کہتے ' یعنی تاء کے فئے کے ساتھ پڑھے' تو اس وقت بندہ
اس بات سے اپنی برأت ظاہر کرتا ہے کہ اس میں اس کے تکلف کا کوئی دخل ہے۔ بلکہ وہ اپنے مولا کو مخاطب کرتا اور کہتا ہے
کہ اے اللہ! تو نے مجھے یہ خصوصیت بخشی ہے۔ میں نے خود یہ بات حاصل نہیں کی۔ لہذا پہلی بات کی بناء دعویٰ پر ہے اور
دوسری میں اپنی قوت کی بیزاری کا اظہار ہے اور اللہ تعالیٰ کی عنایت و مہر بانی کا اظہار ہے، ان دونوں باتوں میں زمین و
آسان کا فرق ہے کہ ایک کا مفہوم ہے کہ تمہارے لطف و کرم پر تہمیں گواہ بنا تا ہوں ، اور دوسرے کا مفہوم ہے کہ میں اپنی
کوشش سے تیری عمادت کرتا ہوں۔

# € 25.1 27. }

''جمع الجمع'' کا درجهاس سے بھی بلند تر ہے۔ جس طرح صوفیاء کے احوال مختلف ہیں اور ان کے درجات میں تفاوت ہے۔ اس طرح ان امور میں بھی لوگوں میں اختلاف ہے۔ چنا نچہ جوا پے نفس کو ثابت کر نے ساتھ ہی بیہ مشاہدہ کر سے کہ ان کا قیام حق کے ساتھ ہے' تو یہ' جمع'' ہے اور جب مخلوق کے مشاہد سے ہے چکا ہو' اپنی ذات سے کٹ چکا ہو' اس سلطان حقیقت کی وجہ سے' جو اس پر ظاہر اور غالب آ چکل ہے' اپنے احساس سے کلیۂ غافل ہو' تو یہ' جمع الجمع'' ہے۔'' تفرفہ'' غیر اللہ کے مشاہدہ کا نام ہے' جمع'' کا مفہوم غیر اللہ کو اللہ کے ساتھ مشاہدہ کرنا ہے اور فناکلی اور غلبہ حقیقت کے وقت ما سوئی اللہ کے مشاہدہ کا نام 'جمع الجمع'' ہے۔

# ﴿ فرق ٹانی ﴾

اس کے بعد ایک الی حالت کا مقام ہے جو بہت ہی کم یاب اور نادر ہے۔ جے صوفیاء فرق ٹانی ہے تجبیر کرتے ہیں۔ فرق ٹانی ہے کہ صوفیاء فرق ٹانی سے تجبیر کرتے ہیں۔ فرق ٹانی ہے کہ صوفی فرائض اداکرنے کے اوقات میں حالت میں آ جائے 'تا کہ اپنے وقت پر فرائض کے احکام اس پر جاری ہو سکیس۔ اس طرح صوفیاء کا اپنی حالت کی طرف کوٹنا 'اللہ کی مدد سے اللہ ہی کے لئے ہوتا ہے 'نہ بندے کی مدد سے بندے کے لئے۔

اس حالت میں بندہ اپنی ذات کواللہ کے تصرف میں پاتا ہے اور دیکھتا ہے کہ اس کی ذات اور عین کا مبداء اللہ کی قدرت کے تحت ہے اور اس قتم کے تمام افعال واحوال اللہ کے علم اور مشیت سے اس پر جاری ہوتے ہیں۔

بعض لوگ جمع اور فرق کے الفاظ سے اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ جمع یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام کی تمام مخلوق کو بدلتا اور پھیرتا ہے۔ اس قول کے قائل نے اس لحاظ سے کہا کہ اللہ تعالیٰ مخلوق کی ذاتوں کو پیدا کرنے والا اور اس کی صفات کو جاری کرنے والا ہے، تمام مخلوق کو پلٹنے اور بدلنے میں جمع کردیا۔

گر پھر مختلف قسموں کے لحاظ سے ان کو الگ الگ کر دیا 'چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ایک گروہ کو سعادت مند بنایا اور دوسرے کو اپنے سے حبوب دوسرے کو اپنے سے دور کر کے بد بخت بنایا۔ کی کو ہدایت دی اور کسی کو گراہ اور اندھا کر دیا۔ پچھ لوگوں کو اپنے سے محبوب رکھا اور پچھ لوگوں کو اپنی طرف کھینچا ' پچھ لوگوں کو اپنے وصال سے مانوس رکھا اور پچھ کو اپنی رحمت سے مایوس کر دیا۔ بعض کو اپنی تو فیق سے نوازا ،اور بعض نے جب اسے پانے کا قصد کیا 'تو آئیس جڑ سے کا نہ دیا۔ بعض کو ہوش میں رکھا اور بعض کو بیت کا عالم بخشا۔ بعض کو قریب کیا اور بعض کو غائب ، بعض کو قریب کر کے اپنے پاس حاضر کیا 'پھر اپنے سے جدا کر دیا۔ اللہ تعالیٰ کے مختلف افعال کے انواع کا کوئی شار نہیں اور نہ ہی اس کی تفصیل کی تشریح کا ذکر ممکن ہے۔

جمع اورتفرقے کے بارے میں جنید سیسے کے بداشعار بیان کئے جاتے ہیں

وتحققتك في سرى فنا جاك لساني فاجتمعنا لمعانى وافتر قنا لمعانى

ان يكن غيبك التعظيم عن لحظ عياني فقد صيرك الوجد من الاحشاء داني

اصطلاحات تقوف

اے خدا! میں نے تجھے باطن میں پایا، میری زبان نے تجھ سے باتیں گی۔ بعض اوصاف میں ہم جمع ہو گئے اور بعض میں الگ ہو گئے۔ اگر تمہاری تعظیم نے تجھے میری نگاہوں سے غائب کر دیا ہے' تو تمہارے وجد نے تجھے میری آنتوں کے قریب کر دیا ہے۔

بداشعار بھی بیش کئے جاتے ہیں:

اذا ما بدالی تعاظمته فاصدر فی حال من لم یرد جمعت و فرقت عنی به ففرد التواصل مثنی العدد

جب وہ ظاہر ہوتا ہے' تو میں اسے بہت ہی عظیم سمجھتا ہوں۔ پھر میں الی حالت میں اس کی طرف لوٹنا ہوں، گویا کہ میں اصل گھاٹ پر وار د ہی نہیں ہوا تھا۔ میں اکھٹا ہوا ،اور پھراس کی وجہ سے خود اپنے سے جدا ہو گیا ،تو ہم دونوں کے وصال کا فر دعد د کا دوگنا ہے۔

### ﴿ فنا وبقاء ﴾

صوفیاء کے یہاں''فنا''سے مراد' ندموم اوصاف کا ساقط ہونا ہے۔ اور بقاء سے' اوصاف محمودہ کا بندہ کے ساتھ قائم ہونا ہے۔

انسان میں ان دونوں قسموں میں سے ایک نہ ایک صفت ضرور باتی رہتی ہے۔ ایک کی نغی ہو جانے سے لا محالہ دوسری کا اثبات ہو جاتا ہے اور جواپنے اور صاف ندمومہ سے فنا ہو چکا ہو' اس پر صفات محمودہ فلا ہر ہونے لگ جاتے ہیں اور جس پر مذموم خصلتیں غالب آتی ہیں' تو اس سے صفات محمودہ پوشیدہ ہوجاتے ہیں۔

یادر کھیں کہ جن اوصاف کے ساتھ انسان موصوف ہوتا ہے، وہ یا تو افعال ہیں 'یا خلاق' یا حوال افعال وہ ہیں 'جن میں انسان اپنے اختیار سے تصرف کرتا ہے۔ اخلاق وہ صفات ہیں 'جو انسان میں فطری طور پر پائے جا ئیں ۔ البتہ کسی صفت کی مسلسل عادت رکھنے سے صفت کو بدل بھی سکتے ہیں۔ احوال وہ ہیں 'جو شروع میں انسان پر وارد ہوتے ہیں، گران کی صفائی کا وارو مداراعمال کی صفائی پر ہے۔ اس اعتبار سے احوال بھی اخلاق کی طرح شار ہوں گے۔ کیونکہ جب انسان دل سے اخلاق کے حات ہے تو اللہ تعالیٰ بھی مہر بانی فرما کراس سے اخلاق کے دور کرتا ہے 'تو اللہ تعالیٰ بھی مہر بانی فرما کراس

کے اخلاق کواجھا کر دیتا ہے۔

اس طرح جب انسان اپنی کوشش صرف کر کے اپنے اعمال کا پیم تزکیہ کرتا رہتا ہے' تو اللہ تعالی اپنے کرم ہے اس کے احوال کو پاک بنا دیتا ہے۔ لبندا جس شخص نے ان افعال کو جوشر بعت کے احوال کو پاک بنا دیتا ہے۔ لبندا جس شخص نے ان افعال کو جوشر بعت کے اندر مذموم قرار دیئے گئے جیں' ترک کر دیا۔ اس کے متعلق یوں کہا جائے گا کہ وہ اپنی شہوات سے فنا ہو چکا ہے اور جب اپنی شہوت سے فنا ہو گیا 'تو اپنی نیت اور اخلاص کے ساتھ وہ اپنی بندگی میں رہے گا۔

اور جودل سے دنیا سے روگروانی کرتا ہے۔ اس کے متعلق کہا جائے گا'اس کی ہرطرح کی رغبت فنا ہوگئ'تو وہ صدق دل سے اللہ کی طرف رجوع کرنے پر قائم رہے گا۔ اور جس نے کوشش کر کے اپنے اخلاق کوٹھیک کرلیا اور اپنے دل سے حسد کینہ بخل غصہ کیبراور اس قسم کی دیگررعونتوں کو دور کر دیا 'تو اس کے متعلق یوں کہا جائے گا کہ وہ ہرے اخلاق سے فنا ہوگیا۔ اور جب برے اخلاق نے فنا حاصل ہوگیا'تو وہ فتوت اور صدق کے ساتھ باتی رہے گا اور جس نے احکام کے ردو بدل ہونے میں اللہ کی قدرت کے جاری ہونے کا مشاہدہ کیا۔ اس کے متعلق یوں کہا جائے گا کہ وہ حواد ثات کو مخلوق کی طرف سے خیال کرنے سے فنا ہوگیا اور جب ان آثار کو غیر اللہ کی طرف سے سجھنے سے فنا ہوگیا'تو وہ اللہ کی صفات کے ساتھ باقی رہا اور جس پرسلطان حقیقت کا غلبہ ہو، یہاں تک کہ وہ غیر اللہ کی طرف سے سمجھنے سے فنا ہوگیا'تو وہ اللہ کی اور نہ اس کے نشان کو۔ اس کے متعلق کہیں گے کہ وہ مخلوق سے فنا ہوگیا اور جس کے ساتھ باقی رہا۔

لہذا بندے کا اپنے ندموم افعال اور حقیر احوال سے فنا ہونا یہی ہے کہ یہ افعال اس سے معدوم ہو جا کیں اور اپنی ذات اور مخلوق سے اس کا فنا ہونا یہ ہے کہ اپنے نفس اور مخلوق کے متعلق اس کا احساس جاتا رہے۔ اور جب انسان اپنے افعال افلاق اور احوال سے فنا ہو چکا ہو، تو پھر یہ ہیں ہوسکتا کہ ان میں سے جو پھے بھی فنا ہو چکا ہے، اس میں موجود ہو جائے افعال افلاق اور احوال سے فنا ہو گیا ہو گیا تو اس کا فنس تو موجود ہے اور مخلوق بھی موجود ہو گراسے نہ اور جب یوں کہا جائے کہ بندہ اپنی ذات اور مخلوق سے فنا ہو گیا ، تو اس کا فنس تو موجود ہو گی اور مخلوق بھی موجود ہوگی اور مخلوق بھی ، مگر وہ اپنی ذات اور تمام مخلوق سے فافل ہے۔ اسے نہ اپنی ذات کا احساس ہے نہ مخلوق کا۔

چنانچ آپ دی کھتے ہیں کہ ایک شخص کی صاحب سلطان انسان کے پاس جاتا ہے' تو اس کی ہیبت سے وہ اپنی ذات اور اہل مجلس سے عافل ہو جاتا ہے اور بھی ہوتا ہے کہ وہ اس صاحب سطوت سے بھی عافل ہوتا ہے۔ چنانچہ وہاں سے واپس آنے کے بعد اسے وہاں کے اہل مجلس صاحب سطوت کی ہیبت اور اپنی ہیبت کے متعلق دریافت کیا جائے گا تو وہ سیحہ بھی نہ بتا سکے گا۔ جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ فَلَمَّا رَآيْنَهُ آكُبَرُنَهُ وَقَطَّعْنَ آيْدِيَهُنَّ ﴾

جب ان عورتوں نے پوسف علیہ السلام کوریکھا' تو ان کو بڑا جانا اور اپنے ہاتھ کاٹ ڈالے۔

ان عورتوں کواس وقت جب کہ انہوں نے بوسف علیہ السلام کو دیکھا اپنے ہاتھ کا نے کی تکلیف محسوس نہ ہوئی۔ حالا نکه وه کمز ورجوتی میں اور بول اٹھیں۔

وَقُلُنَ حَاشَ لِلَّهِ مَا هَذَا بَشَوًّا (بِيتُوبُرْنِيس بِ)

حالانكه يوسف عليه السلام بشرتهي - نيزكها:

إنْ هلذَا إلَّا مَلَكُ كُويْمٌ كرنوصاحب كرامت فرشته بـ

حالا نکہ وہ فرشتہ نہ تھے۔ بیرتغافل تو وہ ہے جو ایک مخلوق کو دوسری مخلوق کے ساتھ ملاقات کرنے سے بیدا ہوا ہو' اور جب ایک فخص کومشاہدہ حق سجانہ کا مکاهفہ ہو'اوراس وقت وہ اپنی ذات اورا پے ہم جنبوں کومحسوں کرنے سے غافل ہو حائے تو ریکوئی تعجب کی بات نہیں۔

لبذا جوابي جبل سے فنا ہوگيا 'وہ اين علم كے ساتھ باقى رہا اور جواين خواہشات سے فنا ہوگيا ، وہ رجوع الى الله سے باقی رہا۔ جواپی رغبت سے فنا ہوا'وہ اینے ظاہر میں باقی ندر ہا۔ جواپی آرزو سے فنا ہوا'وہ اینے ارادہ سے باقی رہا۔ اسی طرح باتی صفات کو قیاس کرواور جب بندہ اس طریقے پرجس کا ذکر ہو چکا ہے، فنا ہو جاتا ہے تو وہ ترتی کر کے اس درجہ تک پہنچ جاتا ہے، جہاں اپنے فناکی وجہ ہے'اپنی فناکونہیں دیکھ سکتا۔اس بات کی طرف شاعر اشارہ کرتا ہے:

فقوم تاه فی ارض بقفر 🎏 وقوم تاه فی میدان حبه فافنوا ثم افنوا وابقوا بالبقاء من قرب ربه کچھلوگ تو چٹیل میدان میں حمران پھرے اور پچھاس کے عشق کے میدان میں ، پھرانہوں نے فنا ورفنا کا درجہ یا کر الله ك قرب ميس رہے ہے بقا حاصل كرلى۔

کہلی فنا' ذات اور صفات کی فنا ہے۔ جن کی بقا'صفاع حق کے ساتھ ہے' دوسرا مرتبہ تق تعالی کے مشاہرہ کی وجہ ہے صفات حق سے فنا کا ہے۔اس کے بعد تیسرام بتبہ تا ہے اور وہ بہ ہے کہ وہ وجود حق میں کامل فنا ہونے کی وجہ سے اپنی فنا کے مثابرہ سے بھی فنا حاصل کرتا ہے۔

## ﴿ غيبت اورحضور ﴾

AND THE SOUTH

صوفیاء کے مخصوص الفاظ میں ہے'' نبیبت'' اور''حضور'' ہیں۔

'' نیبت'' یہ ہے کہ دل مخلوق کے حالات سے بے خبر ہو' کیونکہ اس کا خاصہ اس کیفیت کے ساتھ مشغول ہے، جواس پر وارد ہوتی ہے۔ پھر بھی ایبا بھی ہوتا ہے کہ انسان اپنی ذات اور دیگر امور کے احساس سے غافل ہو جاتا ہے اور اس کا سبب' وہ کیفیت ہے' جواس پر وار د ہوتی ہے۔ مثلاً ثواب کو یا دکرنا' یا عقاب کے متعلق سوچنا۔ رہیج بن خیشم میں ہے۔

روایت ہے کہ رہے بن خثیم بیستے 'حضرت عبداللہ بن مسعود بھٹنے کے پاس جایا کرتے تھے۔ایک باران کا گذرکسی لوہار کی دکان پر ہوا۔ انہوں نے تیما ہوالوہا بھٹی کے اندر ذیکھا۔ تو ان پرغشی طاری ہوگئی اور دوسرے دن صبح تک ہوش نہ آیا۔ ہوش آنے پران سے دریافت کیا گیا'تو فرمایا بجھے وہ حالت یاد آگئ 'جودوز خیوں کی دوزخ میں ہوگ ۔ یہ بھی غیبت کی ایک قشم ہے کہ صوفی اپنی حدسے گذر کرغشی کی حدکو پہنچ جائے۔

على بن حسين رضى الله عنه كا واقعهُ:

روایت ہے کہ ملی بن حسین سجدہ میں پڑے تھے کہ ان کے گھر کوآگ لگ گئی۔ مگر انہوں نے اپنی نماز جاری رکھی ، جب ان سے اس کی نسبت دریافت کیا گیا 'تو فرمایا 'مجھے دوزخ کی آگ یادآ گئی۔ جس نے مجھے اس آگ سے غافل کردیا۔

بسااوقات صوفی اپنے احساسات سے اس لئے غائب ہوتا ہے کہ اس پرحقائق منکشف ہورہے ہوتے ہیں۔البتہ ہر صوفی اپنے حال کےمطابق احساسات سے غائب ہوتا ہے۔سب کی حالت ایک جیسی نہیں ہوتی۔ ابوحفص نیشا پوری نے لو ہار کا پیشہ کیوں ترک کیا؟

چنانچ مشہور ہے کہ ابوحف نیٹا پوری نے توہار کا پیٹداس لئے ترک کیا کہ ایک بار جب وہ اپی دکان پر تھے۔ کی قاری نے قرآن کی ایک آ یہ پڑھی۔ جس سے ابوحفص کے قلب پر ایسی کیفیت طاری ہوگئ کہ آ پ اپ احساسات سے عافل ہو گئے۔ آگ میں ہاتھ ڈال دیا اور تبہا ہوالوہا اپنے ہاتھ سے نکال لیا۔ ان کے شاگر دیے انہیں دیکھ لیا عرض کی : اے استاد! یہ کیا معاملہ ہے؟ جب ابوحفص نے دیکھا کہ اس پر راز کھل گیا ہے تو اپنا پیٹر ترک کر کے دکان سے اٹھ گئے۔ جب یہ بڑھنے:

ایک بارجند بینید بینے تھے اوران کے پاس ان کی بوی تھی کہ بل بینید آ گئے۔جنید بینید کی بوی نے پردہ کرنا چاہا۔

فر مایا اس وقت شبلی بیشیا کوتمهاری موجودگی کاعلم نبیس، للندا بیشی رہو۔ جنید بیشیا شبلی بیشیا سے باتیس کرتے رہے۔ یہاں تک کشیلی بیشیا رہ پڑے اپنی بیشیا کوفیبت کوفیبت کے بیشیا کوفیبت سے ابنی بیشیا کوفیبت سے ابنا قد ہوگیا ہے۔

### ابونصرمؤذن بينياورا بوعلى دقاق بمياللة

میں نے ابونفر مُنتیمون کوسا 'جو کہ ایک صالح مرد تھے فرماتے ہیں:

اس زمانے میں جب کداستا دابوعلی مجھیے دقاق نمیٹا پور تھے، میں ان کی مجلس میں قرآن پڑھا کرتا تھا۔ ابوعلی مجھیے اکثر جج کے متعلق گفتگو کیا کرتے تھے۔ میرے دل میں ان کے کلام کا اثر ہوا۔ لہٰذا میں اس سال جج کرنے کے لئے نکل پڑا، اور اپنی دکان اور ہمیشہ کے لئے سب کچھ چھوڑ کرروانہ ہو گیا۔ استا دابوعلی بھی اس سال جج کے لئے جارہے تھے۔ نمیٹا پورک قیام کے دوران میں ان کی خدمت کیا کرتا تھا اوران کی مجلس میں ہمیشہ قرآن پڑھتار ہتا تھا۔

ایک بار میں نے انہیں جنگل میں دیکھا کہ انہوں نے وضو کیا اور لوٹا و ہیں بھول گئے۔ میں نے اسے اٹھا لیا 'جب آپ اپنی قیام گاہ کولوٹ آئے' تو میں نے وہ لوٹا آپ کے سامنے رکھ دیا۔ اس پر آپ نے فرمایا: خدا! تجھے اس لوٹے کو اٹھانے کی جزائے خیر دے' پھر دیر تک میری طرف دیکھتے رہے۔گویا انہوں نے مجھے دیکھا ہی نہیں تھا۔

پھر فر مایا میں نے تجھے ایک بار دیکھا ہے۔ تو کون ہے؟ میں نے عرض کیا پناہ بخدا! میں ایک مدت ہے آپ کے ساتھ ہوں'آپ کی خاطر میں نے اپنا گھر'مال چھوڑا۔ جنگل میں آپ کے ہمراہ ہولیا اور اب آپ فر ماتے ہیں کہ میں نے تجھے ایک بار دیکھا ہے؟!

#### حضور:

۔ حضور بھی صوفی حق کے حضور میں ہوتا ہے۔ کیونکہ جب مخلوق سے غائب رہتا ہے' تو حق کے حضور میں ہوتا ہے'اں طرح مویا وہ حاضر ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ حق تعالیٰ کا ذکر'اس کے دل پر غالب ہوتا ہے۔ البذا وہ اپنے دل کے ذریعے اپنے رب کے سامنے حاضر ہوتا ہے۔ چنانچے جس قدر وہ مخلوق سے غائب ہوتا ہے' ای قدر وہ حق کے آگے حاضر رہتا ہے۔ اگر مخلوق سے کلیۂ غائب ہوا' تو اس کو ای مناسبت سے حضوری حاصل رہی ۔

اگرکوئی کے کہ فلال حاضر ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اپنے دل کے ذریعہ اپنے رب کے آگے حاضر ہے۔ اس سے غافل نہیں ہے۔ اسے ہر دم یاد کرتا رہتا ہے۔ پھر اس کی میہ حالت ہو جاتی ہے کہ اللہ کے حضور میں رہتے ہوئے اس کو آپنے مرتبہ کے مطابق ان معانی کا مکاشفہ ہوتا ہے جن کے ساتھ اللہ تعالیٰ اسے خصوص کرتا ہے۔ مجھی لفظ حضور صوفی کے اپنے حواس میں لوٹ آنے کے لیے بھی استعال کیا جاتا ہے۔ جب بندہ اپنے ذاتی احوال کے ساتھ اپنے احساس اور مخلوق کے حالات کے احساس کی طرف لوٹنا ہے 'تو اس کے متعلق پیے کہا جاتا ہے کہ وہ حاضر ہوا' یعنی وہ اپنی غیبت سے لوٹ آیا۔

اس صورت میں مخلوق کے ساتھ حاضری ہوگئی اور پہلی صورت میں حق کے ساتھ غیبت میں بھی احوال مختلف ہوتے ہیں۔بعض کی غیبت طویل مدت کے لئے نہیں ہوتی اور بعض کی غیبت ہر وقت رہتی ہے۔ ذوالنون مُشِینیہ اور ابویز پیر مُرِینیہ:

روایت کی جاتی ہے کہ ذوالنون مصری بُرَ آیڈ نے ایک مرید کو ابویزید بُرِ آیڈ کے حالات معلوم کرنے کے لئے جھیجا 'جب وہ شخص بسطام پہنچا'تو ابویزید بُرِ آیڈ کا گھر ہوچھا اور جب ان کے پاس گیا'تو ابویزید بُرِ آیڈ نے کہا کیا چاہتے ہو؟ اس نے کہا : ابویزید کو ملنا چاہتا ہوں۔ ابویزید نے کہا : کون ابویزید؟ ابویزید کہاں ہے؟ میں تو ابویزید کی تلاش میں ہوں'اس پروہ آدمی باہر نکل آیا اور کہنے لگا : بیتو دیوانہ ہے۔

اس مخص نے آ کر جو کچھود یکھاتھا، ذوالنون کو بتا دیا۔ بیس کر ذوالنون روئے اور کہا: میرا بھائی ابویز بیراللہ کی طرف جانے والوں کے ساتھ چلا گیا۔

# ﴿ صحوا ورسكر ﴾

ان مروجہ الفاظ میں''صحواور سکر'' بھی ہیں۔احساس سے غیبت کے بعداحساس کی طرف لوٹ آنے کا نام''صحو'' ہے،اور کسی قوی کیفیت کے وار دہونے کی وجہ سے'احساس سے غائب ہونے کو''سکر'' کہتے ہیں۔

غیبت کے مقابلہ میں''سکر'' کو ایک لحاظ ہے برتری حاصل ہے ، کیونکہ سکر والا جب کامل سکر کی حالت میں نہیں ہوتا ، تو بھی''بسط'' کی حالت میں ہوتا ہوجاتے ہوتا ، تو بھی''بسط'' کی حالت میں ہوتا ہوجاتے ہوجاتے ہیں۔ یہی حال اس مصنوی''سکر'' والے کا ہے ، جس پر کیفیت کا ورود کامل طور پرنہیں ہوتا۔ لہذا اس میں احساس کا وفل باقی رہتا ہے۔

بعض اوقات ''سکر'' قوی ہوتا ہے۔ یہاں تک کہ غیبت سے بڑھ جاتا ہے۔ چنانچے بسا اوقات جب''سکر'' قوی ہوتا ہے۔ ''سکر'' والے کی غیبت والے سے بڑھ کر ہوتی ہے اور جب''سکر'' بناوٹی اور غیر کامل ہو، تو غیبت والے کی غیبت 'صکر'' والے سے اہم ہوتی ہے۔ غیبت بھی عبادت کے لئے نافع ہوتی ہے، کیونکہ عابدوں کے دلوں پرغیبت ،خوف نیبت' سکر'' والے سے اتم ہوتی ہے۔ غیبت بھی عبادت کے لئے نافع ہوتی ہے، کیونکہ عابدوں کے دلوں پرغیبت ،خوف اور امید کے مقتفات کا غلبہ ہوتا ہے اور سکر صرف اصحاب وجد پر طاری ہوتا ہے۔ چنانچے جمال اللی کی صفت کے کشف پر

صوفی کو''سکر'' حاصل ہوتا ہے۔روح طرب میں آتی ہے اور دل حیران رہتا ہے۔اس مفہوم کے اشعار ہیں:

فصحوك من لفظی هو الوصل كله وسكرك من لحظی يبيح لك الشربا فما مل ساقيها وما مل شارب عقار لحاظ كأسه يسكر اللبا مير كلام سے تمبارا بوش ميں آنا 'بمه تن وصل ہے اور ميرى نگا بوں سے مست بويا 'تمبار سے لئے شراب پينے كو جائز كرديتا ہے، نداس شراب كا پلانے والا كترا تا ہے نہ پينے والا ، كيونكہ بيتو نگا بوں كى شراب ہے جوعقل كومت كرديت

یا شعار بھی پیش کئے جاتے ہیں:

فاسکر القوم دور کاس وکان سکری من المدیر لوگ تو پیالے کے دور ہے مت ہوئ گرمیری متی ساقی ہے تھی۔

لی سکرتان وللندمان واحدة شیء حصصت به من بینهم وحدی میرے لئے دومستیال ہیں اور دوستوں کے لئے صرف ایک ہے 'بیالی بات ہے' بوصرف مجھ سے مخصوص ہے۔ نیز بیشعر پیش کرتے ہیں:

سنکوان سکو ھوی و سکو مدامة فمتی یفیق فتی به سکوان یہاں تو دوطرح کی متی ہواوہ کب ہوش میں آتا ہے؟
یہاں تو دوطرح کی متی ہے عشق کی اور شراب کی ، جسے دوطرح کی متی ہواوہ کب ہوش میں آتا ہے؟
جاننا چاہنے کہ ''صحو'' کو'' سکر'' کے ساتھ منا سبت ہوتی ہے۔ جس کا'' سکر'' حق کے ساتھ ہے ، اس کا صحوبھی حق کے ساتھ ہوگی اور جوا پی کے ساتھ ہوگی اور جوا پی محلو کے ساتھ سے جوگی اور جوا پی مالت میں جن کے سکر میں نفسانی لذات ملی ہوئی ہوں' ان کے صحو کے ساتھ سے خط نفسانی کی معیت ہوگی اور جوا پی مالت میں جن کے ہوگا وہ اپنی مستی میں بھی محفوظ ہوگا۔

سکر اور صحو دونوں میں ایک طرح کے'' فرق'' کا اشارہ پایا جاتا ہے۔ جب سلطان حقیقت کی کوئی علامت ظاہر ہو جائے۔تو بندہ کی صفت یمی ہے کہ وہ فتا ہو جائے اس کی طرف اس شعر میں اشارہ ہے

اذا طلع الصباح لنجم راح تساوی فیه سکران وصاح جب شراب کے ستار کی وجہ سے سکوان وصاح جب شراب کے ستار کی وجہ سے سی طلوع ہو تو مست اور ہوش والے دونوں برابر ہیں۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے فَلَمَّا تَجَلَّی رَبَّهُ لِلْمَجْبَلِ جَعَلَهُ دَمِّحًا وَّخَرَّ مُوْسَنی صَعِقًا (الاعراف: ۱٤٣) مجب الله تعالیٰ کی جُل پہاڑ پر ہوئی تو است ریز وریز و ریز و ریز و مون حید السلام بوش ہو کر گریز ہے۔

موی علیہ السلام 'باوجود رسول ہونے کے بے ہوش ہوکر کریٹے اور پہاڑ تھوس اور مضبوط ہونے کے باوجود'ریزہ

بندہ سکر کی حالت میں 'حال کا مشاہدہ کرتا ہے اور صحوی حالت میں علم کا ، فرق یہ ہے کہ وہ سکر کی حالت میں محفوظ ہوتا ہے۔ مگراس میں اس کی اپنی کوشش کا دخل نہیں ہوتا اور صحو کی حالت میں اپنی کوشش سے بچتا ہے اور صحوا ورسکر کا مرتبہ '' ذوق اورشراب' کے بعد آ، تا ہے۔

### ﴿ زوق اورشراب ﴾

جوالفاظ صوفياء كے كلام يس آتے بين ان بيس سے " ذوق" اور" شرب" (پينا) بھى بيں۔

اس سے ان کی مراد' جلی کے وہ شمرات' کشف کے نتائج اور فوری واردات ہیں ،جنہیں بدلوگ یاتے ہیں۔ چنانچہ يبلا درجه ذوق كا ہے۔ پرشرب اور پر "رى" (سيراني) كا ،ان كے معاملات كى صفائى سے يه واجب آتا ہے كه انہيں کیفیات کا ذوق حاصل ہو اور اپنی منزلوں کو پورا کرنے کے لئے شرب ضروری ہو جاتا ہے اور دائی وصل ہے "دری"

چنانچے صاحب ذوق مست ہونے کی کوشش میں رہتا ہے جس کوشرب حاصل ہو وہ در حقیقت مست ہے اور جب یہ صفت دائمی ہو جائے او شرب سے سکر بیدانہیں ہوتا اور میخص حق تبارک وتعالی کے ساتھ با ہوش ہوتا ہے اور تمام حظوظ نفس سے خالی ہوتا ہے۔ کسی قتم کے وارد سے نہ وہ متاثر ہوتا ہے نہ اپنی حالت سے متغیر ہوتا ہے اور جس کا باطن صاف ہوتا ہے، اس کا شرب مکدر نہیں اور جس کی غذا ہی شراب بن جائے ،وہ پھراس کے بغیر نہیں رہ سکتا اور نہاس کے بغیر زندہ رہ سکتا ہے۔ چنانچە يىشعرىيە ھاجاتا ہے:

> فاذا لم نذقها لم نعش وأنما الكاس رضاع بيننا پیالہ تو ہمارے لئے تھٹی ہے،لہذااسے پے بغیر 'ہم زندہ نہیں رہ سکتے۔

عجبت لمن يقول ذكرت ربي فهل أنسى فاذكر ما نسيت؟ شربت الحبّ كاسا بعد كأس فما نفد الشراب ولا رويت

اس مخص پر تجب ہے جو سے کہتا ہے کہ میں نے اپنے رب کو یاد کیا۔ کیا میں اسے بعول جاتا ہوں کہ اس بھولے ہوئے كو بكرياد كرون؟ بين في محبت كابياله باربار بيا عمرندشراب فتم موكى ندين سيراب موار کہا جاتا ہے کہ یکی بڑاٹھ بن معاذ نے 'ابویزید بسطای کو خطاکھا، کہ یہاں ایک فخص ہے، جس نے ایک بار محبت کا پیالہ پیا 'پھراسے پیاس نہیں گی۔

ابویزیدنے .....جواب میں لکھا جمھے تمہارے ضعیف حال پر تعجب ہوتا ہے۔ یہاں تو وہ مخص ہے جو دنیا کے سمندر پی جانے کے بعد بھی منہ کھولے ہوئے تھا اور زیادہ مانگ رہاہے۔

یادر کھیں کہ قربت خداوندی کے پیالے غیب سے ظاہر ہوتے ہیں۔ان کا دور صرف آزاد مشوہ اوران ارواح کے ماہین چاتا ہجو اشیاء کی غلامی سے آزاد ہو چے ہیں۔

## ﴿ محواورا ثبات ﴾

ان الفاظ میں ہے "مو" اور" اثبات" معی میں۔

عادات بشرید کے اوصاف کومٹا دینے کا نام'' محو' ہے ،اوراحکام عبادت کے قائم کرنے کا نام'' اثبات' ہے۔جس نے اپنے احوال سے ندموم صفات کی نفی کی ،اوران کی جگہ پندیدہ افعال اور احوال پر کار بند ہوا۔ تو بیخض محود اثبات کا مالک ہوا۔

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ کسی شخ نے ایک مخص سے کہا: تو کس چیز کومحکرتا ہے اور کس چیز کو ثابت کرتا ہے؟ وہ مخص کوئی جواب نددے سکا۔ تو فرمایا: کیا تجھے معلوم نہیں کہ وقت ہی محووا ثبات ہے، کیونکہ جس میں محووا ثبات نہ ہؤوہ معطل ومہمل مخص ہے۔

محو کی تین قشمیں ہیں:

(۱) ظاہر بدن سے لغزش کوموکرنا۔ (۲) غفلت کودل سے محوکرنا (۳) اور بیاری کو باطن سے محوکرنا۔

لغزش کے محوجو جانے سے معاملات کا اثبات ہوتا ہے عفلت کو محوکرنے سے منزلوں اور مقامات کا اثبات ہوتا ہے ، اور علت کومحوکرنے سے اللہ سے وصال کا اثبات ہوتا ہے۔ یہی محواور عبودیت کی شرط کا اثبات ہے۔

در حقیقت محووا ثبات کاظہور قدرت الہیہ ہے ہوتا ہے۔ لہذا حق تعالیٰ کا چھپا تا اور نفی کرنا محو ہے اور کسی کوحق تعالیٰ کا ظاہر کرنا اثبات ہے۔ محواور اثبات کا انحصار مصیت ایز دی پر ہے۔ چنانچے اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ ﴾ (الرعد: ٢٩)

العل كيت بي كداس كا مطلب يد ب كدالله تعالى عارفين كول س فيرالله ك ذكر كوكوكر ديتا ب اورمريدين ك

زبانوں پر ذکر اللہ ثابت کر دیتا ہے۔ اللہ تعالی کامحواور اثبات سے نواز نا 'ہر انسان کی حالت کے مطابق ہوتا ہے 'جےحق سجانہ' اپنے نفس اور اپنے افعال کے مشاہدہ سے محوکرتا ہے۔ اسے اپنے حقائق اور انوار اللہیہ کے ساتھ ثابت کرتا ہے ،اور جے اپنے ساتھ قائم رہنے سے محوکرتا ہے ،اسے اغیار کے مشاہدہ کی طرف لوٹا دیتا ہے اور المے'' تفرقہ'' کی وادیوں میں سرگرداں کردیتا ہے۔

ایک شخص نے شبلی رحمہ اللہ سے کہا 'کیا بات ہے کہ میں تجھے بے قرار دیکھتا ہوں؟ کیا وہ تمہارے ساتھ نہیں ہے اور کیا تو اس کے ساتھ نہیں ہے؟ شبلی ہیستانے جواب دیا:اگر میں اس کے ساتھ ہوں' تو بھی میں تھہرا' میں تو اس کی ذات میں محو ہو چکا ہوں۔

محق کامحو ہے بھی بلند درجہ ہے'اس لئے کہمو میں بالعموم کچھنشان باتی رہ جاتا ہےاور میں کوئی اثر باقی نہیں رہتا۔ صوفیاء کی انتہائی آرز و یہ ہوتی ہے کہتی تعالی انہیں مشاہدہ نفس سے بالکل محوکر دےاور پھرانہیں اپنی حالت پر نہلوٹائے۔ معتل پر

# ﴿ ستر و مجل ﴾

صوفیاء کے الفاظ میں سے''ستر و جگی'' بھی ہیں۔عوام تو ستر کے پردے میں ہیں اور خواص دوام جمل میں۔ حدیث میں آتا ہے۔

(( ان الله اذا تجلى لشيء خشع له)) (فيض القدير: ١٣٧/٥)

جب الله تعالی اپنی بخل کسی چیز پر ڈالتا ہے ' تووہ شے اللہ کے آ گے عاجزی اور خشوع کرتی ہے۔

لبذا صاحب ستر اپنے مشاہدہ کے وصف میں ہوتا ہے ،اورصاحب بخلی ہمیشہ اپنے خشوع کی صفت میں سترعوام کے لئے سزا ہے ،گرخواص کے لئے رحمت کیونکہ جن امور کواللہ تعالی ان کے آ گے کھول ویتا ہے ،اگران پر اللہ تعالی پر دہ نہ ڈال دے تو یہ لوگ سلطان حقیقت کے سامنے فنا ہو جا کیں ۔لیکن اللہ تعالی جس طرح ان کو ظاہر کرتا ہے ،ای طرح ان پر پر دہ بھی ڈالتا ہے ۔

#### اطيف.

منصور مغربی نیسی فرماتے ہیں کہ ایک درویش کسی عرب قبیلہ میں آیا 'تو ایک نوجوان نے اس کی ضیافت کی' وہ درویش فرمت کرر ہاتھا کہ یکا یک ہے ہوش ہوگیا۔ درویش نے اس کا حال ذریافت کیا' تو لوگوں نے کہا: وہ اپنی چھازاو بہن پر عاشق ہے۔ اس وقت وہ اپنے خیمہ کی طرف جاری تھی۔ اس نے اس کے دامن کا غبار دکھے لیا' جس سے وہ ہے ہوش ہوگیا۔ درویش اس خیمہ کے دروازہ پر گیا اور کہا: میں ایک مسافر ہوں ، میراتم پر بھوتی ہے۔ میں اس نوجوان کی سفارش

کرنے آیا ہوں۔ آپ لوگ اس سے حال پر رحم کریں۔ لڑی بولی: سجان اللہ! کیا توسلیم العقل ہے؟ بیتو میرے دامن کے غبار کے مشاہدہ کی تاب نہیں لاسکتا' تو میری صحبت کی تاب کیسے لائے گا؟

عام صوفیاء کی زندگی تجلی میں اور معیت ستر میں ہوتی ہے۔ مگرخواص طیش وعیش کے بین بین میں ، کیونکہ جب تجلی حق ہوتی ہے ، تو وہ طیش میں ہوتے ہیں اور جب پردہ میں ہوتے ہیں ، تو حظ کی طرف لوٹ آتے ہیں اور مزے میں ہوتے ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موک علیہ السلام کو

وَمَاتِلُكَ بِيَمِيْنِكَ يَا مُوْسَى ؟ (طه: ١٧)

کے الفاظ سے اس لئے خطاب کیا کہ نا گہانی طور پر کلام اللی سننے سے ان پر جو اثر مرتب ہوتا ،اس پر بعض ایسی چیزوں کے ذکر سے 'جن سے وہ اپنا دل بہلا یا کرتے تھے' پر دہ پڑ جائے۔ آ تخضرت منگانٹی کا کافعل:

آ تخضرت مَنَا لَيْنَا أَفِر مات مِين

انه ليغان على قلبي حتى استغفر الله في اليوم سبعين مرة

میرے ول پرالبتہ باول چھا جاتے ہیں، یہاں تک کہ میں دن میں ستر باراستغفار کرتا ہوں۔

استغفار کے معنی ہیں، پردہ پوٹی چاہنا۔ کیونکہ غفر کا معنی ستر کے ہیں۔ اسی سے غفر الثوب اور مغفر جیسے الفاظ مشتق ہیں، گویا کہ آنخضرت مُنَافِیْتِا کا فرمان ہے کہ آپ حق تعالیٰ سے درخواست کرتے ہیں کہ حقیقت کے غلبہ کے وقت وہ آپ کے دل پر پردہ ڈال دے۔ کیونکہ وجود حق کے ساتھ مخلوق کا باقی رہنا ناممکن ہے۔ صدیث میں ہے:

((لو كشف عن وجهه لحرقت سبحات وجهه ما ادرك بصرة))

(اخرجه مسلم: ۱۷۹،۱۷۹ ابن ماجه: ۹۶،۱۹۹۱)

اگراپنے چیرے کا انگشاف کرے' تو اس کے چیرے کے انوار' ہر اس چیز کوجس پر اس کی نگاہ پڑے گی جلا دیں گے۔

## ﴿ محاضره ٔ مكاشفه مشامده ﴾

ان ہی الفاظ میں سے محاضرہ ' مکاشفہ اور مشاہدہ ہیں۔ محاضرہ ابتدا ہے۔ پھر مکاشفہ اور پھر مشاہدہ۔ محاضرہ ول کا حاضر ہونا ہے۔ بیحضور بھی متواتر ' برھان کے ذریعہ سے ہوتا ہے۔ جبکہ ابھی بندہ پردے کے پیچھے ہوتا ہے، خواہ وہ سلطان ذکر کے غلبہ کی وجہ سے حاضر کیومل نہ ہو۔ اس کے بعد مکاشفہ آتا ہے۔ '' مکاشفہ'' یہ ہے کہ صوفی بیان و وضاحت کی صفت کے ساتھ حاضر ہو۔ اس حالت میں اسے نہ تو تھی دلیل میں غور کرنے کی ضرورت ہوتی ہے 'نہ راستہ تلاش کرنے کی اور نہ ہی شک وشبہات کے اسباب سے اسے پناہ طلب کرنے کی ضرورت ہوتی ہے اور نہ ہی وہ مغیبات کے بیان کرنے میں حجاب محسوس کرتا ہے۔

اس کے بعدمشاہدہ ہے .. مشاہدہ حق تعالیٰ کے آگے اس طرح حاضر ہونا ہے کہ سیح حالات کو بندہ مشاہدہ کرے۔ ان میں کوئی شک وشبہ باقی ندر ہے۔ چنانچہ جب اسرار کا آسان پردوں کے بادلوں سے صاف ہوتا ہے۔ شہود مشاہدہ کا سورج 'برج شرف سے جگمگا اٹھتا ہے۔ اصل مشاہدہ وہ ہے جس کا ذکر جنید پڑھنڈ نے کیا ہے۔ وجود حق ہواورتم خودمفقو دہو۔

پس صاحب محاضرہ کاتعلق وربط علامات سے ہوتا ہے۔ صاحب مکاهفد اپنی صفات کی وجہ سے بسط میں اور صاحب مشاہدہ خودگرا پڑا ہوتا ہے۔ صاحب محاضرہ کی رہنمائی اس کی عقل کرتی ہے۔ مکاهفہ والے کو اس کاعلم مطلع کرتا ہے اور مشاہدہ والے کواس کی معرفت محوکردیتی ہے۔

مشاہدہ کی تحقیق کے بارے میں 'جو کچھ عمر و بھیلت بن عثمان کی بھیلت نے فرمایا' اس پر کسی نے کوئی اضافہ نہیں کیا۔

ان کے بیان کامفہوم یہ ہے کہ مشاہدہ میں بغیراس کے کہ درمیان میں پردہ پڑے یا انقطاع ہو صوفی کے دل پر لگا تار انوار بخلی کا ورود ہوتا ہے۔ بعینہ اس طرح 'جس طرح لگا تار تجلیاں چکتی ہوں۔ چنانچے جس طرح بجلیوں کے متواتر اور لگا تار روثن ہونے سے تاریک رات دن کی طرح روثن ہوجاتی ہے۔ اس طرح صوفی کے دل پر جب متواتر بخلی ہوتی ہے تو اس کے لئے دن چڑھ آتا ہے اور پھررات باتی نہیں رہتی۔ چنانچہ کہتے ہیں:

لیلی بوجھک مشرق وظلامہ فی الناس ساری والناس فی پسدف الظلام ونحن فی ضوء النھار تمہارے چہرے کی بدولت میری رات روثن ہے۔حالانکہ اس کی تارکی لوگوں پر چھائی ہوئی ہے۔ چنانچہلوگ تو

تاريكيول مين بين اور جم دن كى روشني مين \_

نوری مُرات میں:

جب تک بندہ کی ایک رگ بھی قائم ہے اس وقت تک اسے سی طور پر مشاہدہ حاصل نہیں ہوسکتا۔ نیز فر ماتے ہیں:

جب دن طلوع ہوتا ہے تو چراغ کی ضرورت نہیں رہتی۔

بعض لوگوں كا خيال ہے كەمشامدہ ميں "تفرقه" كى طرف كى قدراشارہ پايا جاتا ہے۔اس لئے كه عربي زبان ميں

باب مفاعله كا استعال وبال موتاب جبال كوئى بات دونول طرف سے يائى جاتى مو مرايدا خيال كرنے والول كو وہم موا ہے۔اس لئے کہ یہاں حق سجانہ کے ظہور سے مخلوق کی ہلاکت ہوتی ہے۔ مزید برآ ں باب مفاعلہ ہر جگہ دونوں کی مشارکت كا متقاضى نبيس موتا ـ مثلاً '' مسافر'' اور'' طارق الععل'' وغيره - چنانچه كهتے ہيں:

فلما استبان الصبح ادرك ضوؤه بانواره أنوار ضوء الكواكب

يجرعهم كأسا لو ابتلى اللظى بتجريعة طارت كا سرع ذاهب

جب صبح ہوئی اس کی ضونے اپنے انوار ہے ستاروں کی روثنی کو یالیا' بیروثنی ان کو (عشق کا) پیالہ پلاتی ہے۔اگر يى آگ كويلايا جاتا' تو فوراً بجه جاتى \_

یہ پیالہ بھی کیسا پیالہ ہے! جوانہیں جڑ سے کاٹ دے انہیں ایک لے اور انہیں فنا کردے۔ یہ ایسا پیالہ ہے جوان کا کچھ حصہ نہیں چھوڑتا' انہیں کلیتا مٹا دیتا ہے اور بشریت کے آٹار میں سے ذرہ برابر بھی نہیں چھوڑتا۔ جیسا کہ کہا گیا ہے۔

ا ساروا فلم يبق لا رسم و لا اثر

وه حلے محتے اور ان کا نام ونشان تک باقی ندر ہا۔

﴿ لواحٌ طوالع لوامع ﴾

صوفیاء کے الفاظ میں سے لوائح 'طوالع اور لوامع بھی ہیں۔

استادرهمة الله فرماتے ہیں:

یہ تینوں الفاظ قریب المعنی ہیں۔ ان کے معنی میں کوئی زیادہ فرق نہیں 'یہ مبتدیوں کی صفات ہیں۔ جو دل کے ساتھ ترقی یاتے ہیں اور جب ان پرمعرفت کے سورج جیکتے ہیں تو بیاحالت ان برقائم نہیں رہتی ۔ لیکن الله تعالی مرلحظ انہیں ان ك دل كى خوراك پينياتار بتا ہے۔ چنانچداس كافر مان ہے:

﴿ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيْهَا بُكُرَةً وَّعَشِيًّا ﴾ (مريم: ٦٢)

اوران کے لئے وہاں منع وشام ان کارز ق ہے۔

لبذا جب بھی ان کے دل کے آسان پرلذت نفسانی کے بادلوں کی تاریکی جھا جاتی ہے تو اس حالت میں کشف کے آ ٹارظا ہر ہوتے ہیں اور قربت کے نشانات چک اٹھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کدان پردوں کے بڑنے کی حالت میں وہ (الله کی طرف ہے) یکا یک آ ٹارکی آ مرکے منظرر ہے ہیں۔جیبا کہ شاعرنے کہا ہے:

يا أيها البرق الذي يلمع من أي اكناف السماء تسطع

اری حیکنے والی بجل! تو آسان کے کس کنارے سے اٹھتی ہے۔

لوائح' پہلے یہ آثار ہوتے ہیں۔ پھر''لوامع'' پھر طوالع'ان کی مثال بجلیوں کی سی ہے کہ یہ چھپ جانے کے بعد ہی ظاہر ہوتی ہیں۔جیسا کہ شاعر کہتا ہے:

اصطلاحات تضوف

افترقنا حولا فلما التقينا كان تسليمه على و داعاً الك سال تك جدار بن ك بعد بعد بعد أبنا تقار الك سال تك جدار بن ك بعد بعد بعد أجب ملاقات بمولى تواس نيريداشعار بين:

یا ذا الذی زار وما زارا کانه مقتبس ناراً مر بباب الدار مستعجلاً ماضره لو دخل الدارا؟ ''اےزیارت کرنے والے! بیزیارت کیا ہوئی؟ اس طرح آئے' گویا آگ لینے کوآئے۔ تو جلدی ہے گھر کے دروازے پرگذرگیا'اگرتو گھرکے اندر بھی آ جا تا تو کیا حرج تھا؟!'

لوامع 'لوائح کی نسبت زیادہ واضح ہوتے ہیں اور وہ لوائح کی طرح جلدی زائل بھی نہیں ہوتے۔ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ بیدویا تین وقتوں تک باقی رہتے ہیں۔ گر حالت ایسی ہوتی ہے۔جیسا کہ کہتے ہیں: '

> والعین باکیة لم تشبع النظرا آکھرورہی ہے کہ جی بحرکردیکھا بھی نہیں۔

> > يا جيبا كه كہتے ہيں:

لم ترد ماء وجهه العین الا شوقت قبل دیها بوقیب جب چک پیدا ہوتی ہے۔ لیکن اس کے جب چک پیدا ہوتی ہے۔ لیکن اس کے دن کی روشن ہیں ہوتی ، جب تک کہ رات کے لئکر حملہ آور نہ ہو جا کیں۔ ان لوگوں کی کیفیت آرام و راحت نوحہ کری کے بین بین ہوتی ہے۔ اس لئے کہ یہ کشف اور ستر کے درمیان کی حالت ہے۔ جس کہ یہ کشف اور ستر کے درمیان کی حالت ہے۔ جس اس کے کہ یہ کشف اور ستر کے درمیان کی حالت ہے۔ جس اس کے کہ یہ کشف اور ستر کے درمیان کی حالت ہے۔ جس اس کے کہ یہ کشف اور ستر کے درمیان کی حالت ہے۔ جس اس کے کہ یہ کشف اور ستر کے درمیان کی حالت ہے۔ جس اس کے کہ یہ کشف کی جس کی جس اس کے کہ یہ کشف کی میں بین ہوتی ہیں جس کی درمیان کی حالت ہے۔ اس کے کہ یہ کشف کی کرد کردی کی کرد کردی کے جس کی درمیان کی حالت ہے۔ کہ یہ کہ کردی کے جس کی کردی کے جس کی درمیان کی حالت ہے جس کے درمیان کی حالت کے جس کی درمیان کی حالت کے جس کے جس کی درمیان کی حالت کے جس کی درمیان کی حالت کے جس کی درمیان کی حالت کے جس کی درمیان کی

فاللیل یشملنا بفاضل بردہ والصبح یلحفنا رداء مذھبا رات تو ہمیں اپنی عادر کے فاضل دامن میں لپیٹ لیتی ہے اور شح اپنی سنہری چا در اور ھادیتی ہے۔ طوالع زیادہ دیر تک قائم رہتے ہیں اور ان کا تسلط بھی زیادہ قوی ہوتا ہے 'یہ تاریکی کوزیادہ دور کرتے ہیں اور تہمت

کی زیادہ نفی کرتے ہیں۔ مگر ان میں غروب ہونے کا خطرہ ہر وقت لاحق رہتا ہے۔ان کی نہ بلندی زیادہ ہوتی ہے'اور نہ ہمیشہ رہنے والے ہوتے ہیں۔

مزید برآں ان کے حاصل کرنے کے اوقات جلد منقطع ہوجاتے ہیں اور ان کے غروب ہونے کے احوال لیے لیے دامن پھیلائے ہوئے ہوتے ہیں۔ چنانچ بعض ایسے ہیں کہ گذر جانے کے بعد ان کا نشان تک باتی نہیں رہتا۔ مثلاً شوار ق کہ ان کے گذر جانے پریوں معلوم ہوتا ہے کہ (مجھی روشی تھی ہی نہیں اور) رات ہمیشہ سے چلی آتی ہے۔

بعض کانشان باقی رہ جاتا ہے،اگران کانقشہ ذائل ہو جائے ،تو کم از کم درد باقی رہتا ہے اورانوارغروب ہو جائیں،
تو ان کی علامات باقی رہتی ہیں۔لہٰذااس حالت کا مالک اس حالت کے غلبہ کے مرحم ہو جانے کے بعد بھی اس کی برکات گی
روشنی میں زندہ رہتا ہے اوراس کے دوبارہ آنے تک اس کے وقت کی امیدگی رہتی ہے اوراس کے لوٹے کا انتظار رہتا ہے،
اوروہ اس کیفیت کے ساتھ زندہ رہتا ہے، جواسے اس کیفیت کے موجود ہونے پر حاصل ہوئی تھی۔

## ﴿ بواده اور بجوم ﴾

''بوادہ'' اور''ججوم'' بھی انہی الفاظ میں سے ہیں۔

بوادہ تو وہ کیفیت ہے 'جواللہ تعالیٰ کی طرف سے یکا کی بطور گھبرا ہٹ کے دل پر وار د ہوتی ہے۔خواہ خوشی کا سبب بنے 'یاغم کا۔

اور ججوم وہ کیفیت ہے ،جو تمہاری طرف سے تصنع کے بغیر وقت کی قوت کی وجہ سے دل پر وارد ہو۔ اس کے تمام انواع ، وارد کے قوت وضعف کے اعتبار سے مختلف ہوتے ہیں۔ چنانچ بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں ،جن میں ' بواد ہ' تغیر پیدا کردیتے ہیں اور ہوا جم انہیں پھیر دیتے ہیں اور بعض اپنی حالت اور قوت کے اعتبار سے ایسے ہوتے ہیں کہ وہ ایکا کی آنے والی حالت سے بالا ہوتے ہیں اور یہی لوگ سادات وقت ہوتے ہیں ۔

جیںا کہ کہا گیا ہے:

لا تھتدی نوب الزمان الیھم ولھم علی الحطب الجلیل لجام زمانے کے مصائب ان کی طرف راہ نہیں پاکتے۔ان کے ہاتھ میں بڑے بڑے اہم امور کی باگ ڈور ہے۔

مانے کے مصائب ان کی طرف راہ نہیں پاکتے۔ان کے ہاتھ میں بڑے بڑے اہم امور کی باگ ڈور ہے۔

مانے کے مصائب ان کی طرف راہ نہیں پاکتے۔ان کے ہاتھ میں بڑے ہوئے۔

ان میں ہے'' تکوین'' اور' دشمکین'' بھی ہیں۔

"كوين" ارباب احوال" كى مغت ب، او حمكين" الل حقائق ك"-

جب تک صوفی راستہ میں رہتا ہے صاحب تلوین کہلاتا ہے۔ اس کے لئے وہ ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف بلند ہو جاتا ہے اور اینے کوچ کرنے کی جگہ سے نکل کر اللہ مقام پر آئی جاتا ہے تو اس کو تسکین حاصل ہو جاتی ہے۔ اس ختام پر آتا ہے اور جب اپنے مقام پر آئی جاتا ہے تو اس کو تسکین حاصل ہو جاتی ہے۔

اصطلاحات تفوف

اسسلسله میں بیشعر پر هاجاتا ہے:

ما زلت أنزل في ودادك منزلا تتحير الالباب دون نزوله

میں تمہاری صحبت کی منزل پراتر تار ہا'جب کہ اوروں کی عقلیں وہاں اترنے سے پہلے ہی حیران ہو جاتی ہیں۔ ''صاحب تلوین'' ہمیشہ ترقی کرتار ہتا ہے ، اور''صاحب تمکین'' کا اپنے مقام تک چینچنے کے بعد اتصال ہو جاتا ہے۔ اس کے اتصال کی علامت یہ ہے کہ وہ اپنی ذات ہے ہمہ تن غافل رہتا ہے۔

ایک مخض کا قول ہے کہ طالب طریقت کا سفراس وقت ختم ہوتا ہے جب وہ اپنی ذات کو پالے اور جب اس نے اپنی ذات کو پالیا' تو وہ اپنے مقام پر پہنچ گیا۔

استاد فرماتے ہیں: اس شیخ کا مقصدیہ ہے کہ طالب طریقت سے احکام بشریت دور ہوجاتے ہیں اور حقیقت کا تسلط اس پرغالب آجا تا ہے، جس بندہ کے لئے بیرحالت دائم رہتی ہے 'وہ صاحب تمکین کہلاتا ہے۔ آنخضرت مَنَّ اللَّیْمُ صاحب تمکین تھے:

شیخ ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ موکی علیہ السلام''صاحب تلوین'' تھے۔اس لئے انہوں نے کلام سننے سے رجوع کیا۔ اور انہیں اپنے چبرے کو چھپانے کی ضرورت محسوں ہوئی ، کیونکہ ان پر اس حالت کا اثر ہوا ،اور ہمارے نبی مَالَّيْظِيَّ ممکین'' تھے، جیسے تشریف لے گئے ، ویسے ہی واپس آ گئے۔

اس کے کہ جومشاہدات حضور مل النظامے اس رات کے ان کا آپ پر پچھا از نہ موا۔

ابوعلی دقاق رحمہ اللہ 'یوسف علیہ السلام کے واقعہ کو بطور شہادت پیش کرتے ہیں۔ جن عورتوں نے یوسف علیہ السلام کو دکھے کرا پنے ہاتھ کاٹ لئے تھے۔ اس کی بیروجتھی کہ انہوں نے یوسف علیہ السلام کا مشاہدہ اچا تک کیا تھا اور عزیز مصر کی ہیوی زیغا کی آند مائش' ان عورتوں کے مقابلے میں زیادہ سخت تھی۔ اس کے باوجود اس دن زینا میں بال بھر تغیر نہ پیدا ہوا۔ اس لئے کہ یوسف علیہ السلام کے معاملہ میں وہ'' صاحب تمکین' 'تھی۔

استاد فرماتے ہیں کہ یا در تھیں جوامور بندے بروار دہوتے ہیں'ان کی وجہ سے تغیر کی دوصور تیں ہوسکتی ہیں۔وارد کا توی مونا' یا مناحب حال کا کمزور مونا' اسی طرح سکون کی بھی دوصور تیں ہیں ، یا توی موگا' یا وار د کمزور موگا۔

استاد ابوعلی دقات فرماتے ہیں کے ممکین کے دائم رہنے کے جواز میں قوم کے اصول کی دو ہی تو جہیں ہوسکتی ہیں: ایک سیکہ بیات ہو بی نہیں سکتی ، کیونکہ آنخضرت مَالیّنظ نے حظلہ کے جواب میں فرمایا۔

((لو بقيتم على ما كنتم عليه عندى لصافحتكم الملائكة))

(احرجه مسلم: ۲۷۰، الترمذي: ۲۵۲، ابن ماجه: ۲۳۹)

جس حالت میں تم میرے پاس ہوتے ہو، اگرتم اس حالت پر بہتے تو فرشتے تم سے مصافحہ کرتے۔ آنخضرت مَالْقِيْزُ فِر مات مِن

((لي وقت لا يسعني فيه غير ربي عزوجل)) (كشف الحفاء: ٩ ٥ ١ ٢)

مجھ پرایک خاص وفت ایبا آتا ہے جس میں میرے رب کے سواکوئی ووسرااس میں سانہیں سکتا

يهال بھي آنخضرت مَاليَّنِ أَنْ الكِمُحْصوص وقت كاپية بتايا ہے۔

استاد فرماتے ہیں کہ دوسری صورت یہ ہے کہ ان احوال کا دائم رہنا جائز ہے۔ کیونکہ اہل حقائق ان واردت (طوارق) كار قبول كرنے سے بالا بين اور حديث من جوآيا ہے۔"لصافحتكم الملنكة" يہاں آپ نے اسے كى ناممكن بات يرموقوف قرارنبيل ديا، فرشتول كامصافحه كرنا، تواس سے بھى كم درجه كا بے۔ جس كوآ تخضرت مَا النظم نے مبتديوں کے لئے قرار دیا ہے۔

ارشادہ

(ان الملئكة لتضع اجنحتها لطالب العلم رضا بما يصنع) (احرحه الترمذي: ٢٦٤١) فرشتے طالب علم کے لئے اپنے پر بچھا دیتے ہیں، کیونکہ وہ اس کے کام سے خوش ہوتے ہیں۔

اب رہا' آنخضرت کا بیفرمان ''لی وقت'' اس کا جواب بہ ہے کہ آنخضرت مَا النَّائِمُ نے بیالفاظ سامع کی سمجھ کے مطابق فرمائے ہیں۔ کیونکہ حقیقت یہ ہے کہ آنخضرت مَا النَّائِمُ اپنے تمام احوال میں حقیقت کے ساتھ قائم تھے۔ یوں کہنا بہتر ہو گا کہ جب تک بندہ ترتی کرتا رہتا ہے وہ''صاحب آلوین' ہے۔اس کے حق میں کہا جاسکتا ہے کہ اس کے احوال میں کی یا بیشی ہے۔ مرجب احکام بشریت کے پیچے ہٹ جانے سے بندہ کا وصل حق کے ساتھ ہوتا ہے تو الله تعالی اسے اس بات کی قدرت عطا فرما دیتا ہے کہ وہ ان اشیاء کی طرف نہ لوٹے 'جن پرنفس کا اعتاد ہے۔ لبذا وہ اپنے مقام اور استحقاق کے مطابق اپنے حال پر متمکن ہوتا ہے۔ ہر لحد جو تحفے اللہ تعالیٰ کی طرف سے اسے حاصل ہوتے ہیں' ان کا کوئی ٹھکا نہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کی قدرت کی کوئی انتہانہیں۔لبذا بندہ زیادتی کے وقت متلون ہوتا ہے، یعنی ایک رنگ پر قائم نہیں رہتا، بلکہ رنگ بدلتارہتا ہے، گھراپی اصلی حالت پر متمکن رہتا ہے۔

لہذا ہمیشہ کے لئے اس کی بیرحالت ہوتی ہے کہ وہ اپنی پہلی حالت کے مقابلہ میں ایک بلندتر حالت پر متمکن ہوتا ہے۔اس کے بعدوہ اس سے اوپر والی حالت میں ترقی کر جاتا ہے۔ کیونکہ ہرجنس میں حق سجانہ کی قدرت غیر محدود ہے۔

بریر میت ا

اب رہا وہ تحض 'جواپنے مشاہد سے بالکل منقطع ہو چکا ہو، اوراس میں تمام احساسات مفقو دہو چکے ہوں۔ تو یا در کھنا چاہئے کہ یقیناً بشریت کی ایک حد ہے۔ لہذا جب بشر اپنے تمام امور لینی اپنی ذات اور حس سے الگ ہو چکا ہو'تمام موجودات سے عافل ہو چکا ہو۔ پھر بیر حالت ہمیشہ رہے' تو اس قتم کا شخص حالت محومیں ہے'نہ اس کے لئے تمکین ہے'نہ تلوین' نہ مقام' اور نہ حال۔

اور جب تک وہ اس حالت میں ہوگا'اسے کوئی شرف حاصل ہوگا'نہ اس پر کسی قتم کے احکام نافذ ہوں گے۔ ہاں البتہ اگر اسے اپنفس اور احساس کی طرف لوٹا دیا جائے'اور ان امور کی طرف پھیر دیا جائے ، جوحق تعالیٰ کی طرف سے اس پر جاری ہوتے ہیں اور جن میں اس کا اپنا اختیار نہیں ہوتا۔ اس فتم کا شخص مخلوق کے خیال میں تصرف کرنے والا ہوتا ہے۔ حالا نکہ در حقیقت اسے اسے احوال کی طرف لوٹا دیا جاتا ہے۔ چنا نجہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَتَحْسَبُهُمْ آَيْفَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ وَ نُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِيْنِ وَ ذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ (كهف:١٨) مَ انبيل بيدار بحصة موالانكه وه سوئ موت بين بم انبيل واكين باكين بلنت بين (وبالله التوفيق)

# ﴿ قرب وبعد ﴾

ان الفاظ میں سے قرب و بعد بھی ہیں۔

قرب کا سب سے پہلا رتبہ اللہ کی اطاعت کے قریب ہونے اور ہر وقت اس کی عبادت کرنے کی صفت سے موصوف ہونے کا نام ''بعد'' موصوف ہونے کا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی مخالفت اور اس کی اطاعت سے علیحدہ رہنے کی گندگی سے آلودہ ہونے کا نام ''بعد'' ہے۔

''بعد'' کا پہلا مرحلہ'اللہ کی توفیق سے دور ہونے کا ہے۔ پھر''تحقیق سے بعد' کا مرتبہ آتا ہے۔ بلکہ دراصل توفیق ایردی سے دوری کا نام ہی''بعد''عن التحقیق ہے۔ نبی مُنَافِیْدِ اللہ کی طرف سے خبر دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

(( ما تقرب الی المتقربون بمثل أداء ما افترضته علیهم ولا یزال العبد یتقرب الی

بالنوافل حتى يحبني واحبه فاذا احببته كنت له سمعًا وبصراً فبي يبصر،وبي ىسىع))(تخ تۇگزرچى)

میرا قرب حاصل کرنے کی خواہش کرنے والے کسی بات ہے بھی اس قدر قرب حاصل نہیں کر سکتے 'جس قدروہ فرضوں کے ادا کرنے سے حاصل کر سکتے ہیں۔ بندہ نوافل کے ذریعے میرے قریب ہوجا تا ہے۔ تاآ نکہ وہ مجھ سے محبت کرنے لگ جاتا ہے اور میں اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہوں اور جب میں اس ہے محبت کرتا ہوں' تو میں اس کے کان اور آ تکھیں بن جاتا ہوں البذا میرے ہی ذریعے وہ ویکھتا ہے اور

لہذاسب سے پہلے بندہ کا قرب 'بندے کے ایمان اورتصدیق سے ہوتا ہے۔ اس کے بعد''احسان'' اور محقق کے ساتھ ۔اللہ تعالیٰ کا بندہ ہے قریب ہونا 'اس طرح ہے کہ اس زندگی میں اللہ تعالیٰ اے عرفان عطاء کر دیتا ہے 'اور آخرت میں اسے مشہود وعیاں کی عزت عطافر ماتا ہے' اور درمیانی عرصہ میں طرح کے لطف واحسان سے مالا مال کرتا ہے۔ بندہ کے اللہ سے قریب ہونے کا صرف ایک طریقہ ہے کہ وہ مخلوق سے دور رہے ۔ مخلوق سے دور رہنا' ظاہری طور پر دوری مطلوب نہیں۔ چنانجے حق سجانہ کا قرب علم اور قدرت کے ساتھ تمام مخلوق کیلئے عام ہے اور لطف اور نصرت کے ساتھ قریب ہونا مومنین کے لئے مخصوص ہے۔ چنا نچیرش سجانہ تعالی کا فر مان ہے۔

﴿ وَنَحُنُ ٱقُوبُ اِلَّذِهِ مِنْ حَبُّلِ الْوَرِيْدِ ﴾ (ق:١٦)

ہم شہرگ ہے بھی زیادہ اس کے قریب ہیں۔

نيز فرمايا:

﴿ وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَّهِ مِنْكُمْ ﴾ (الواقعة :٥٥)

ہم تم سے زیادہ اس کے قریب ہیں۔

﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنتُمْ ﴾ (الحديد: ٤)

تم جہاں کہیں ہو وہ تمہارے ساتھ ہے۔

﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَّجُولِي ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ (المحادلة:٧)

جہاں کہیں تین آ دمی سر گوشی کرر ہے ہوں' وہاں چوتھا اللہ ہے۔

جس کوخیقی طور پرمعلوم ہو جائے کہ اللہ اس کے قریب ہے' تو یہ کمترین درجہ ہے کہ وہ ہر دم اور ہر وفت اللہ کی طرف نظر ر کھ' کیونکہ اللہ ہی اس کے تقویٰ کا نکہبان ہے، پھر حفاظت اور وفا کا' پھر حیاء کا۔ای ضمن میں بیاشعار پیش کئے جاتے ہیں۔

- (۱)کان رقیبا منك یرعی خواطری و آخر یرعی ناظری ولسانی
- يسوؤك الا قلت قد رفعاني (۲)فما رمقت عینای بعدك منظرا
- لغيرك الا قلت قد اسمعاني (٣)ولا بدرت من في دونك لفظة
- لغيرك الا عرّجا بعناني (٤)ولا خطرت في السر بعدك خطرة
- وامسكت عنهم ناظرى ولساني (٥)و اخو ان صدق قد سئمت حديثهم
- (٦)وما الزهد اسلى عنهم غير أننى وجدتك مشهوداً بكل مكان
- (۱) اے محبوب! ایسامحسوس ہوتا ہے کہتمہاری طرف سے مقرر کردہ پاسبان میرے خیالات کوتا کا رہتا ہے اور دوسرایا سبان میری زبان اورنگاه کوتا ژتا ہے۔
- (۲) تمہارے ساتھ تعلق پیدا کرنے کے بعد'جب میری آئیمیں کسی ایسے منظر پر بردتی ہیں،جو تخفی برا معلوم ہو' تو میں کہدا محتا ہوں کہ دونوں نے مجھے تا ڑ لیا ہے۔
- (٣) اور جب غیر کیلئے تمہارے نز دیک کوئی کلمہ میرے منہ سے اچا تک نکلتا ہے۔ تو میں سمجھ جاتا ہوں کہ ان دونوں نے میری زبان کے اس لفظ کوس لیا ہے۔
  - (۴) اورتمہارے بعد جب کسی اور کا خیال آتا ہے' تو وہ دونوں میری باگ ڈورموڑ لیتے ہیں۔
- (۵) بہت سے خلص دوست ہیں،جن کی باتا ہے اکتا گیا ہوں اور میں نے اپنی نگاہ اور زبان ان سے روک رکھی ہے۔
- (١) ميري توجدان سے زہد كى وجد نے نہيں بنتى، دراصل بات سے كد تجے مر جگدا سے ياس موجود ياتا

ا یک شخ کی اینے مرید پرعنایت تھی۔ دوسرے مریدوں نے اس کے متعلق عرض کی' تو شخ نے ہرایک کو پرندہ دیا اور

ات الى جكد يروز كروجهال مهيس كوكى فدد يكهد برايك النابرنده في الوراسية النه بدند وتنهائي مين ون

کرڈالا مکراس کا خاص مرید جب آیا، تواس کے پاس زندہ پرندہ تھا۔ شخ نے ذرج نہ کرنے کا سب دریافت کیا، تو عرض کی جبال جناب! آپ نے مجھے ایس جگے ایس جگے ایس جگے کوئی نہ دیکھے۔ مگر مجھے ایس کوئی جگہ نہیں ملی جبال جسے کوئی نہ دیکھے۔ مگر مجھے ایس کوئی جگہ نہیں ملی جبال حق سبحانہ اسے نہ دیکھے۔ اس پر شخ نے دوسرے مریدوں سے کہا۔ اس لیے میں اسے تم پرفوقیت دیتا ہوں۔ کیونکہ تم پر گلوت کی باتوں کا غلبہ ہے۔ مگر میخض حق سبحانہ وتعالی سے عافل نہیں ہے۔

قرب برنگاہ رکھنا ، قرب سے حجاب کا سبب ہوتا ہے۔ چنانچہ جس مخص نے اپنے مقام یا اپنے نفس کا مشاہرہ کیا۔ اے بچھ لینا جا ہے کہ اس کے ساتھ مکر ہور ہا ہے۔

ای لیے صوفیاء کہتے ہیں کہ اللہ تعالی تھے اپنے قرب سے وحشت طاری کرے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ اللہ کے قرب سے انس محسوس کرنا 'اس بات کی علامت ہے کہ بندہ اس قرب سے دھوکا کھائے ہوئے ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی ہرفتم کے انس سے ماورا ہے اور حقیقت کے مقامات میں وحشت اور تحویت طاری ہوتی ہے 'یہ شعراس مفہوم کے قریب بہتر ہے:

محنتی فیك اننی ما ابالی بمحنتی فیك اننی ما ابالی بمحنتی قربکم مثل بعدکم فمتی وقت راحتی "" تمهارا" قرب" اور" بعد" میرک " تمهارا" قرب" اور" بعد" میرک کی پرواه نه کرتا۔ "تمهارا" قرب" اور" بعد" میرک کی کیسال ہے، البذا میری راحت کا وقت کب آئے گا؟
استادا بوعلی دقاق اکثر بیشعر بڑھا کرتے تھے:

وداد کم هجو وحبکم قلی وقربکم بعد وسلمکم حرب
"تهاری دوی میرے لیے جدائی ہے اور تہاری محبت دشمنی تہارا قرب بعد ہے۔اور سلح جنگ ہے۔"
ابوالحن نوری نے ابو حزہ کے ایک مرید کود کھ کرکہا کیا تو ابو حزہ کے مریدوں میں سے ہے، جوقر ب کی طرف اشارہ
کرتا ہے؟ جب ان سے تیری ملاقات ہو تو کہنا: ابوالحن نوری آپ کوسلام عرض کرتا ہے، اور کہتا ہے جس مقام میں ہمارا
کلام ہور ہا ہے۔ اس میں قرب القرب (قریب سے قریب تر ہونا) 'بعد البعد (بعید سے بعید تر) ہونا ہے۔

ابربا ذات کا قرب تو الله تعالی اس سے بلند و بالا ہے۔ کونکد وہ تو صدود واطراف اور نہایت ومقدار سے پاک ہے، در کی طول کا مجمی اس سے اتصال ہوا اور ندکوئی حادث اس سے ایک رہ سکا۔ اس لئے فداکی ذات وصل وقسل آبول گرنے سے بلندو بالا ہے۔

قرب کئی طرح کا ہوتا ہے۔

ایک قرب تو وہ ہے ، جو اللہ تعالی کی صفات میں محال ہے اور پی قرب قرب ذات ہے اور دوسرا قرب وہ ہے ، جو صفات باری تعالیٰ میں ضروری ہےاوریہ قرب و ترب باتعلم الرؤیۃ ہے، تیسرا قرب وہ ہے جواس کی صفت میں جائز ہےاور اپنے بندوں میں سے جسے جاہاں قرب سے نوازے۔ بیقرب اللہ تعالیٰ کے نفنل ولطف کا قرب ہے۔

### ﴿ شريعت وحقيقت ﴾

ان الفاظ میں شریعت وحقیقت بھی ہیں۔

عبودیت برقائم رہنے کا حکم دینا شریعت ہے ،اور حقیقت حل تعالیٰ کی ربوبیت کے مشاہدے کا نام ہے۔ لہذا ہروہ شریعت 'جس کی تا ئید حقیقت سے نہیں ہوتی ، وہ غیر مقبول ہے او ہر وہ حقیقت 'جواحکام شریعت سے مقید نہ ہو ، بے سور ہے۔ لبذاشر بعت مخلوق كومكلف بنانے كے لئے ہے اور حقيقت ميں اس بات كى اطلاع دى گئى ہے كه اللہ تعالى مخلوق ميں کس طرح تصرف کرتا ہے۔لہذا شریعت اللہ کی بندگی کرنے کا نام ہے اور حقیقت اس کے مشاہدہ کرنے کو کہتے ہیں۔شریعت میں احکام کی پابندی ضروری ہے اور حقیقت میں ان امور کا مشاہرہ ہوتا ہے، جن کا فیصلہ ہو چکا ہے۔ جو تقدیر میں لکھا جاچکا ے' جو مخفی ہیں اور جو ظاہر ہیں۔

استاد ابوعلی د قاق فر ماتے ہیں:

التدتعالي كافرمان اياك نعبد مشريعت كي حفاظت كرتا باوراياك نستعين مين حقيقت كااقرار بـ

یا در تھیں کہ شریعت اس اعتبار ہے کہ بیاللہ تعالیٰ کے تھم سے واجب ہوئی ہے حقیقت ہے۔ اور حقیقت 'شریعت ہے ' اس اعتبار سے کہ معرفت البی بھی حکم خداوندی سے واجب ہوئی ہے۔



ان الفاظ میں ہے ایک لفظ نفس ہے۔

غیبی لطائف کے ذریعہ سے دلوں کوراحت دینے کا نام نفس ہے اور صاحب انفاس صاحب احوال کے مقابلہ میں زیادہ لطیف آور زیادہ صاف ہوتے میں۔ چنانچہ صاحب وقت مبتدی ہے اور صاحب انفاس منتبی اور صاحب احوال کا درجہ ان دونول کے درمیان ہے۔

ا احوال تو واسط میں اور انفاس ترقی کی انتہا 'اوقات اصحاب قلوب کے لئے میں۔ احوال ارباب الارواح کے لئے

اورانفاس'اہل سرائر کے لئے۔

صوفیاء کہتے ہیں کہ بہترین عبادت میہ ہے کہا پنے انفاس کو اللہ سبحانہ کے ساتھ شار کرے۔ نیز صوفیاء کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے دلوں کو پیدا کیا اور ان کومعرفت کی کان بنایا۔ اس ہے آگے چل کر اسرار کو پیدا فر مایا اور ان کومکان ومحل تو حید قرار دیا۔

اصطلاحات تضوف

لہذا جونفس'اضطراری عالم کے اندرمعرفت پر دلالت کرنے کے بغیر اور تو حید کی طرف اشارہ کرنے کے بغیر حاصل ہو'وہ مردہ ہے اورا بیے صاحب نفس سے بازیرس ہوگی۔

استاد ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ

عارف کانفس سلامت نہیں رہتا۔ کیونکہ اس کے ساتھ کوئی آ سانی نہیں برتی جاتی اور محب کے لئے نفس کا ہونا ضروری ہے۔ کیونکہ اگر اس کانفس نہ ہوئو وہ طاقت ندر کھنے کی وجہ سے تباہ ہو جائے۔

# ﴿خواطر﴾

انبی الفاظ میں سے خواطر کا لفظ ہے۔

خواطر اس خطاب کو کہتے ہیں جو خمیر پر دار دہوتا ہے۔ ان خواطر کا القاء بھی فرشتہ کے ذریعہ ہوتا ہے اور بھی شیطان کے ذریعہ سے ، تیسری قتم حدیث انفس ہے ، یہ بھی حق سجانہ کی طرف سے ہوتا ہے۔

جب القاء فرشتے كى طرف سے ہوئو الہام كہلاتا ہے اور جب شيطان كى طرف سے ہوئو وسواس كہلاتا ہے، اور جب حق سجان و تعالى كى طرف سے اور اس كے القاء سے ہوئو يہ خاطر سچا ہوگا، اور بيسب كچھا كيك قتم كا كلام ہوتا ہے۔

چنانچداگریہ خاطر فرشتہ کی طرف سے ہواتو اس کی سچائی معلوم کرنے کے لئے ضروری ہے کددیکھیں آیا بیعلم کے موافق ہے یانہیں۔

اس لئے صوفیاء کہتے ہیں کہ ہروہ خاطر 'جس کی گوائی ظاہر سے نہیں ملتی' باطل ہے ،اور اگریہ شیطان کی طرف سے ہو' تو یہ معاصی کی دعوت ویتا ہے ،اور اگریہ نفس کے قبیل سے ہو' تو بالعوم ریخواہشات نفسانی کی تابعداری کی طرف دعوت ویتا ہے ،کور اگریہ نفس کے قبیل سے ہو' تو بالعوم کے خواہشات نفسانی کی تابعداری کی طرف دعوت ویتا ہے ، تکبر کا احساس دلاتا ہے' یا اس قتم کے نفسانی اوصاف کو بڑھا تا ہے۔ تمام مشائح کا اس پر اتفاق ہے کہ جو تحف حرام کا مال کھا تا ہے' وہ الہام اور وسواس میں فرق نہیں کرسکتا۔

ابوعلی وقاق فرماتے ہیں کہ

جس شخص کی خوراک معلوم ہو کہ حرام ہے وہ الہام اور وسواس میں فرق نہیں کرسکتا اور جس شخص کے ہواجس نفس ' سپچ معاہدہ کی وجہ سے ساکن ہو گئے ہوں'وہ اپنے مجاہدہ کے باعث اپنے دل کی باتیں کہے گا۔

تمام شیوخ کا اس بات پراتفاق ہے کہ نفس بھی سچ نہیں کہتا اور دل بھی جھوٹ نہیں بولتا۔

بعض مشائخ فر ماتے ہیں تمہارانفس سے نہیں **یں ا**ور تمہارا دل جھوٹ نہیں بولتا ہتم ہزار کوشش کرو، تمہاری روح تم سے خاطب نہیں ہوگی۔

حضرت جنید ہیں نے ہواجس نفس اور وساوس شیطانی میں یوں فرق کیا ہے کہ

نفس بھی بات کا مطالبہ کرتا ہے تو باصر ارکرتا ہے۔ لہذا بیا پنامطالبہ کرتا رہتا ہے۔ خواہ کچھ وقفہ کے بعد ہی کیوں نہ ہو۔ یہاں تک کہ اپنی مراد پالیتا ہے اور اپنامقصود حاصل کر لیتا ہے۔ ہاں البتہ سپے دل سے مجاہدہ جاری رہے تو اصرار نہیں ہوتا 'پھر بھی نفس بار بارمطالبہ دہراتا رہتا ہے۔

اور جب شیطان کسی لغزش کی طرف دعوت دے اور تو اس کی مخالفت کرتے ہوئے اس کام کوچھوڑ دے 'تو شیطان کسی اور بخب شیطان کسی اور بغزش کا وسوسہ ڈال دے گا۔ اس لئے کہ اس کے نز دیک مخالفت خواہ کوئی بھی ہو، ایک جیسی ہے اور اس کا مقصد تو صرف اس قدر ہے کہ وہ کسی نہ کسی لغزش کی طرف دعوت دے ۔ کسی خاص لغزش کوخصوص کر دینے میں اس کی کوئی غرض نہیں ۔

کہا جاتا ہے کہ ہروہ خاطر'جوفرشتہ کی طرف سے ہو'تو مجھی انسان اس کی مخالفت کرتا ہے اور مجھی موافقت' مگر جو خاطر'حق سجانہ کی طرف سے ہو،اس میں بندے سے مخالفت نہیں ہو عتی۔

شیوخ نے خاطر ٹانی پر بحث کی ہے کہ جب دونوں خاطر' حق سجانہ کی طرف سے ہوں' تو آیا خاطر ٹانی' پہلے کے مقابلہ میں زیادہ قوی ہوگا' یانہیں۔

جنید بیشی فرماتے ہیں کہ پہلا خاطر ہی زیادہ قوی ہوگا۔ کیونکہ اگر پہلا خاطر ہاتی رہے گا' تو بندہ تامل وغور کرنے کی طرف رجوع کرے گا۔ یہ بھی اس صورت میں کہ انسان کوعلم ہو کہ وہ خاطر اللہ کی طرف سے ہے' کیونکہ پہلے کو چھوڑ دینا' دوسرے کو کمز و دکر دیتا ہے۔

ابن عطاء بہتنی فرماتے ہیں کہ دوسرازیادہ تو ی ہوگا ،اس لئے کہ پہلے کی وجہ ہے اس کی قوت میں زیادتی ہوتی ہے۔
ابوعبداللہ بن خفیف فرماتے ہیں کہ دونوں خاطر یکسال ہیں۔ اس لئے کہ دونوں حق سجانہ کی طرف ہے ہیں۔ لہذا
ایک دوسرے پرکوئی فضیلت نہ ہوگا۔ نیز کیا کہ دوسرے کی موجودگی میں پہلا خاطر باقی نہیں رہ سکتا 'اس کی وجہ یہ ہے کہ آثار
کے لئے بقا نہیں ہے۔

# ﴿ علم اليقين عين اليقين اورحق اليقين ﴾

صوفیاء کے الفاظ میں سے علم الیقین' عین الیقین اور حق الیقین بھی ہیں۔ان الفاظ سے مرادروثن و واضح علوم ہیں۔ عام عرف کے مطابق یقین و ہ علم ہے جس میں کسی قتم کے شک کا دخل نہ ہو' مگریہ لفظ حق سجانہ کی صفت میں نہیں بولا جاسکتا، کیونکہ اس کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر کبھی نہیں ہوا۔

لہٰذاعلم الیقین وہی یقین ہے۔اس طرح عین الیقین 'وہی نفس الیقین اور حق الیقین 'نفس الیقین ہے۔

صوفیاء کی اصطلاح کے مطابق علم الیقین وہ علم ہے جس میں بر ہان و دلائل کی شرط پائی جائے اور عَین الیقین'وہ علم جس میں وضاحت پائی جائے ،اورحق الیقین وہ علم ہے جس میں معائنہ' یا ایساعلم پایا جائے' جسے انسان اپنی آ کھے سے دکھے رہا ہو۔

لبذا ''علم اليقين'' ارباب عقول كاعلم ہوتا ہے ،اور صاحب علم كاعلم' عين اليقين ہوتا ہے اور اصحاب معرفت كا علم ''حق اليقين'' ہوتا ہے۔

ان تمام کی وضاحت پر تحقیق بحث کا مرجع وہی ہے جوہم نے ذکر کردیا۔ گر تنبیہ کے طور پر اس قدر پر اکتفا کیا جاتا ہے۔
﴿ وارد ﴾

ان الفاظ میں سے لفظ وارد ہے۔صوفیاء کے کلام میں واردات کا ذکر آتا ہے۔

''وارد''وہ اچھے خواطر ہیں' جوانسان کے قصد وارادہ کے بغیر دل میں محسوں ہوں۔ای طرح وہ امور بھی''وارد'' ہی کہلائیں گۓ'جوخواطر کی قتم کے نہ ہوں۔

مزید برآ ل بعض اوقات''وارد''حق کی طرف سے ہوتا ہے'اور بھی علم کی طرف سے۔ لبذا وار دات خواطر سے زیادہ عام ہیں۔ کیونکہ خواطر ایک قتم کے خطاب کے ساتھ مختص ہیں'یا ایسی بات سے مختص ہیں، جس میں خطاب پایا جائے۔ وار دات کی قتم کے ہیں:

واردخوشي با واردغم واردقيض اور وارد بسط وغيره \_

## 後さける

ان الفاظ من على الفظر المام " ب عن المام عن " شاهد " كالفظ اكثر آتا ب - مثلًا يول كم من المال عن المال مثلًا يول كم المال مثلًا يول كم من المال المال

شاہد سے ان کی مراد وہ کیفیت ہے جواس وقت انسان کے دل پر طاری ہو۔

بالفاظ دیگروہ چیز 'جس کا وہ اکثر ذکر کرتا رہے ،خواہ وہ چیز غائب ہی کیوں نہ ہو۔ اس کے لئے اس طرح ہو' گویا وہ

لہذا اگر علم غالب ہے تو علم کا مشاہرہ کرے گا اور اگر وجد غالب ہے تو وجد کا۔

شاھد کے اصل معنی حاضر کے ہیں ۔ البذاجو چیز تمہارے دل میں حاضر ہے وہ تمہارے لئے شاہد ہے۔

شبلی رحمداللد سے مشاہرہ کے متعلق سوال کیا گیا او فرمایا:

ہم کہاں حق کا مشاہدہ کر سکتے ہیں، بلکہ حق ہمارا شاہد ہے۔

ان کا اشارہ اس بات کی طرف تھا کہ ان کے دل پرحق کا غلبہ ہے اور اس کا ذکر غالب ہے اور ذکر پوستدان کے دل میں خاطر ہے۔

جس کاکسی مخلوق کے ساتھ قلبی تعلق ہو جائے تو اس کے متعلق یہی کہا جائے گا کہ وہ اس کا شاھد ہے۔ یعنی وہ اس کے دل میں حاضر ہے۔ اس لئے کہ محبت کا تقاضا یہی ہے کہ محبوب کا ذکر ہمیشہ جاری رہے اور اس کا عاشق پرغلبہ و۔

بعض لوگ اس کے اهتقاق میں بہت دورنکل گئے ہیں۔ چنانچہوہ شاھد لفظ شہادۃ سے مشتق بتاتے ہیں۔مطلب سے ہے کہ جب اس نے کسی شخص کا مطالعہ صفت جمال کے ساتھ کیا اور اس وقت اس کی بشریت اس سے ساقط ہو چکی ہے اور اس مخض کی موجود گی اے اپنی حالت ہے غافل نہیں کر دیتی'اور نہاس کی صحبت اس پر اثر انداز ہوتی ہے' تو وہ محف اس بات یر گواہ ہے کہ اس کانفس حال فنا میں ہے۔

جس شخص میں اس شخص کی موجود گی اثر انداز ہوئو وہ شخص اس بات کا گواہ ہے کہ اس کا'' حال بقاء'' میں ہے اور احکام بشریت برقائم ہے۔غرض پیشہادت اس کے حق میں ہوگی 'یااس کے خلاف۔

اسی مفہوم یرآ تخضرت مَلَا يُدَامِ كافر مان محمول ہے:

رأيت ربي ليلة المعراج في احسن صورقه الحرجه احمد: ٢٦٢٩)

میں نے معراج کی رات اپنے رب کواچھی صورت میں دیکھا۔

یعنی جواچھی صورت اس رات میں نے دیکھی اس نے مجھے دیدارالہی سے غافل کر کے اپنی طرف نہیں کھینچا 'بلکہ میں نے مصور کا بی اس صورت میں مشاہدہ کیا اور پیدا کرنے والے کو دیکھا۔ یہال آنخضرت فایڈ کا کی مراد علمی طور پر رویت ہے نہ کہ آ تھوں سے دیکھنا۔



ان الفاظ میں سے لفظ نفس بھی ہے۔

لغت میں ''نفس الثی ء' سے مراد' شی ء کا وجود ہوتا ہے اور صوفیاء کے ہاں مطلق نفس کہنے سے وجود مراد نہیں لیا جاتا اور نہ ہی وہ ڈھانچے مرادلیا جاتا ہے، جونفس کا موضوع ہے۔

نفس سے ان کی مراد بندے کے اوصاف ہیں، جن میں خامی پائی جاتی ہے اور وہ اخلاق وافعال مراد لئے جاتے ہیں، جو مذموم ہیں۔

بندے کے وہ اوصاف جن میں کوئی علت (خامی) پائی جائے دوسم کے ہیں:

وہ اوصاف جن کواپنے اختیار سے حاصل کیا جائے۔ جیسے معصیت اورا حکام شرع کی مخالفت۔

دوسرے اخلاق ندمومہ ، یہ قتم اپنی ذات میں ندموم ہوتی ہے۔اگر بندہ کوشش کرے اور ان سے جنگ کرے تو متواتر عادت بنالینے اورمجاہدہ کے ذریعے اخلاق ندمومہ سے نجات پالیتا ہے۔

نفس کے احکام میں سے پہلی قتم وہ ہے جس کوقطعی طور پرحرام قرار دے کرمنع کیا گیا ہے یا تنزیبی طور پران سے احرز ازکرنے کوکہا گیا ہے۔

دوسری قتم میں ردی اور ندموم اخلاق ہیں۔

مختصر طور پریمی اس کی تعریف ہے۔ اس کی تفصیل اس کے بعد آتی ہے۔ چنانچہ کبر' غضب' کینہ' حسد' بدخلقی اور عدم مخل وغیرہ...ا خلاق مذمومہ ہیں۔

احکام نفس میں سے خت ومشکل ترین ہیہ ہے کہ ان سے کسی خلق کو انسان اچھا سمجھے کیا قابل قدر خیال کرے۔ اس قتم کے خیال کوشرک خفی میں شار کیا گیا ہے۔

نفس کوترک کرنے اور اس کے خلاف کرنے کے ذریعینفس کا علاج کرنا' زیادہ کامل ہے، بمقابلہ اس کے کہ بھوک' پیاس' بیداری اور دیگر مجاہدات کا'جن سے توت گر جاتی ہے، نفس کوخوگر بنایا جائے، حالانکہ ان امور لیعنی بھوک وغیرہ کا شار بھی ترک نفس میں کیا گیا ہے۔

ممکن ہے کہ نفس ایک لطیف چیز ہو جسے اس جسم کے ڈھانچ کے اندر رکھ دیا گیا ہے۔ یہی ندموم اخلاق کامحل ہے۔ جس طرح روح اس قالب کے اندرایک لطیف شے ہے جو اخلاق محمودہ کامحل ہے۔ یہ دونوں ایک دوسرے پر غالب آتے رہتے ہیں اورسب کو ملاکرانسان نام رکھ دیا گیا ہے۔ بظاہرروح اورنفس کا اجسام لطیفہ میں ہونا'بعینہ اس طرح ہے، جس طرح ملائکہ اور شیاطین میں لطافت کی صفت پائی جاتی ہے۔اور بیکہنا درست ہے کہ آئکھ رویت کامحل ہے، کان شمع کا'ناک سوٹکھنے کا'اور منہ ذاکفہ کا' حالانکہ سمیع' بصیر' شامّ اور ذاکق سب انسان میں شامل اور متحد ہیں۔

اس طرح اوصاف حمیدہ کا مقام' قلب وروح ہے اور اوصاف مذمومہ کا مقام' نفس ہے۔نفس اس تمام کا جز و ہے اور اس طرح دل بھی ایک جزء ہے۔البیۃ تھم اور نام کا اطلاق کل پر ہوتا ہے۔

﴿روح﴾

ان الفاظ میں سے ایک لفظ روح بھی ہے۔

محققین اہل سنت میں ارواح کے متعلق بہت اختلاف پایا جاتا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ روح حیات ہے ،اور بعض کہتے ہیں کہ روح حیات ہے ،اور بعض کہتے ہیں کہ بیداعیان (جسم) ہیں۔جنہیں ان جسم کے ڈھانچوں میں رکھ دیا گیا ہے۔

#### لطيف.

الله تعالی کی بیادت ہے کہ جب تک ارواح بدن میں ہوں' اس ڈھانچے میں حیات کو باتی رکھتا ہے۔لہذا انسان اس حیات کی وجہ سے زندہ رہتا ہے۔ مگرارواح تو اس ڈھانچے میں رکھی گئی ہیں اور وہ نیند کی حالت میں اوپر چڑھتی ہیں' بدن سے جدا ہوتی ہیں اور پھر آتی ہیں۔ انسان روح اور جسم دونوں سے مل کر بنتا ہے۔ کیونکہ الله تعالیٰ نے ان دونوں کو ایک دوسرے پرمسلط کررکھا ہے اور حشر دونوں کا ہوگا اور دونوں کو تو اب یا عقاب ہوگا۔

ارواح مخلوق ہیں، اور جولوگ ارواح کے قدیم ہونے کے قائل ہیں۔ وہ سخت غلطی پر ہیں۔ احادیث سے پتہ چاتا ہے کہ ارواحِ اعیان (اجسام)لطیفہ ہیں۔

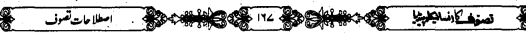


ان الفاظ میں ایک لفظ سر ہے۔

ہوسکتا ہے کہ ارواح کی طرح میمھی ایک لطیف شے ہو جسے دل میں رکھا گیا ہو۔

صوفیاء کے اصول سے یوں معلوم ہوتا ہے کہ سرمشاہدہ کامحل ہے۔ جس طرح ارواح محبت کا مقام ہیں اور دل معارف کامحل ہے۔

صوفیاء کا قول ہے کہ سروہ ہے جس پرتو جھا تک کرنظر ڈال سکے۔ گرسر السر کی حق تعالیٰ کے سواکسی کواطلاع نہیں۔



ان کے ہاں ان کے مقام اور متقصائے اصول کے مطابق سر روح سے زیادہ لطیف ہے، اور روح قلب سے اشرف ہے۔ نیز کہا جاتا ہے کہ اسرار اغیار کی غلامی ہے آزاد ہوتے ہیں، خواہ وہ آثار ہوں کیا ظلال۔

لفظ سر کا اطلاق اس راز پر بھی ہوتا ہے جو بندے اور حق سجانہ کے درمیان ہر مالت میں محفوظ اور چھپا ہوا ہے۔اس کے معنی پریہ تول محمول کیا جاتا ہے ''ہمارے راز انو کھے ہیں''

سسی کے وہم وگمان میں بھی نہیں آتے۔

ای طرح کا قول ہے"احرار کے سینے اسرار کی قبریں ہیں"

نیز کہتے ہیں''اگرمیری گھنڈی میرے راز کو جان لے توالبتہ میں اسے اتار پھینکوں''

صوفیاء کے مستعمل الفاظ کی بیر چندتشریحات ہیں'اوران کے بعض الفاظ کی تعبیریں ہیں،جنہیں بیلوگ انفرادی طور پر استعال کر شے ہیں۔

besturdubooks.wordpress.com



### توثبه

الله تعالیٰ کاارشاد ہے:

﴿ وَتُوْبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيْعًا آيُّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (النور: ٣١)

اے ایمان والواتم سب کے سب اللہ کی طرف رجوع کرو، تا کہتم فلاح یاؤ۔

حضرت انس بن ما لک مضور تا این اسے روایت کرتے ہیں کہ

((التائب من الذنب كمن لا ذنب له ،واذا احب الله عبد الم يضره ذنب))

(احرجه ابن ماجه في الزهد: ٣٠)

گناہ سے تو بہ کرنے والے کی ایسی مثال ہے، جیسے اس نے گناہ کیا ہی نہیں اور جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے محبت رکھتا ہے، تو کوئی گناہ اسے ضرر نہیں پہنچا تا۔

اس کے بعد آ ی مظافی اے بی آیت پر هی

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيُّنَ ﴾ (البقرة: ٢٢٢)

الله تعالیٰ توبه کرنے والوں اور پاک رہنے والوں سے محبت رکھتا ہے۔

كسى نے عرض كيا يا رسول اللهُ مَا لَيْنِهُمْ اللهِ بِهِي كيا علامت ہے؟ تو فرمايا: ندامت \_

حضرت انس بن ما لک مضور مُؤَلِّيْزُمُ ہے روایت کرتے ہیں کہ

((ما من شيء احب الى الله من شاب تانب)) (احرجه الديلمي في المسند: ٣٠ ١٥)

الله تعالی کونو جوان توبر کرنے والے سے بر ھرکوکی چیز مجوب نہیں۔

سالکین کی منازل میں سے توبہ پہلی منزل ہے اور طالبین کا پہلا مقام ہے۔

<u>نظ تو به کی تشر تک</u>

عربی زبان میں'' توبہ' کے معنی رجوع کرنے کے ہیں۔ چنانچہ جب کوئی شخص کسی بات کی طرف رجوع کرتا ہے، تو

كہتے ہيں" تآب" ،البذاتوبے معانى يہ ہوئے كه شريعت ميں جو كچھ ندموم ہے،اس سے لوط كر قابل تعريف شے كى طرف آ حائے۔ نی کافیکٹم نے فرماما

الندم توبة ندامت توبهه - (احرجه ابن ماجه: ٢٥٢)

### توپه کی شرا نظ:

الل سنت ك ارباب اصول كہتے ہيں كدتوبه كے سمج مونے كى تين شرطيس ہيں :

(۱) جن امور میں شریعت کی مخالفت کی ہے، ان پر ندامت کا اظہار کرنا۔

(۲) اینی لغزش فلطی کوفوراً ترک کر دینا۔

(m) بیدارادہ کرنا کہ جو گناہ اس نے کئے ہیں'انہیں دوبارہ نہ کرےگا۔للِنزا توبہ کے درست ہونے کے لیے ان امور

کا ہونا ضروری ہے۔

#### اعتراض اوراس کا جواب:

ارباب اصول فرماتے ہیں کرحدیث میں آیا ہے کہ الندم تو بداس کا جواب بدے کہ آنخضرت مالی الم اللہ اس اہم جزو کی طرف اشارہ کیا۔ بعینہ اس طرح ، جس طرح فرمایا: المحج عوفة عرف ہی ج ہے۔

(اخرجه الترمذي:٩٨٨، ابن ماجه: ٣٠١٥)

اس کا مطلب یہ ہے کہ عرفہ میں قیام کرنا سب سے برارکن ہے۔اس کا یہ مطلب نہیں کہ عرفہ میں تھرنا ہی جج ہے اور بس، البته يهان همرناسب سے براركن ب\_اسى طرح يهي فرمايا: "ندامت بى توبه بے-" يعنى ندامت توبه كاسب سے

بعض اہل تحقیق کہتے ہیں کہ تو بہ کے ثبوت کے لئے ندامت کافی ہے، کیونکہ دوسرے دورکن ندامت کے تابع ہیں۔ اس لئے یہ بات ناممکن ہے کہ سی کوالی بات سے نادم فرض کرلیں 'جس پروہ ہے ، یا جس کے کرنے کا وہ عزم کر چکا ہے۔ یہ تو بہ کی اجمالی تعریف ہے، کیکن وضاحت اور تشریح کے اعتبار سے توبہ کے خاص اسباب ٔ خاص تر تیب اور کئی قسمیں ہیں۔ توبہ کا پہلا درجہ یہ ہے کہ بندہ خواب غفلت سے بیدار ہو،اوروہ اپنی بری حالت کومحسوس کرے۔ اس مقام تک پہنچنے کے لئے ضروری ہے کہ خدا بندہ کو دل کے کانوں سے زجر وتو بخ سننے کی توفیق دے جو پچھاس کے دل میں کھنکتا ہو، اسے محسون کرے، کیونکہ حدیث میں آیا ہے۔

(( واعظ الله في قلب كل امرىء مسلم )) (الخرجة الترمذي: ٢٨٥٩ ، ١٧١٨٤)

ہرمسلم کے دل میں اللہ کا واعظ ہوتا ہے۔ نیز حدیث میں آیا ہے:

(( ان في البدن لمضغة ، اذا صلحت صلح جميع الجسد، واذا فسدت فسد جميع البدن ،الاوهي القلب )) (احرجه البحاري: ٢٥،مسلم: ٩٩٥١)

بدن میں گوشت کا ایک مکرا ہے کہ جس کے درست ہونے سے تمام جسم درست ہو جاتا ہے اور اس کے خراب ہونے سے تمام بدن خراب ہوجاتا ہے، یا در کھو! بیکرا دل ہے۔

لبذا جب انسان اپنے دل میں اپنے برے اعمال پرغور کرتا ہے اور ان برے افعال کوجن کو وہ کرتا ہے، دیکھتا ہے، تو اس کے دل میں تو بہ کا ارادہ پیدا ہوتا ہے۔ اور اس کواپنے برے اعمال سے باز آنے کا خیال آتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ اس کے ارادہ کو پاکراس کی مدد فرما تا ہے، اور وہ اچھے طریقے سے برے اعمال سے باز آنے کی ابتداء کرتا ہے، تو تو بہ کے اسباب کی تیار کی شروع کر دیتا ہے۔

توبہ کے اسباب پڑل کی ابتداء کرے دوستوں کی مجلس سے الگ رہنے سے ہوتی ہے۔ کیونکہ وہی اسے اس ارادہ کو کرئے پراکساتے ہیں اور اس ارادہ کے سیحے ہونے میں شکوک پیدا کرتے ہیں ،اس کی پیمیل اس وقت ہوسکتی ہے ،جب وہ اس مشاہدہ پر مداومت کرے ، جو تو بہ کرنے کی رغبت میں اضافہ کرتا ہے اور جس بات کا اس نے عزم کیا ہے ، اس کے پورا کرنے کے لیے اسباب پیدا کردیتا ہے ،جن سے اس کے خوف اور رجاء کو قوت حاصل ہوتی ہے ، تب کہیں اس کے دل سے برے اعمالی پر اصرار کرنے کی گرہ تھلتی ہے ،اور وہ ممنوع امور کو کرنے سے رک جاتا ہے اور شہوات کی تابعداری کرنے سے اسے نفس کی لگا م کو تھنچ لیتا ہے ، فوراً اپنی غلطی کو ترک کردیتا ہے۔

اگروہ اپنے ارا دہ کے مطابق چلا اور اپنے عزم کے مطابق کام کیا 'تو گویاضچے معنوں میں تو فیق ایز دی کے قابل ہوا۔ اگر اس نے کئی بار تو بہ تو ڑی 'اور اپنے ارا وہ کوا زسر نو تو بہ کرنے پر مجبور کیا 'تو بسا اوقات ایسا بھی ہوا کرتا ہے کہ ہمیں اس قتم کے لوگوں کے تو بہ کرنے سے مایوس نہیں ہونا جا ہے ، کیونکہ ہر بات کے لئے مقررہ وقت ہے۔

### ابوسلیمان میشد دارانی کی تو به کا واقعه:

ابوسلیمان پُرسَنهٔ دارانی سے حکایت ہے کہ میں ایک قصدخواں کی مجلس میں جایا کرتا تھا۔ اس کے کلام کا میرے دل پر اثر ہوا، گرمجلس سے اٹھ کھڑا ہوا' تو میرے دل پر کوئی اثر نہ رہا، میں دوبارہ اس مجلس میں گیا اور اس کا کلام سنا' تو میرے دل پر اس کا اثر راستہ بھر رہا، گر پھر زائل ہو گیا۔ تیسری بار پھر گیا' تو اس کا اثر میرے دل پر گھر پہنچنے تک رہا۔ چنانچہ میں نے

مخالفت كسارك آلات تو روال الداورطريقت كى راه يرلك كيا-

اس کے بعد انہوں نے بیکی بن معاذ کو یہ حکایت سائی تو فرمایا: ایک چڑیا نے کو کی (کونج) کا شکار کرلیا، چڑیا سے ان کی مراد قصہ خوال تھا اور کرکی سے ابوسلیمان میں دارانی۔

ابوحفص پھھٹے حداد' سے حکایت کی جاتی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں نے کئی بار اپنا پیشہ چھوڑ ا' مگر پھر وہی پیشہ کرنے لگ جاتا، آخراس پیشرنے مجھے چھوڑ دیا' جس کے بعد میں نے پھروہ کامنہیں کیا۔

#### ابوعمرو بن نجيد اور ابوعثان:

کہا جاتا ہے کہ ابوعمرو بن نجید' ابتداء میں ابوعثان کی مجلس میں آیا کرتے تھے۔ ان کے کلام کا ان کے دل پر اثر ہوا اور ابوعمرو نے تو بہ کرلی۔ پھر ان سے ستی ہوگئی۔ اب جب ابوعثان بھٹ کو دیکھتے' تو دور بھا گتے اور ان کی مجلس میں بھی نہ جاتے۔

ایک بارابوعثان میشنیسا منے ہے آنگے،ابوعمروراستہ سے ہٹ کر دوسرے راستہ پر ہوئے۔ابوعثان میشنیٹ نے ان کا پیچپا کیا' وہ ان کے پیچھے چلتے رہے، یہاں تک کہ ان کو پالیا۔ کہا: بیٹا! جوشخص تجھے سے صرف اس صورت میں محبت کرتا ہے کہ جب تو معصوم ہو' تو اس کی صحبت میں ندرہ،ابوعثان میشنید! تجھے اس حالت میں نفع پہنچا سکتا ہے۔ راوی کہتا ہے کہ ابوعمرو بن نجید نے تو بہ کی ،اوران کے مرید ہو گئے اور اس پر قائم رہے۔

راوی جهامے بدا بو مرد .ن ایک اور مرید کا واقعہ:

شیخ ابوعلی دقاق بیشد فرماتے ہیں کہ ایک مرید نے توبہ کی' گراس سے ستی ہوگئ۔ایک دن وہ سوچ رہاتھا کہ اگر دوبارہ توبہ کرے گا' تو اس کا کیا تھم ہوگا؟اس پرغیب سے ندا آئی:تم نے ہماری اطاعت کی' تو ہم نے شکر بیادا کیا۔تو نے ہمیں چھوڑ دیا' تو ہم نے تہمیں مہلت دی، پھرلوٹ آؤگ' تو ہم مجتمے قبول کرلیں گے۔

مرید پراراد تمندی کی طرف لوث آیا ،اوراس بات پر ثابت قدم رہا۔

لہذا جب انسان معصیت کوترک کر کے اپنے دل سے اصرار کی گرہ کو کھول دیتا ہے اور پھر بیارادہ کر لیتا ہے کہ وہ پھر
الیا کام نہ کرے گا'تب کہیں اس کے دل پر خالص ندامت طاری ہوتی ہے'اور وہ اپنے کئے پر انسوس کرتا ہے اور اپنے
اعمال اور برے افعال کے مرتکب ہونے پر نادم ہوتا ہے۔ اس طرح اس کی تو بھمل ہوتی ہے اور اس کا مجاہدہ بھی ہوتا ہے۔
اور لوگوں سے میل جول رکھنے کے بجائے'ان سے علیحدگی اختیار کرنے لگ جاتا ہے اور برے دوستوں کی صحبت میں
اور لوگوں سے میل جول رکھنے کے بجائے'ان سے علیحدگی اختیار کرنے لگ جاتا ہے اور برے دوستوں کی صحبت میں
میٹھنے کے بجائے'وہ ان سے متنفر ہوکر خلوت میں رہنا پند کرتا ہے۔ وہ دن رات افسوس کرتا رہتا ہے اور اکثر اوقات سے دل

ے نادم وشرمسارر ہتا ہے۔ وہ اپنے آنسوؤں کی بارش سے اپنی لغزش کے نشانات مناتا ہے اور اچھی توبہ کے ذریعے وہ اپنے گناہوں کے زخموں کا علاج کرتا ہے۔ اپنے ہم جنسوں کے درمیان اپنے گناہوں کی وجہ سے مشہور ہوتا ہے اور اس کی لاغری کے ذریعہ اس کی حالت کی درسی کا پند چلتا ہے۔

### توبه کی تکمیل:

انسان کی تو بہی پیمیل اس وقت تک نہیں ہوتی ، جب تک وہ اپنے مخالفوں کوراضی نہیں کرتا۔ کیونکہ تو بہی پہلی منزل

یہی ہے کہ اپنے مظلوموں کو 'جس طرح بھی ہو'راضی کر ہے۔ اگر اس کے پاس اس قدر دولت ہو کہ وہ ان کے حقوق ادا کر

سکے 'تو بہتر ہے کہ ادا کر دے' یا وہ لوگ اپنی خوثی سے معاف ' یا بری کر دیں ، تو خوب ہے ، ور نہ اسے چاہئے کہ وہ دل سے

عزم کرے کہ جب بھی ممکن ہو سکے گا ، وہ ان کے حقوق ادا کر دے گا اور سپے دل سے عجز وانکساری کے ساتھ اللہ کی طرف
رجوع کرے اور ان کے لئے دعا کرے۔

### تائبین کی صفات وحالات:

توبہ کرنے والوں کی چند صفات و حالات ہیں جوان کے خصائل میں شار ہوتے ہیں۔ ان کا شار تو بہ میں اس لئے کیا جاتا ہے کہ بیان کی صفات میں سے ہیں ، اس لئے نہیں کہ بیامور توبہ کے سیچ ہونے کے لئے شرائط ہیں۔ توبہ کے اسی مفہوم کی طرف شیوخ کے اقوال اشارہ کرتے ہیں۔

ابوعلی وقاق فرماتے ہیں کہ توبہ کی تین قسمیں ہیں:

اوّل: توبه دوم: انابه اورسومم: اوبه

اس تقسیم میں تو بہ کو ابتدائی مقام حاصل ہے اور اوبہ کو آخری اور اٹا بہ کو درمیانی۔

جس شخص نے سزا کے خوف سے رجوع کیا 'تو اس کو'' تو بہ' کہتے ہیں۔ جس نے ثواب کی لالچ کی وجہ سے تو بہ کی' اس کو'' انا بہ' اور جس نے تھم کی پابندی کے خیال سے تو بہ کی' نہ تو ثواب کی خواہش کی' نہ سزا سے خائف ہوا، تو اس کو ''او بہ'' کہتے ہیں۔

یوں بھی کہا جاتا ہے کہ تو بمومنین کی صفت ہے، چنانچداللد تعالی فرماتا ہے۔

﴿ وَتُوبُونُ اللَّهِ اللَّهِ جَمِيْعًا آيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (النور: ٣١)

اے مومنو! تم سب الله کی طرف توبه کرو۔

انابت ولیاءاورمقربین کی صفت ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿وَجَاءَ بِقُلْبٍ مُّنِيْبٍ ﴾ (ق:٣٣)

اوراد بنبیون اوررسولوں کی صفت ہے۔اللد تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ لِنِعُمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّاكُ ﴾ (ص:٣٠)

جعفرین نصیر ٔ جنید مسید سے روایت کرتے ہیں کرتو بہ کے تین معنی ہیں:

ایک ندامت به

ووسرا یکا ارادہ کہوہ دوبارہ ان باتوں کی طرف نہلوٹے گا'جن سے اللہ تعالیٰ نے منع فرمایا ہے۔

تیسرے لوگوں سے زبردتی لی ہوئی چیزوں کو واپس کرنا۔

سہل بن عبداللہ فرماتے ہیں کہ لیت وقعل کوترک کرنے کا نام توبہ ہے۔

مارث کہتے ہیں کہ میں نے سمجی نہ کہا:

اللهم اني استلك التوبة

لكن من بدكبتا مون: استلك شهوة التوبة

ابوعبدالله شیرازی حضرت جنید میشد سے روایت کرتے ہیں کہ ایک دن میں سری کے پاس گیا او ان کی حالت بدلی موئی دیکھی۔ میں نے عرض کیا: کیابات ہے؟ فرمایا: ایک نوجوان نے آ کر جھے سے توبہ کے متعلق سوال کیا، تو میں نے سے کہا: توبدیہ ہے کرتوا بے گناہ کوند بھو لے۔اس نے میری بات کاٹ کر کہا: بلک توبہ توبہ ہے کہتو گناہ کو بھول جائے۔

میں نے عرض کیا: میرے نزدیک درحقیقت وہی بات ہے جونوجوان نے کہی۔انہوں نے فرمایا: کیوں؟ میں نے کہا: اس لئے کہ جب میں جفا کی حالت میں ہوں اوروہ مجھے نتقل کر کے دفا کی حالت میں لے آئے 'تو صفائی کی حالت میں جفا کا ذکر کریا جفا ہوگی۔اس برسری خاموش ہو گئے۔

ابونمرسراج ني مهل بن عبدالله عنوبه كمتعلق دريافت كيا تو فرمايا:

توبدیہ ہے کہ تواپنے گناہ کو بھول جائے۔

ابونفر فرماتے ہیں کہ بہل کا اشارہ مریدین اور معترفین کے احوال کی طرف ہے۔ کیونکہ مجھی پیر حالات ان کے حق میں ہوتے ہیں اور بھی ان کے خلاف ، مرجنید کیشید کا اثبار و محققین کی توب کی طرف ہے۔ کیونکہ وہ اپنے ولوں پر اللہ تعالیٰ کی عظمت اور دائی ذکر کے غلبہ کی وجہ سے اپنے گناموں کو یا زنبیں کرتے۔

چرفرمایا که بیجواب ای شم کا ہے، جس فتم کا ''رویم'' نے دیا تھا، جب ان سے توب کی نبت ہو چھا گیا ، تو فرمایا توب

ے تائب ہونے کا نام توبہ ہے۔

ذوالنون مصری سے توبہ کی نسبت ہو چھا گیا' تو فر مایا عوام کی توبہ گنا ہوں سے ہوتی ہے اور خواص کی غفلت ہے۔ نوری مُشِلَّةِ فر ماتے ہیں کہ توبہ یہ ہے کہ تو اللہ کے سواہر چیز سے توبہ کرلے۔

محمد بن احمد بن محمد صوفی 'عبدالله بن علی تمیمی سے روایت کرتے ہیں کہ ان تین شخصوں کی توبہ میں زمین وآسان کا فرق ہے:

> ایک وہ جواپی لغزشوں سے توبہ کرتا ہے۔ دوسرے وہ جوغفلتوں سے توبہ کرتا ہے۔ اور تیسر ہے 'جواپن نیکیوں کود کیھنے سے توبہ کرتا ہے۔

واسطی پیشد فرماتے ہیں کہ خلوص والی توبہ توبہ کرنے والے پر'معصیت کا کوئی نشان باتی نہیں چھوڑتی'نہ باطن میں 'نہ ظاہر میں اور جس کی توبہ خالص ہو'اسے اس بات کی پرواہ نہیں ہوتی کہ صبح کیسے گذاری اور شام کیسے؟

محمد بن رومی کیلی بن معاذ سے روایت کرتے ہیں کہ خدایا! میں بینبیں کہتا کہ میں نے تو بہ کی ہے اور میں پھر ایسانہیں کروں گا ، کیونکہ میں اپنے اخلاق کو جانتا ہوں۔ میں گنا ہوں کو ترک کرنے کی ضانت نہیں دیتا، اس لئے کہ جمھے اپنی کمزوری معلوم ہے۔ میں پھر بھی ہے کہتا ہوں کہ آئندہ ایسا گناہ نہ کروں گا ، ہوسکتا ہے کہ میں دوبارہ ایسے گناہ سے پہلے مرجاؤں۔

ذوالنون مِن الله فرماتے میں اگناہ سے باز آنے کے بغیرتو برکرنا اکداب لوگوں کی توبہے۔

محمد بن الحسین فرماتے ہیں کہ نصر اباذی کہتے ہیں کہ ابن یز دانیار سے ایک شخص نے سوال کیا کہ کوئی انسان اللہ طرف نکل آئے' تو کن اصولوں پر کار فر ماہو؟ فر مایا کہ

اس اصول پر کہ جس گناہ ہے وہ ایک بارنکل گیا ہے دوبارہ اس کی طرف نہ لوٹے گا اور جس کی طرف نکل گیا ہے،
اس کے سواکسی اور کی پرواہ بھی نہیں کرے گا اور جس چیز ہے وہ بیزار ہوا' اس کی طرف اشارہ کرنے ہے' اپنے باطن کو
محفوظ رکھے گا۔ اس پر کسی نے عرض کیا حضور ! بیتو اس محفوظ رکھے گا۔ اس پر کسی نے عرض کیا حضور ! بیتو اس محفوظ رکھے گا۔ اس پر کسی نے عرض کیا حضور ! بیتو اس محفوظ کے میں وجود کی چیز سے نکل کر جائے' لیکن اگر عدم
سے نکل کر آئے ؟

تو فرمایا: ماضی میں گناہ کی کرواہٹ پانے کے بدلے نئ چیز لینی توبہ میں حلاوت پانا۔

بوشجی ہے کی نے توبہ کی نسبت سوال کیا او فر مایا: جب تو گناہ کا ذکر کرے اور تجھے اس کے ذکر ہے اس کی مشای محسوس نہ ہو تو بھی تو یہ ہے۔ ذوالنون مُسَنَّةِ فرماتے ہیں توبہ کی حقیقت یہ ہے کہ زمین باوجودا پی فراخی کے تنہارے لئے اس قدر بھک معلوم ہو کہ حبہیں قرار حاصل نہ ہو، بلکہ تنہاراننس بھی تنہارے لئے تک ہوجائے۔ جیسے اللہ تعالیٰ اپنی کتاب میں فرما تا ہے: ﴿ وَصَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْهُ سُهُمْ وَ طَنَّوْا أَنْ لاَّ مَلْحَاً مِنَ اللّٰهِ إِلاَّ اِللّٰهِ فَمَّ قَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوْا ﴾

(التوبة :١١٨)

ان کے نفس بھی ان کے لئے تک ہو گئے اور انہیں یقین ہو گیا کہ اللہ سے بھاگ کر اللہ کے سوا کہیں اور پناہ نہیں مل عتی، پھر اللہ نے ان کی توبہ قبول کرلی، تا کہ وہ لوٹ آئیں۔

ابن عطافر ماتے ہیں: توبہ دوطرح کی ہے:

ايك توبدالا نابداور دومري توبدالاستجابه

توبالانابہ یہ ہے کہ بندہ اللہ تعالیٰ کی سزا کے خوف سے توبہ کرے اور توبہ الاستجابہ یہ ہے کہ وہ اللہ کی بخشش سے حیا کے مارے تو بہ کرے۔

سمى نے ابوحفص سے كہا كەتۇبەكرنے والا دنياسے كيول بغض ركھتا ہے؟ جواب ديا:

اس لئے کہ دنیاوہ گھرہے 'جس میں اس نے گناہ کیا ہے۔ سائل نے پھر پوچھا: دنیا تو وہ گھرہے 'جس میں اللہ تعالیٰ نے اسے تو بہ سے نوازا ہے؟ تو فرمایا:

اے اپنے کرنے کا توحتی طور پرعلم ہے، گرقبول توبہ کے متعلق کھیا ہے۔

واسطی کہتے ہیں کہ داؤ و ملینا کے طرب یعنی سرور اور اطاعت گذاری کی حلاوت نے انہیں ایسا کر دیا کہ وہ لیے لیے

سانس بحرتے تھے اور وہ دوسری حالت یعنی غم کی حالت میں 'جے انہوں نے چھپا کررکھا تھا' زیادہ مکمل تھے۔

کسی صوفی کا قول ہے کہ کذابین کی توبہ ان کی زبان کی نوک پر ہوتی ہے۔ ان کی مراد استغفر اللہ کہنے ہے ہے۔ (مینی وہ زبان سے توبہ یا استغفار کہتے رہتے ہیں گردل پر کچھاڑ نہیں ہوتا)۔

كسى في ابوحفص بينيد سي توبد كم تعلق دريافت كيا او فرمايا

توبیس بنده کا بچھ دخل نہیں ، کیونکہ تو بداللہ کی طرف رجوع کرنا ہے نہ کہ بنده کی طرف ۔

کتے ہیں کہ اللہ تعالی نے آ دم بیلیا کی طرف وی بیسی اے آدم! تیری اولا د تھکنے اور پُور ہونے کی وارث ہوئی اور تو نے آئیس تو بہ کا وارث بنا دیا۔ لہذا جو تحص مجھے اس طرح پکارے گا، جس طرح تو نے پکارا ہے، میں اس کی پکار کا ای طرح جواب دوں گا، جس طرح میں نے تجھے دیا ہے۔ اے آ دم! جب میں قبروں میں سے تو بہ کرنے والوں کو اٹھاؤں گا' تو وہ مجھ سے خوش ہوں گے اور ہنس رہے ہوں گے کہان کی دعا قبول کی گئی ہے۔

ایک شخص نے رابعہ بھری سے کہا: میں نے بہت سے گناہ اور معاصی کئے ہیں، اب اگر توبہ کروں' تو کیا اللہ جھے معاف کردے گا؟ فرمایا:

اصل معاملہ یوں نہیں، اصل بات سے کہ خدا تھے معان کردے گا، تب ہی تو تو بہ کرے گا۔ یادر کھواللہ تعالیٰ اتا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴾ (البقرة: ٢٢٢)

بے شک اللہ تو بہ کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے'اور یا کی حاصل کرنے والوں کومحبوب رکھتا ہے۔

جس سے کوئی لغزش سرزد ہوتی ہے' اسے اپنی غلطی کا یقین ہوتا ہے اور جب توبہ کرتا ہے' تو توبہ کی مقبولیت کا شک
رہتا ہے۔ بالخصوص جب کہ توبہ کے مقبول ہونے کی شرط اور حق سے ہے کہ تائب' اللہ تعالیٰ کی صحبت کا مستحق ہواور ہے بات بہت
ہی مستجد ہے کہ عاصی ایسے مقام پر پہنچ جائے کہ وہ اپنے اوصاف میں ایسی علامات پائے ،جن سے معلوم ہو کہ اللہ تعالیٰ اس
سے مجت کرتا ہے۔ لہٰذا جب بندہ کی ایسی بات کا مرتکب ہوتا ہے' جس سے توبہ کرنا ضروری ہے' تو اس کے لئے بہی صورت
ہے کہ وہ ہروت اللہ کے سامنے اکساری کرے اور اپنے گناہ سے بیزاری کا اظہار اور استغفار کرتا رہے۔

چنانچ صوفیاء کا قول ہے: استشعار الوجل الى الأجل خوف کا احساس موت تک رہنا چاہئے۔ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ قُلُ إِنْ كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللّٰهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللّٰهُ ﴾ (آل عمران: ٣١) اے نی! انہیں فرماد یجئے کہ اگر تنہیں اللہ سے مجت ہے تو میری تابعداری کرو۔اللہ تم سے مجت کرے گا۔ اور آنخضرت کا تیجا کا طریقہ بیتھا کہ آپ کا تیجا ہمیشہ استغفار کرتے رہتے تھے۔ چنانچ فرماتے ہیں:

((انه لیغان علی قلبی فاستغفر الله فی الیوم سبعین مرق) میرے دل پر پرده جیاجاتا ہے تو میں دن میں سر باراستغفار کرتا ہوں۔ عبداللہ بن بل روایت کرتے ہیں کہ کی بن معاذ فرماتے ہیں کہ تو بکی لغزش تو ہے کہ سر لغزشوں سے بدتر ہے۔

ابوعثان فرماتے میں کہ انہوں نے اللہ تعالی کے فرمان

﴿إِنَّ اِلَّيْمَالِيَابَهُمْ ﴾ (الغاشيه: ٢٥) كي يون تشريح فرماني:

خواہ بیلوگ اللہ کی مخالفت میں کس قدر دور کیوں نہ چلے جائیں ،انہیں بالآخر ہماری طرف ہی لوٹنا ہے۔ علی بن عیسیٰ کا وزارت سے استعفیٰ :

ابو برالرازی ابوعمرالانماطی سے زوایت کرتے ہیں کہ ایک بارعلی بن عیسیٰ وزیر کی سواری بری دھوم دھام سے نگل ۔
غیر ملکی لوگ پوچھنے لگے کہ بیکون ہے؟ ایک عورت راستہ میں کھڑی تھی 'کہنے لگی تم کب سے پوچھنے لگے کہ بیکون ہے؟ بیکون ہے؟ اور پھرخود ہی کہا: ایک ایسا بندہ ہے 'جواللہ کی نگاہ میں گر چکا ہے۔ اس لئے تو اللہ نے اسے اس معصیت میں گرفتار کر رکھا ہے، جسے تم دیکھ رہے ہو۔

یہ بات علی بن عیسیٰ نے س لی۔گھرلوٹ کروزارت سے استعفاء دے دیا اور مکہ چلا گیا ،اور وہیں رہنے لگا۔



**الناب** 

### مجانده

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَا لَنَهُدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِيْنَ ﴾ (العنكبوت: ٦٩) جن لوگوں نے ماری خاطر كوشش كى، ہم أنہيں اپنى راه ضرور ديكھائيں گے۔ الله ضرور نيك كام كرنے

والول کے ساتھ ہے۔

سب سے افضل جہاد؟

ابن عیبینہ نے علی بن زید سے روایت کی کہان سے ابونضر ہ نے کہا کہ ابوسعید خدری نے کہا کہ

رسول الله مَا الله م

(( كلمة عدل عند سلطان جائر)) (احرجه الترمذي: ٥ ٧ ١ ٢ ، ابو داؤد: ٤ ٣٤٤ ، ابن ماجه: ١ ١ ٠٤)

ظالم بادشاہ کے سامنے انصاف کا کلمہ کہنا، اس پر ابوسعید کی آئکھوں میں آنسوآ گئے۔

ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ جس شخص نے اپنے ظاہر کو'' مجاہدہ'' کے ساتھ مزین کر لیا، الله تعالی اس کے باطن کو

''مثاہدہ'' کے ساتھ مزین کردیں گے۔ کیونکہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيْنَا لَنَهُدِيَنَّهُمْ سُبُلَّنَا ﴾ (العنكبوت:٦٩)

جنہوں نے ہمارے راستہ میں کوشش کی ،ہم ضروران کواپنا راستہ دکھا دیں گے۔

### عامدے کے بغیر کھنہیں:

یا در کھیں کہ جو شخص ابتداء میں مجاہدہ نہیں کرتا، وہ اس طریقہ میں سے شمہ بھر بھی حاصل نہیں کرسکتا۔

ابوعثان مغربی بھیلینے فرماتے ہیں کہ جس شخص نے خیال کیا کہ مجاہدہ کے بغیر ہی طریقت کے پچھے اسرار'اس پر کھل جا کیں گے،یا پچھے اموراس پر واضح ہو جا کیں گے' تو وہ سرا سر غلطی پر ہے۔ استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ جو مخص ابتداء میں (بارگاہ رب العزۃ) میں کھڑانہیں رہا۔ وہ آخر میں بیٹھنے کاحق دار بھی نہیں ہوسکتا۔

> لوگوں کا بیکہنا ہے کہ حرکت میں برکت ہوتی ہے،ای لئے ظاہری حرکتیں 'باطنی برکت کا سبب بنتی ہیں۔ اصلاح نفس :

حسین بن علویہ روایت کرتے ہیں کہ ابویز یدفر ماتے ہیں کہ میں بارہ سال تک اپنے نفس کا لوہار رہا'اور پانچ سال تک اپنے دل کا آئیند رہا،اورایک سال میں ان دونوں کے درمیان دیکھتارہا' تو میں نے دیکھا کہ میری کمر پرتو ظاہری زنارہے۔

اس پر میں نے بارہ سال اس زنار کو کاشنے میں لگائے۔ میں نے پھر دیکھا' تو میرے باطن میں زنار تھا، جس کے کاشنے کے لئے میں پانچ سال عمل کرتا رہا' میں سوچتا کہ اسے کسے کاٹوں، بالآ خرمعا ملہ واضح ہوگیا۔ میں نے مخلوق کی طرف دیکھا' تو انہیں مردہ پایا۔ لہذا میں نے مخلوق کی رہا تھا۔ اور جنازہ کی ) چار تکبیریں کہیں (یعن مخلوق کو خیر آباد کہا)۔

### نو بوانول كوجنيد كي نفيحت:

جنید میلیدنے سری سے روایت کی فرماتے ہیں:

جوانو! میری عمر کو پنچنے سے پہلے کوشش کرلو، ورنہ تم بھی اسی طرح کمزور ہو جاؤ کے اور کوتا ہی کرنے لگ جاؤ گے۔ جس طرح میں کمزور ہو چکا ہوں اور کوتا ہی کرنے لگ گیا ہوں، حالانکہ اس وقت بھی کوئی جوان عبادت میں ان تکب نہیں پہنچ سکتا تھا۔

### تصوف کی بنیاد .

عبدالعزيز النجر انى نے من قزاز ہے روایت كى كەتھوف كى بنيادتين باتوں پر ہے:

(۱) صرف فاقد کے وقت کھانا (۲) اور صرف نیند کے غلبہ کے وقت سونا۔

(٣) اورضرورت کے بغیر کلام نہ کرنا۔

### چوگھاٹیاں:

احد بن خفروید نے ابراہیم بن ادہم سے روایت کی کہ کوئی شخص اس وقت تک صالحین کا درجہ نہیں پاسکتا ، جب تک چھکھاٹیاں طے نہ کرے:

پہلی گھاٹی یہ ہے کہ وہ ناز ونعمت کا دروازہ بند کردے اور بخی کا دروازہ کھول دے۔ دوسری گھاٹی یہ ہے کہ عزت کا دروازہ بند کردے اور ذلت کا دروازہ کھول دے۔ تیسری گھاٹی بیہ ہے کہ آ رام وراحت کا دروازہ بند کردےاور کوشش کا دروازہ کھول دے۔''

چوتھی گھاٹی یہ ہے کہ نیند کا دروازہ بند کر دے اور بیداری کا دروازہ کھول دے۔

پانچویں گھاٹی بیہ ہے کہ مالداری کا درواز ہ بند کر دے اور فقر کا دروازہ کھول دے۔

چھٹی گھاٹی بیہ ہے کہ امید کا دروازہ بند کردے اور موت کی تیاری کا دروازہ کھول دے۔

شیخ عبدالرحمٰن سلمی نے 'اپنے نانا ابو عمر و بن نجید سے روایت کی کہ جس نے اپنے نفس کی عزت کی ،اس کے نزدیک دین ایک معمولی بات ہے۔ '

منصور بن عبداللہ نے 'ابوعلی روز باری سے روایت کی کہ جب کوئی صوفی صرف پانچ دن (گذرنے پر) کہے کہ بھوکا ہوں ، تو اسے کہددو کہ بازار میں جا کرروزی کمائے۔(اورتصوف کا نام لینا چھوڑ دے)۔

## مجامدے کی حقیقت:

یادر کھیں کہ مجاہدہ کی حقیقت اور اس کا تمام تر دارو مدار'اس بات پر ہے کہ انسان اپنےنفس کوان تمام امور سے چھڑا دے، جن کا وہ عادی ہو چکا ہے اور اسے بالعموم اپنی خواہش کے خلاف کام کرنے پر مجبور کر دے۔ ند

### نفس كاعلاج:

جوباتیں نفس کونیک کام کرنے سے روکتی میں وہ یہ ہیں:

(۱) خواہشات میں منہک ہونا۔ (۲) اوراطاعت گذاری سے بازر بنا۔

جبنفس مرکش ہوکرا پی خواہش کے مطابق کام کرنا چاہے تو اس وقت تقویل کی لگام ڈال کرا ہے رو کنا ضروری ہو جاتا ہے اور دین کے موافق کار بند ہونے ہے اگر جائے تو اسے اس کی خواہش کے خلاف چلانا چاہے اور جب نفس خصہ ہے مشتعل ہو جائے تو اس وقت اس کی حالت کی رعایت رکھنا ضروری ہے ، کیونکہ خصہ میں نفس کے ساتھ جنگ کرنے میں اچھا نتیجہ حاصل کرنے کے لئے اس سے ایسے حسن خلق سے پیش آنا چاہئے ، جواس کے غلبہ کوتو ڑ و ہاور نرمی کے ساتھ اس کی آگر اس سے ایسے حسن خلق سے پیش آنا چاہئے ، جواس کے غلبہ کوتو ڑ و ہاور نرمی کے ساتھ اس کی آگر اس کی خوبیاں بیان کرنے سے ندر کے اور و کیھنے والوں کی آگر کو جیا و بیان کرنے سے ندر کے اور و کیھنے والوں کے لئے خوبصورت بن کر چیش ہوئتو اس طرح پیش کیا جائے جس میں ذلت یائی جائے ۔مثلاً یہ کہا جائے کہ بیا یک حقیر و خسیس چیز ہاورا کیک ناپند یدہ فعل ہے۔

عوام کی کوشش انگال کو پورے طور پرادا کرنے میں ہوتی ہے اور خواص کا ارادہ اپنی حالت کو پاک وصاف کرنا ہوتا ہے۔ اس لئے کہ بھوک اور بیداری کو برداشت کر لینا، ایک آسان اور معمولی بات کے اور اخلاق کے ساتھ جنگ کرنا اور

فسيس وحقيرا خلاق سے پاک ہونا'بہت مشکل امرہے۔

## نفس كي مشكل آفتين

نفس کی مشکل آفتوں میں ہے ایک آفت ہے ہے کہ بیا پی تعریف سننے کو پہند کرے۔جس نے ایک گھونٹ بھی اس کا پی لیا، بوں سجھ لیس کہ اس نے زمین وآسان کو ایک پلک پر اٹھا لیا۔ اس کی پیچان ہیہ ہے کہ جب بیشراب ( لیعنی اپنی تعریف کی شراب )نفس کونہیں ملتی' تو وہ نیک اعمال کے کرنے میں ست پڑجا تا ہے۔

#### حکایت:

ایک بزرگ اپنی معجد میں کئی سال تک پہلی صف میں نماز پڑھتے رہے۔ ایک دن کسی سبب سے وہ پہلی صف میں نہ پہنچ سکے اور انہوں نے آخری صف میں نماز پڑھی۔ اس کے بعد وہ مدت تک دکھائی نہ دیئے۔ لوگوں نے ان سے اس کا سبب پوچھا' تو کہا: میں استے سال نماز پڑھتار ہا ہوں، مگر جس دن میں نے آخری صف میں نماز پڑھی' تو مجھے اس بات سے شرمندگی ہوئی کہ لوگوں نے مجھے آخری صف میں دیکھا ہے۔ اس پر میں سجھ گیا کہ میں عمر بحرعبادت میں جوچستی دکھا تا تھا، وہ ان لوگوں کو دکھانے کی تھی۔ اس پر میں نے آئی نمازیں قضا کیں۔

## ابومحمر مرتعش كاقصه:

ابو محمر مرتش میست سے حکایت ہے کہ انہوں نے فر مایا کہ میں نے اتنے جج تجرید کے طور پر کئے ، جن میں منے تھکان اور جھوک برداشت کی۔ بالآ خر مجھے معلوم ہو گیا کہ ان تمام قوں میں حظافس کی آ میزش تھی اور وہ اس طرح کہ ایک بار میری والدہ نے مجھے پانی کا ایک منکا لانے کو کہا: مجھے اس کا بہت بارمحسوس ہوا۔ اس سے میں سمجھ گیا کہ ان تمام قوں میں میر نفس نے جو میری موافقت کی ہورا سکی آ میزش تھی۔ (ای لئے اس نے موافقت کی اور اگر میر نفس نے جو میری موافقت کی ہوتا ، تو نفس موافقت نہ کرتا )۔ کیونکہ اگر میر انفس فنا ہو چکا ہوتا ، تو شریعت کے اندر چوتی بات تھی ، وہ اسے دشوار محسوس نہ ہوتی۔

#### ایک عورت کا قصه:

ایک معمر عورت تھی۔اس سے اس کی حالت کی نسبت پوچھا گیا' تو فر مانے لگی

کہ جوانی کے عالم میں میں اپنے نفس میں چستی اور ایک حالت پاتی تھی۔ جس سے میں سیجھتی تھی کہ میری حالت قوی ہے۔ گراب جب بوڑھی ہو پچکی ہوں تو بیسب کچھ جاتار ہا۔ اس سے میں سیجھی کہ (بیرحالت کی قوت نہ تھی 'بلکہ) بیرجوانی کی قوت تھی 'جسے میں نے حالت سمجھ لیا تھا۔

### نفس ہے آگاہی اور بےخبری:

ابوعلی دقاق بُولِین فر ماتے ہیں کہ جس شخ نے بھی اس قصہ کوسنا 'اسے بڑھیا پر رخم آیا اور کہا کہ بڑھیا منصف تھی۔ یوسف بن الحسین نے ' ذوالنون مصری سے روایت کی کہ اللہ تعالیٰ نے کسی بندہ کو اس قدر عزت عطانہیں فر مائی ، جس قدر کہ اس بندہ کوعطا کی 'جے اپنے نفس کے ذلیل ہونے کا پتہ چل گیا اور نہ ہی اللہ نے کسی بندہ کو اس قدر ذلیل کیا ، جس قدر کہ اس بندہ کو ، جے اللہ نے اس کے فس کے ذلیل ہونے سے بے خبر رکھ چھوڑ ا ہو۔

اصطلاحات تضوف

ابراہیم خواص فرماتے ہیں کہ مجھے جس کسی چیز کا ڈرہوا' میں نے اسے ضرر کہا۔

عبداللدرازي نے محربن الفضل ہے روایت کی کنفس کی آرزوں سے نجات کا نام راحت ہے۔

#### مخلوق کے لئے آفت:

منصور بن عبداللد نے ابوعلی روذ باری سے روایت کی کہ تین چیزوں سے مخلوق پر آفت آتی ہے:

(۱) طبیعت کی بیاری ہے۔ (۲) عادت پر قائم رہنے ہے۔ (۳) فساد صحبت ہے۔

میں نے سوال کیا کہ طبیعت کی بیاری کیا چیز ہے؟ فرمایا: حرام کا مال کھانا۔

میں نے عرض کیا: عادت پر قائم رہنے سے کیا مراد ہے؟ فرمایا: حرام کی طرف دیکھنا،حرام سننااورغیبت کرنا۔ میں نے عرض کی نیاج میں کا میری کا فرمان کی جہ سمجھے نفسر میں کی ڈیابٹر چش دیش اور کا آزایس کے بیچھے میں ا

میں نے عرض کیا: فسادِ صحبت کیا ہے؟ فر مایا: یہ کہ جب بھی نفس میں کوئی خواہش جوش مارے تو تو اس کے پیچھے ہولے۔ ابوعلی روذ باری نے 'نصر آباذی سے روایت کی کہتمہار انفس ہی تمہار اقید خانہ ہے۔ جب تو اس سے نکل آیا 'تو تو نے

ابدی راحت حاصل کرلی۔

## ابتدائی مجامده:

ابوالحسین وراق کہتے ہیں کہ ابوعثان جیری پُریسیّہ کی معجد میں 'شروع شروع میں ہمارے لئے سب سے بواحکم یہ تھا کہ ہم دوسروں کواپنے او پران چیز وں میں ترجیح دیں 'جوفتوح کے طور پرہمیں دی جا کیں' نیزیہ کہ ہم کسی معلوم چیز پر رات نہ گذاریں اور جوخص ہم سے برابرتاؤ کرے' ہم اپنی ذات کے لئے اس سے بدلہ نہ لیس، بلکہ ہم معذرت جا ہیں اور اس کے سامنے تواضع کریں اور جب ہمارے دلوں میں کسی کے متعلق حقارت پیدا ہو جائے' تو ہم اس کی خدمت کریں اور اس سے نیک برتاؤ کریں، یہاں تک کہ وہ حقارت دل سے زائل ہو جائے۔

نفس...تاریکی:

ابوحفص مینید فرماتے ہیں:نفس ہمہتن تاریکی ہے۔اس کا سراس کا جراغ ہےاورتو فیق خدا وندی اس جراغ کا نور

ہے اور جس کے سرمیں توفیق خداوندی ساتھ نہ دے ، وہ ہمہ تن ظلمت ہے۔

استاد ابوالقاسم قشیری فرماتے ہیں: ان کا بیفر مانا 'اس کا سراس کا چراغ ہے۔ اس سے ان کی مراد وہ سر ہے 'جو بندے اور اللہ کے درمیان ہوتا ہے اور وہ میں اس کے خلوص کامحل ہے۔ اس کے ذریعہ سے بندہ یہ پیچانتا ہے کہ تمام حادثات اللہ کے ساتھ ہیں ، اس کے نفس کے ساتھ ہیں ، اس کے نفس کے ساتھ ہیں ، اس کے نفس کے ساتھ ہیں گرف سے ہیں۔ تا کہ وہ ہر وقت اپنی قوت وطاقت سے بیزار رہے۔ مزید برآں 'جب تو فیق خداوندی اس کے ساتھ ہوگی' تو وہ اپنفس کے شرسے نی سکے گا۔ کیونکہ جے تو فیق خداوندی حاصل نہ ہوا سے اس کا وہ علم' جوایے نفس اور اپنے رب کے متعلق ہے 'مفید نہ ہوگا۔

اس لئے توشیوخ نے فرمایا جس کے پاس اس سنس وہمصر ہے۔

ابوعثان حیری بینهٔ فرماتے ہیں' جو محض اپنے نفس کی کسی چیز کو بھی اچھا جانتا ہو' وہ اپنے نفس کے عیب نہیں دیکھ سکتا۔ اپنے نفس کے عیب وہی دیکھ سکتا ہے' جو ہر حالت میں اے متہم جانتا ہو۔

ابوحفص ڈاٹو فرماتے ہیں کہ جو مخص اپنے عیبوں کونہیں پہچا تا'وہ بہت جلد ہلاک ہو جاتا ہے۔اس لئے کہ معاصی کفر کی راہ دکھاتے ہیں۔

ابوسلیمان فرماتے ہیں: میں نے کسی چیز کوا چھانہیں سمجھا' چہ جائیکہ اسے کار ثواب سمجھوں۔

سری رئینید فرماتے ہیں: مالداروں کے پروسیوں بازار میں قرآن پڑھنے والوں اور حکام کےعلاء سے بچو۔

## فساد کی جزیں:

ذوالنوان فرماتے ہیں : مخلوق میں چرچیزوں سے فساد پیدا ہوا:

(۱) انسانوں کی آخرت کے عمل میں'نیت کی کمزوری ہے۔

(۲) ان کے بدن خواہشات کے تابع ہیں۔

(m) موت قریب ہونے کے باوجود بری بری امیدیں لگائے رہتے ہیں۔

(٣) بيلوگ الله كي رضا پر مخلوق كي رضا كوتر جي ويت بين ـ

(۵) این خواہشوں کی تابعداری کرتے ہیں اور سنت نبوی کا پیزا کو پس پشت ڈال دیتے ہیں۔

(۱) اسلاف کی معمولی لغزش کوایے لئے جمت سمجھ لیتے ہیں اور ان کے بیشتر نیک کاموں کو چھیاتے ہیں۔

# خلوت اور گوشه مینی

حضرت ابو ہر مرہ ڈاٹھ سے مروی ہے کدرسول اللہ مُنالِقَیْن نے فر مایا کہ

تمام لوگوں میں سے بہتر زندگی اس شخص کی ہے، جواللہ کی راہ میں اپنے گھوڑے کی باگ پکڑے ہوئے ہواور جونہی اسے کوئی کھٹکھٹاہٹ یا آ ہٹ سناتی دے وہ اینے گھوڑ ہے کی پیٹھ پرسوار ہو جائے اور ان جگہوں میں جائے ، جہال موت 'یا قتل کا خدشه ہو' یا بہترین شخص وہ ہے' جواپنی چند بکریاں لئے کسی پہاڑ کی چوٹی پر رہتا ہو' یا کسی وادی میں رہتا ہواور وہاں نماز اداء کرتا ہو، زکو ة دیتا ہو، اور مرتے دم تک اپنے رب کی عبادت کرتا رہے، وہ دوسر بوگوں کے مقابلہ میں نیکی ہی نیکی میں ے۔ (اخرجہ مسلم: ۱۸۸۹، ابن ماجہ: ۳۹۷۷)

## گوشته نشینی کیا چیز ہے؟

استاد مُولِنَة فرماتے ہیں کہ خلوت اہل صفا کی صفت ہے ، اور گوشنینی اللہ کے ساتھ وصال کی علامت ہے۔ مرید کے لئے ابتداء میں اینے ہم جنسوں سے علیحدہ رہنا بہت ضروری ہے۔ پھر آخر میں خلوت میں ضروری ہے تا کہ اسے اللہ کے ساتھ انس حاصل ہو۔

جب کوئی بندہ گوشنشنی اختیار کرتا ہے' تو اس کاحق یہی ہے کہ اس کاعقیدہ یہ ہو کہ لوگوں ہے الگ رہنے ہے'لوگ اس کے شرسے بیچے ہوئے ہیں۔ گوشنشینی سے اس کا مقصد یہ نہ ہو کہ وہ خودلوگوں کے شرسے بیار ہے۔ کیونکہ پہلی صورت میں پہنتیجہ نکلے گا کہ وہ لوگوں پر فوقیت رکھتا ہے ،اور جس نے اپنے نفس کوحقیر جانا' وہ شخص متواضع ہے اور جس نے اپنے آپ کوکسی شخص پر فائق سمجھا' وہمتکبر ہے۔

سسى نے ايك راہب كوديكها اور يوچها :كيا آپ راهب ين ؟ تواس نے جواب ديا بنيس! ميں تو كتے كا ياسان ہوں۔میرانفس کتا ہے جولوگوں کو کا نتا ہے۔ البذامیں نے اسے لوگوں میں سے نکال لیا ہے تا کہ وہ اس سے بیچے رہیں۔

#### كايت:

۔ ایک مخص ایک نیک آ دمی کے پاس سے گذرا' تو اس بزرگ نے اپنے کپڑوں کوسمیٹ لیا۔اس مخص نے کہا: میر بے کپڑے بخص تو نہیں ہیں، آپ نے اپنے کپڑوں کو کیوں سمیٹا؟ اس بزرگ نے کہا: آپ کو وہم ہوا ہے، میرے اپنے کپڑے بخس ہیں۔ میں نے اپنے کپڑوں کواس لئے سمیٹا کہ آپ کے کپڑے بلید نہ ہو جائیں۔اس لئے نہیں کہ میرے کپڑے بلید نہ ہو جائیں۔
ہوجائیں۔

# گوشه مینی کے آ داب:

گوشہ شینی کے آ داب میں سے ہے کہ انسان اس قدرعلوم حاصل کرے کہ جس سے وہ اپنے عقیدہ تو حید کو درست کر سکے' تا کہ شیطان اسے وساوس میں ڈال کر بہکا نہ سکے۔ اس کے بعد اس قدر شرعی علوم حاصل کرے کہ جن سے وہ اپنے فرائض اداء کر سکے' تا کہ اس طرح اس کے تصوف کی بنیاد'مضبوط بنیادوں پر قائم ہو سکے۔

گوشہ شینی در حقیقت بری خصلتوں سے کنارہ کئی کا نام ہے۔ لہذا گوشہ شینی کی تا ثیر کی غرض و عایت 'اپی صفات کو تبدیل کرنا ہے'اپنے باطن سے دوری مقصور نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ جب کی سے یو چھا کہ عارف کون ہے؟

تو جواب ملا ''کائن بافن'' مقصد رہے کہ وہ ہے' جومخلوق کے ساتھ ہے۔ گراپنے باطن کے اعتبار ہے اس سے جدا ہے۔

استادابوعلی دقاق میشد فرماتے ہیں کہلوگ جولباس پہنتے ہیں' تو بھی ان کے ساتھ وہی پہن ،اور جو پچھو وہ کھاتے ہیں ' تو بھی کھا' مگراپنے باطن کے اعتبار سے ان سے الگ رہ۔

#### تصوف كا دارومدار:

یمی فرماتے ہیں کہ ایک محض میرے پاس آیا اور کہنے لگا کہ میں بہت دور سے آیا ہوں۔ اس کے جواب میں میں نے کہا: تصوف کا دارو مدار مسافت طے کرنے پرنہیں اور نہ تکلیف برداشت کرنے پر ہے۔ اپنے نفس سے صرف ایک قدم مجرالگ ہوجا و 'تہمیں تمہارامقصود حاصل ہوجائے گا۔

ابویزید مون ہے مروی ہے کہ میں نے خواب میں اللہ تعالی کو دیکھا' تو میں نے عرض کیا: یا اللہ! میں مختبے کیے پاؤں؟ فرمایا: اپنانفس سے جدا ہوکر' چلے آؤ۔

ابوعبدالرحمٰن سلمی میسد ابوعثان مغربی سے روایت کرتے ہیں کہ وہ فر ماتے ہیں:

#### ظوت:

جس نے لوگوں کی صحبت کو چھوڑ کرخلوت اختیار کی' اسے چاہئے کہ وہ اپنے رب کے ذکر کے سوا'تمام چیزوں کے ذکر سے علیحدگی اختیار کرے اور سوائے اپنے رب کی رضا کے' ہرفتم کے ارادوں سے علیحدہ رہے۔ نیز یہ کہ اگرنش کسی قتم کے اسباب کا بھی مطالبہ کرے' توبیاس سے بھی علیحدہ ہو۔ اگر اس میں بیر صفات نہ پائی جا کیں' تو اس کی خلوت اسے آز مائش اور مصیبت میں ڈال دے گی۔

بعض کہتے ہیں کہ خلوت میں تنہائی متمام اسباب سکون کی جامع ہے۔

یجی بن معاذ بیست فرماتے ہیں غور سے دیکھو آیا تمہیں خلوت کے ساتھ انس ہے یا خلوت میں اللہ کے ساتھ انس ہے۔ اگر تمہیں خلوت سے نکل آئے گا ، تمہار انس جاتا رہے گا اور اگر خلوت میں تمہیں اللہ کے ساتھ انس ہوگا ، تو جب تو خلوت سے نکل آئے گا ، تمہار انس جاتا رہے گا اور اگر خلوت میں تمہیں اللہ کے ساتھ انس ہوگا ، تو خواہ صحرا ہو خواہ جنگل ، تمہارے لئے تمام جگہیں کیساں ہوں گی۔

## دنیاوآ خرت کی بھلائی خلوت میں ہے!

محمد بن حامد 'فرماتے تھے کہ ایک شخص' ابو بکر وراق کی زیارت کو آیا۔ جب زیارت کر کے واپس جانے لگا' تو گذارش کی حضرت! مجھے پچھ نصیحت کیجئے۔ فرمایا: میں نے دنیا و آخرت کی بھلائی خلوت اور قلت میں پائی ہے' اور دنیا و آخرت کی برائی کثرت اور لوگوں سے میل جول میں۔

منصور بن عبدالله فرماتے تھے کہ کسی نے جریری بھیا ہے گوشہ شینی کی نسبت سوال کیا 'انہوں نے فرمایا:

گوشٹشنی یہ ہے کہ تو لوگوں کے ہجوم میں داخل ہو جائے۔ گراپنے باطن کولوگوں کی مزاحمت سے محفوظ رکھے۔اپنے نفس کو گنا ہوں سے علیحدہ رکھے ،اورتمہارے باطن کاتعلق حق کے ساتھ رہے۔

بعض کہتے ہیں کہ جس نے گوششینی کو پہند کیا،اس نے حق کو پالیا۔

سہل پُرﷺ فرماتے ہیں کہ''خلوت''اس وقت صحیح ہو علق ہے، جب کہ حلال روزی کھائی جائے اور اللہ کے حقوق اداء کئے بغیر کوئی شخص روزی حلال نہیں کھا سکتا۔

ذ والنون سوالية فرماتے ہيں كه ميں نے كوئى چيز خلوت سے بر ھ كرا خلاص پر اكسانے والى نہيں ديكھى ۔

ابوعبداللدر ملی رئین فرماتے ہیں کہ خلوت تمہاری دوست مجوک تمہارا کھانا اور مناجات تمہاری گفتگو ہونی جاہئے۔

(جس كانتيجه بيهوگا) يا تو مرجائے گا' يا الله تك پہنچ جائے گا۔

و والنون مینید فرماتے ہیں کہ و مخص 'جوخلوت میں جا کر مخلوق سے چھپار ہا، وہ اس مخص کے برابرنہیں ہوسکتا 'جواللہ

کے ساتھ ہو کر مخلوق سے چھیارہا۔

جعفر بن نصیر' جنید سے روایت کرتے ہیں کہ گوشہ نینی کی تکلیف برداشت کرلینا 'لوگوں سے میل جول اور مدارات کرنے سے زیادہ آسان ہے۔

کھول فرماتے ہیں: اگر لوگوں سے میل جول رکھنے میں کوئی جملائی ہے تو گوشہ شینی میں شر سے سلامتی ہے۔ کیلی بن معاذ میشید فرماتے ہیں کہ تنجائی صدیقین کی ہم نشین ہے۔

## افلاس کی نشانی:

شخ ابوعلی دقاق سیند نے شبلی سے روایت کی کہ

لوگو! افلاس سے بحو کسی نے یو چھا: افلاس کی کیا شانی ہے؟

فر مایا: افلاس کی علامت بیر ہے کہ لوگوں سے انس محسوس ہو۔

یجیٰ بن ابی کثیر مین فرماتے ہیں کہ جولوگوں ہے میل جول رکھے گا' وہ ان سے مدارات کرے گا اور جو مدارات کرے گا۔ کرے گا'وہ ریا کاری کرے گا۔

سعید بن حرب فرماتے ہیں کہ میں کوفہ میں 'مالک بن مسعود کے پاس گیا۔ وہ اپنے گھر میں اسکیا تھے۔ میں نے عرض کیا: کیا آپ تنہائی میں وحشت محسوس نہیں کرتے؟ فرمایا: میری سمجھ میں نہیں آتا کہ کوئی شخص اللہ کی صحبت میں وحشت محسوس کرسکتا ہے۔

# سکون گوشہ تینی میں ہی ہے:

ابوعمروانماطی ٔ جنید بُوَالیت سے روایت کرتے ہیں کہ جو خص اپنے دین کوسلامت رکھنا چاہے اور اپنے بدن اور دل کو راحت دینا چاہے ٔ وہ لوگوں سے علیحد گی اختیار کرے۔ کیونکہ بیہ وحشت کا زمانہ ہے اور عقلندوہی ہے، جو اس زمانہ میں تنہائی اختیار کرے۔

ابو بکررازی ابویعقوب سوی میشید سے روایت کرتے ہیں کہ وہ فرماتے تھے:

د نیا سے علیحدگی کی طاقت 'صرف تو ی لوگوں کو ہے ،اور ہم جیسے لوگوں کے لئے تو لوگوں سے مل جل کر رہنا ہی مفید ہے۔ کیونکہ ہم ایک دوسرے کود کی کرعمل کرتے ہیں۔

ابوالعباس الدامغانی کوشلی نے نصیحت کرتے ہوئے فرمایا کہ تنہائی اختیار کرواور اپنا نام لوگوں کے زمرے سے مٹادوٴ اور دیوار کی طرف منہ کئے رکھوٴ پہاں تک کہ تمہیں موت آ جائے۔ ا ك فخص شعيب بن حرب كے پاس آيا۔ انہوں نے اس مخص سے دريافت كيا كركيے آئے؟

اس نے عرض کیا: آپ کی صحبت میں رہنے کی غرض سے 'اس پر شعیب نے جواب دیا: بھائی! عبادت شرکت نہیں جا ہتی' جسے اللہ کے ساتھ انس حاصل ہو'اسے کسی چیز کے ساتھ انس حاصل نہیں ہوسکتا۔

حکایت ہے کہ کسی صوفی ہے دریافت کیا گیا کہ تمہیں سیاحت کے دوران کون ی عجیب ترین چیز ملی؟ اس نے جواب دیا: مجھے خطر طے اور انہوں نے میری صحبت میں رہنے کی مجھ سے درخواست کی۔ اس سے مجھے یہ خطرہ لاحق ہو گیا کہ کہیں یہ میرے توکل کوخراب نہ کر دے۔

کسی صوفی سے پوچھا گیا کہ کیا آپ کو یہاں کسی سے انس ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ''ہاں' اور اپنا ہاتھ قرآن مجید کی طرف بڑھایا اور اپنی گود میں رکھ کر کہا کہ' مجھے اس سے انس ہے۔''اسی مفہوم کا ایک شعر ہے:

وكتبك حولي لاتفارق مضجعي وفيها شفاء للذى أنا كاتم

''اے محبوب! تمہارے خطوط' ہمیشہ میرے اردگر دمیرے بستر پر پڑے رہتے ہیں اوران خطوط میں مجھے (اس عشق کی بیاری ) سے شفاء حاصل ہوتی ہے، جسے میں چھیائے ہوئے ہوں۔''

ا یک شخص نے ذوالنون مصری سے دریافت کیا کہ میرے لئے گوشنشینی اختیار کرنا کب درست ہوگا؟ فرمایا:

جب مجھے اپنفس سے علیحد گی کی طاقت ہو۔

ابن المبارك سے دريافت كيا كيا كدول كاكيا علاج ہے؟ فرمايا: لوگوں سے كم ملنا۔

کہا جاتا ہے کہ جب اللہ تعالی کی بندے کو معصیت کی ذلت سے نکال کر'اطاعت گذاری کی عزت کی طرف لے جاتا چاہتا ہے، تواسے تنہائی سے مانوس کر دیتا ہے'اور قناعت کے ساتھ مستغنی بنا دیتا ہے اور اسے اس کے نفس کے عیوب دکھا دیتا ہے۔ جسے یہ چیزیں حاصل ہوگئیں'اسے دنیا و آخرت کی بھلائی حاصل ہوگئی۔



# تقويل

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّ أَكُرُ مَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ ٱتَّقَاكُمْ ﴾ (الحجرات:١٣)

اللہ کے یہاں تم میں ہے سب سے زیادہ ذی عزت وہ مخص ہوگا ، جوتم سے سب سے زیادہ پر ہیز گار ہوگا۔

ابوسعیدالخدری میسیسے مروی ہے کہ ایک شخص نی منافظیم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی:

اے اللہ کے بی اجمعے نصیحت کیجئے۔ آنخضرت مُلَاثِیَّا نے فرمایا اللہ کے عذاب سے بیجے رہو، کیونکہ ای میں تمام نیکیاں شامل ہیں اور جہادا فتیار کرو، کیونکہ سلمان کی رہبانیت بہی ہے۔ اللہ کاذکر کیا کرو، کیونکہ بیتمہارے لئے نور ہے۔
(احرجہ ابو یعلی فی مستندہ: ۱۰۱۰ محمد بن حبل ۲۶۶،۸۲،۳)

## آل محم مَنَا لَيْنَا كُون لوك بين؟

حضرت انس سے مروی ہے کہ حضور ملائی کے بوجھا گیا کہ

يا مي الله! آل محمد كون لوك بين؟ تو فرمايا: برمقى \_ (ايحرجه الطبراني في الاو سط: ٣٣٢٢)

لہذا تقوی تمام نیکیوں کا مجموعہ ہے۔ اتقاء کے اصلی معن اللہ کی اطاعت کے ذریعہ سے اس کے عذاب سے بچنا ہے۔ چنانچہ عربی زبان کا محادرہ ہے۔ اتقی فلان بتر سد۔ فلاں نے اپنی ڈھال سے اپنا بچاؤ کیا۔

اصل تقوی شرک سے بچنا ہے۔ اس کے بعد معصیت اور برائیوں سے بچنے کا درجہ آتا ہے۔ پھر شبہات سے بچنے کا' پھریہ کہ تو فضول باتوں کورذکر دے۔ (یہ بات ابوعلی دقاق بھی ہے نے فرمائی )۔

انہوں نے بی فرمایا کرتقوی کی ہرفتم کا الگ الگ باب ہے۔ اللہ کے فرمان اِتَقُوْا اللّٰهَ حَقَّ تُقَاتِه۔''اللہ کے عذاب سے بچو جیسانیخے کا جن ہے' کی تفسیر میں آیا ہے کہ اس کے معنی میہ میں کہ اللہ کی اللہ کا ایسا شکر اورائی کہ پھر نا شرح یا دکیا جائے کہ پھر نا شکر گذاری نہ ہو۔ اورائی کا ایسا شکر اداء کیا جائے کہ پھر نا شکر گذاری نہ ہو۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ اللہ کے سوا کوئی مدد گارنہیں اور رسول اللہ کے سوا کوئی رہنما بھی نہیں ،اور تقویٰ کے سوا کوئی اور چیز زادراه نبیس ہوسکتی اور کوئی عمل نہیں کہلاسکتا 'جب تک اس کی یابندی نہ کی جائے۔

ابو بحررازی نے کتانی سے روایت کی کدونیا کی تقسیم آ ز مائش کے مطابق کی گئی ہے،اور آخرت کی تقوی کے مطابق ہے۔ جربری سے منقول ہے کہ جس مخص کے 'اور اللہ کے درمیان تقویٰ اور مراقبہ حاکم نہیں ، وہ مخص کشف اور مشاہدہ تک نہیں پہنچ سکتا۔

نصرآ باذی فرماتے ہیں کہ تقویٰ یہ ہے کہ انسان اللہ کے سوا'ہر چیز سے بیجے۔ سهل فرماتے تھے کہ جو تحض بیرچا ہتا ہو کہ اس کا تقوی درست ہو،اسے تمام گنا ہوں کوترک کر دینا چاہئے۔

نفرآ باذی کا قول ہے:

جو تحض تقوی پر ڈٹا رہا، وہ اس بات کا مشاق ہوگا کہ دنیا کوچھوڑ دے۔اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَالدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّلَّذِيْنَ يَتَّقُونَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (الانعام: ٣٢)

آخرت كا هر عنينا ان اوكول كے لئے جو ير بيز گار بين بہتر ہے۔ كياتم مجھے نہيں؟

کسی کا قول ہے: جوتقوی میں حقیقت کو پہنچ چکا ہے اللہ تعالی اس کے دل کے لئے ونیا ہے اعراض کرنا 'آسان کر

ویتا ہے۔

ابوعبداللدروذ باری میسینه فرماتے ہیں کہ تقویٰ یہ ہے کہ تو ان تمام چیزوں سے اجتناب کرے جواللہ سے دور رکھیں۔ یر ہیز گارکون ہے؟

ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ پر ہیز گاروہ ہے جواپنے ظاہر کوخلاف شرع باتوں سے میلانہ کرے اور ندایتے باطن کودل ہے بہلا وے اور ہمیشہ اللہ کی رضاء کے ساتھ موافقت پر قائم رہے۔

ابوالحسین الفارس نے ابن عطاء ہے روایت کی کہ تقویٰ کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ،اس کا ظاہر یہ ہے کہ اللہ کی حدود کالحاظ رکھا جائے اور باطن نبیت اور اخلاص ہے۔

ذ والنون ب<sub>خش</sub>یه فر ماتے ہیں کہ

تحنّ الى التقوى وترتاح للذكر لا عيش الا مع رجال قلوبهم سكون الى روح اليقين وطيبه كما سكن الطفل الرضيع الى الحجر زندگی' تو وہی ہے، جوایسےلوگوں کے ساتھ ہو' جن کے دل تقویٰ کے مشاق ہیں اور ذکر الٰہی ہے خوش ہیں ، یہ دل' روح یقین کے پاس اس طرح مطمئن رہتے ہیں،جس طرح ایک دودھ پیتا بچہ گود میں سکون حاصل کرتا ہے۔ تین اقسام سے تقوی کا ظہور ہوتا ہے:

کہا جاتا ہے کہانسان کے تقویٰ کا پیتہ تین چزوں سے چلتا ہے:

(۱) جو چیز اسے حاصل نہ ہو اس میں اچھی طرح سے تو کل کرے۔

(۲) جو پچھوہ حاصل کر چکا ہے اس پراچھی طرح راضی رہے اور

(m) جو چیزاس کے ہاتھ سے نگل جائے'اس پر بخوشی صبر کر ہے۔

طلق میندین صبیب فرماتے ہیں:

اللہ کے عذاب سے ڈرنے 'اللہ کے نور کے مطابق 'اطاعت خداوندی پڑمل کرنے کا نام تقویٰ ہے۔

ابوحفص بیشته فرماتے تھے کہ جس شخص کا سرمایہ تقویٰ ہے اس کے نفع کا بیان زبان سے نہیں اداء ہوسکتا۔

واسطی فرماتے تھے کہ اپنے تقویٰ سے بیخنے کا نام تقویٰ ہے۔

ان کی مرادیہ ہے کہ انسان ایے تقویٰ کود مکھنے سے بیجہ

منقی ہوتو . جیسا:

مثقی ہو' تو ابن سیرین جبیا ہو۔ انہوں نے تھی کے جالیس مظاخریدے۔ ان کے غلام نے کسی ایک ملکے سے چوہا نکالا۔ ابن سیرین نے یو چھا کہ س مطلے سے جو ہا نکلاتھا۔ اس نے جواب دیا کہ مجھے معلوم نہیں۔ اس پر ابن سیرین مین سیان تمام ملكے انڈیل دیئے۔

یامتی ہوتو 'ابویزید جیسا ہو۔انہوں نے ہمذان میں جب القرطم ( کسنبہ کا بچ) خریدا۔تو اس ہے کچھ پچ گیا۔ جب بسطام لوٹ کرآئے 'تو اس میں دو چیو نٹیاں دیکھیں۔آپ ہمذان واپس گئے اور دونوں چیونٹیوں کوچھوڑ آئے۔

حکایت کی جاتی ہے کہ امام ابو صنیفہ بھتا اپنے مقروض کے درخت کے سابیہ کے پنچنہیں بیٹھا کرتے تھے اور فرماتے تے کہ صدیث میں آیا ہے کہ ہروہ قرض جس سے فائدہ ہو وہ فائدہ سود ہے۔ (کشف الحفاء: ١٢٥/٢)

کتے ہیں کہ ابو بزید بھٹا نے اپنے ایک ساتھی کے ساتھ جنگل میں کپڑا دھویا۔ساتھی نے کہا: اس کپڑے کو انگور کی دیوار پراٹکا دو۔ فرمایا: ایبانہیں ہوسکتا، کیونکہ ہم لوگوں کی دیوار میں میخ نہ گاڑیں گے۔اس پر ساتھی نے کہا: اچھا! درخت پر يہيں اٹكا وو۔فرمايا: ميں يہ بھي نہيں كرسكتا، كيونكه اس طرح تو درخت كي ثبني ٹوٹ جائے گي۔ ساتھي نے پھر كہا: اچھا! تو ہم اسے اذخر پر پھیلا دیتے ہیں۔ فرمایا: یہ بھی نہیں ہوسکتا ، کونکہ یہ جانوروں کا چارہ ہے۔ ہم اسے ان سے چھیا کرنہیں رکھیں گے۔اس کے بعدانہوں نے اپنی قیص پیٹے پرڈال کرسورج کی طرف کردی۔ یہاں تک کہ ایک طرف سے سوکھ گئی۔ پھر قیص کو پلیٹ دیا۔ یہاں تک کہ دوسرا حصہ بھی خشک ہو گیا۔

### ابويزيد مُتاللة كالقوى:

کہتے ہیں کہ ایک دن ابویزید بھنڈ 'جامع مبجد میں گئے اور اپنی لاٹھی زمین میں گاڑ دی۔ یہ لاٹھی ایک بوڑھے کی لاٹھی پر جوگڑی ہوئی تھی' گرپڑی اور اس کو بھی گرا دیا۔ بوڑھے نے جھک کر اپنی لاٹھی اٹھا لی۔ ابویزید بھنڈ نے اس بوڑھے کے گھر جاکر معافی چاہی اور کہا: آپ کے چھکنے کا سبب یہ ہوا کہ میں نے اپنی لاٹھی اچھی طرح نہیں گاڑی تھی۔ اس لئے گرپڑی اور آپ کو جھکنا پڑا۔

### · عتبة الغلام كا تقو كل:

کسی نے عتبۃ الغلام کو جاڑ ہے کے موسم میں ایک جگہ دیکھا کہ پسنے پینے ہورہے ہیں۔ جب ان سے اس کا سبب دریافت کیا گیا، تو فر مایا یہ وہ جگہ ہے؛ جہاں میں نے اللہ کی نافر مانی کی تھی۔ فر مایا میں نے دیوارے مٹی کا ایک مکڑا الگ کیا تھا۔ جس سے میرے مہمان نے اپناہا تھ صاف کیا۔ میں نے دیوار کے مالک سے مٹی لینے کی اجازت نہیں لی تھی۔ ابرا ہیم بنات کا تقویٰی:

ابراہیم بن ادہم بیشنی فرماتے ہیں کہ میں نے بیت المقدی میں ایک رات صحرہ کے پنچ گذاری۔ بچھ رات گذر نے کے بعد دوفر شے اتر کے ان میں سے ایک نے دوسرے سے پوچھا: یہاں کون ہے؟ دوسرے نے جواب دیا: ابراہیم بن ادہم بیسنی ہے گرکہا: یہ وبی شخص ہے، جس کے درجات سے اللہ تعالی نے ایک درجہ کم کردیا۔ پہلے فرشتے نے پوچھا: کیوں؟ دوسرے نے کہا: اس نے بھرہ میں مجبوری شریدیں اور سبزی فروش کی مجبوروں میں سے ایک مجبور اس کی مجبوروں میں جا بڑی۔ اس نے ایک کھبوروں میں کیا۔

ابراہیم ہیں۔ فرماتے ہیں کہ میں بھرہ گیا اوراس شخص سے پھر تھجوریں خریدیں اورایک تھجوراس کی تھجوروں پرگراکر میں بیت المقدس لوٹ آیا اور صحرہ میں رات گذاری۔ تھوڑی رات گذارنے کے بعد' دو فرشتے آسان سے اترے۔ ایک نے دوسرے سے پوچھا: یہاں کون ہے؟ دوسرے نے جواب دیا: ابراہیم بن ادہم بھی اور کہا: وہی جس کواللہ نے پہلے ہی مرتبہ عطاء کردیا اور جس کا درجہ بلند کردیا گیا۔

#### اقسام تفويٰ:

کہا جاتا ہے کہ تقویٰ کئی طرح کا ہوتا ہے:

عوام کا تقویٰ 'پیہے کہ وہ شرک ہے بجیں۔

خواص کا تفوی ہے ہے کہ وہ اللہ کی نافر مانی سے بچیں۔

اولیاء کا تقوی 'یہ ہے کہ وہ اپنے افعال کو وسیلہ بنانے سے بچیں

اورا نبیاء کا تقویٰ میہ ہے کہ وہ افعال کواپی طرف منسوب نہیں کرتے۔ اِس لئے کہ ان کا تقویٰ اللہ کی طرف سے ہوتا ہے اور (ہرچز سے پچ کر) وہ اللہ کی طرف جاتے ہیں۔

حفزت امیر المونین علی رضی الله عنه ہے مروی ہے کہ انہوں نے فر مایا:

دنیا میں لوگوں کے سردار تخی ہوتے ہیں۔ آخرت میں لوگوں کے سردار مقی ہوں گے۔

قاسم نے ابوامامۃ سے روایت کی کہ نی مُناکِیّا کے فرمایا:

جس کسی شخص کی نظر کسی عورت کی خوبصورتی پر پڑگئ پھر فوراً ہی اس نے اپنی نگاہ پنجی کر لی تو اللہ تعالی اس فعل کوالی عِبادت بنادےگا، جس کی حلاوت وہ اپنے دل میں پائے گا۔ (احر حد احمد بن حنبل: ۲۶،۶)

#### سبب نجا<u>ت؟</u>

محر بن عبدالله فرغانی فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ جنید مُیسَنیہ 'رویم' جریری اور ابن عطاء اکھے بیٹھے ہوتے تھے۔ جنید مُیسَنیہ بولے جس نے بھی نجات پائی 'اللہ کے پاس صدق دل سے پناہ لینے سے پائی 'کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ وَعَلَى النَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

رویم بھید بولے جس کسی نے نجات پائی صدق ول سے تقوی کے ذریعہ پائی۔ کیونکہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے: ﴿ وَيُنتَجِى اللّٰهُ الَّذِيْنَ اتَّقَوْا بِمَفَازَتِهِمْ ﴾ (الزمر: ٦١)

اوراللد تعالى ان لوگول كونجات وي كي جواني كامياني مين بھي متق ميں ـ

جريرى بَهُوْ يَوْ لَ جَسَكَى فَ بَهِي نَجات بِإِنَّ الله عالَيْ عَبدكو بوراكر في على كَوْلَدالله تعالى فرما تا ب و اللّذِيْنَ يُوْفُونَ بِعَهْدِ اللّهِ وَلا يَنْقُضُونَ الْمِيْفَاقَ ﴾ (الرعد: ٢٠)

جواللہ سے کئے ہوئے عہد کو پورا کرتے ہیں اور اپ عبد کونیس تو ڑتے۔

ابن عطاء بولے جس کی نے بھی نجات یا کی مقیقی حیاء سے یا کی۔ کیونکہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ آلَمُ يَعْلَمُ بِأَنَّ اللَّهَ يَراى ﴾ (العلق: ١٤)

کیا اسے معلوم نہیں کہ اللہ دیکھ رہا ہے۔

استادامام (مصنف میند) فرماتے ہیں کہ جس کسی نے بھی نجات پائی ہے اللہ کے علم اور قضاء سے پائی ہے۔اللہ

تعالی فرما تا ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى ﴾ (الانبياء: ١٠١)

و ولوگ جن کے لئے ہم پہلے نیک کام لکھ چکے ہیں۔

نیز فرماتے ہیں کہ جس کسی نے نجات پائی ہے اس لئے پائی ہے کہ اللہ تعالی نے اسے پہلے ہی نتخب کر رکھا ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْمٍ ﴾ (الانعام: ١٨)



besturdubooks.wordpress.com



## ورع

ابوالاسود الدولى نے ابوذر سے روایت كى كرسول الله مالي فرمايا:

ایک انسان کے اعظے مسلمان ہونے کی یہ پہچان ہے کہوہ ان چیزوں کوچھوڑ دے جن سے اس کا کوئی مطلب نہیں۔
(احرجه الترمذی :۲۳۱۸، ابن ماجه: ۳۹۷٦)

استادامام رضی الله عنه فرماتے ہیں ہرمشتبہ چیز کوچھوڑ دینا 'ورع ہے۔

اس طرح ابراہیم بن ادہم میسلة فرماتے ہیں کہ ہرمشتہ بات کوچھوڑ دینا 'ورع ہے اور توك مالا بعینك سے مراد

فضول باتوں کوچھوڑ دینا ہے۔ ایو بکرصد بق ٹٹائٹٹ کا قول:

ابو برصدیق رائے میں کہ ہم سرقتم کی حلال اور جائز باتوں کو اس خوف سے چھوڑ دیا کرتے تھے کہ کہیں کی حرام بات میں کچنس نہ جائیں۔

آ تخضرت مَلَا لَيْنَا لَكُمُ اللهِ اللهِ مريه اللهُ كُوفر مايا:

پر میز گار بنو گئ توسب سے زیادہ عبادت گذار ہو جاؤ کے۔ (احر حد ابن ماحد: ۲۱۷)

جنید مُن کند نے سری مینیا ہے روایت کی کدایئے زماند میں جا دفخص پر میز گارگذرے ہیں:

حذیفه فاتن موعثی وسف بن اسباط ابراجیم بن ادہم اورسلیمان الخواص ان لوگوں نے پر بیز گاری میں غور کیا۔ جب

معاملہ مشکل نظر آیا' تو جو کچھ بھی وہ کماتے' اس میں ہے کم ہی استعمال کرتے۔

ورع کیاہے؟

ابوالقاسم الدمشتى نے شبلى بھٹ سے روایت كى ك

ورع یہ ہے کہ تو ہر ماسوائے اللہ سے پر ہیز کرے۔

احمد بن ابی الحواری نے 'اسحاق بن خلف سے روایت کی کہ گفتار میں پر ہیز گاری' سونے اور چاندی میں پر ہیز گاری سے زیادہ سخت ہے اور جاندی کو سے زیادہ مشکل ہے۔ کیونکہ تو تو سونے اور جاندی کو ریاست کی خاطر خرج کر دیتا ہے۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے ہیں کہ درع' زہد کی ابتداء ہے، بعینہ اس طرح جس طرح قناعت'رضاء کا ایک کنارہ یا حد ہے۔ ابوعثان فرماتے ہیں کہ ورع کا ثواب' حساب میں آسانی ہونے کی صورت میں ملےگا۔

یجیٰ بن معاذ میں فرماتے ہیں کہ ورع یہ ہے کہ بغیر کسی تنم کی تاویل کے علم کی حدیر کھڑار ہے۔

عبدالجلاء سے مروی ہے کہ میں ایک ایسے محض کو جانتا ہوں' جوتمیں سال مکہ میں مقیم رہا۔ مگر اس نے زمزم کا وہی پانی پیا، جس کواس نے خودا پنی رسی اور چھا گل سے نکالا تھا اور نہ اس نے وہ کھانا کھایا، جومصر سے لایا گیا تھا۔

### عبدالله بن مروان كاقصه:

ابو بکر الرازی علی بن موی التا هرتی سے روایت کرتے ہیں کہ عبداللہ بن مروان سے ایک پییہ ایک گندے کنوئیں میں گر پڑا ، تو انہوں نے تیرہ وینار مزدوری پرلگا دیے 'یہاں تک کہ اس پیسے کو نکال لیا۔ کسی نے اس کا سبب پوچھا ، تو فر مایا اس پیسے کرانڈ کا نام لکھا ہوا تھا۔

## اقسام ورع:

ابن علویهٔ بچی بن معاذ ہے روایت کرتے ہیں کہ ورع کی دوسمیں ہیں:

ایک ظاہری ورع' وہ یہ ہے کہ انسان حرکت کرے تو صرف اللہ کیلئے۔

دوسرے باطنی ورع 'جویہ ہے کہ تہمارے دل میں اللہ کے سواکوئی اور داخل ہی نہ ہو۔

یجیٰ بن معاذ 'بیان کرتے ہیں کہ جو شخص ورع کی باریکیوں میں غورنہیں کرتا' وہ اللہ کے بڑے عطیوں تک نہیں پہنچ سکتا۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جو شخص دین میں باریک بین ہوگا' قیامت میں اس کا مرتبہ بڑا ہوگا۔

ا بن الجلاء ٹائٹزیان کرتے ہیں کہ جس شخص میں محتاجی کی حالت میں تقویٰ نہ ہو' و قطعی حرام کا مال کھائے گا۔

یونس بن عبید فرماتے ہیں برقتم کے شے سے نظنے اور برلخط محاسبہ کرنے کا نام ورع ہے۔

سفیان توری بیان کرتے ہیں کہ میں نے ورع سے زیادہ آسان کوئی چیز نبیں دیکھی۔ جو چیز تمہارے ول میں کھنگے

معروف کرخی میشد فرماتے ہیں جس طرح تواپی زبان کو ندمت سے بچاتا ہے ای طرح مدح سے بچا۔ بشرین الحارث فرماتے ہیں کہ خت ترین کام تین ہیں:

محتاجی میں سخاوت خلوت میں پر بیز گاری اور جس محف سے بھلائی کی امید یا برائی کا ڈر ہو، اس کے سامنے کلمہ حق

## بشرحانی میشت کی بهن اورامام احمه:

بشرحافی کی بہن'امام احمد بن حنبل کے پاس آئی' تو کہنے گئی کہ ہم اپنے مکان کی حصت پرسوت کا تنے ہیں' تو ظاہر یہ کی مشعلیں گزرتی ہیں اوران کی شعاعیں ہم پر پڑتی ہیں۔کیاان کی شعاع میں ہمارے لیےسوت کا تناجائز ہے؟

امام احمد نے پوچھا: تم کون ہو؟ جواب دیا: بشر حافی کی بہن امام احمد رو پڑے اور کہا: تمہارے ہی گھر سے تو تجی پر ہیز گاری نگلتی ہے ان کی شعاع میں سوت نہ کا تا کرو۔

علی عطار فرماتے ہیں کہ میں بھراکی ایک سڑک سے گزرا ٔ وہاں بچے کھیل رہے تھے اور بوڑھے بیٹھے ہوئے تھے۔ میں نے بچوں سے کہا کیا تمہیں ان بزرگوں سے شرم نہیں آتی ؟ ان میں سے ایک بچے نے جواب دیا: چونکہ ان بزرگوں کی پر ہیز گاری میں کمی واقع ہوگئی ہے ، اس لئے ان کی ہیبت بھی کم ہوگئی ہے۔

### ما لك بن دينار مُشاهدُ كا واقعه:

مالک بن دینار' چالیس برس تک بھرہ میں رہے۔ گرانہوں نے بھرہ کی ایک تھجور کھانا بھی درست نہ سمجھا۔ یہاں تک کہ ان کی وفات ہوگئ اور انہوں نے بھرہ کی ایک تھجور بھی نہیں چکھی۔ ان کا دستور تھا کہ جب تا زہ تھجوروں کا موسم گذر جاتا' تو کہتے: اے بھرہ والو! پیمیرا پیٹ ہے۔ اس میں سے پچھ کم نہیں ہوا، اور نہتم میں پچھڑ یادتی ہوئی ہے۔

ابراہیم بن ادھم سے پوچھا گیا کہ آپ آب زم زم کیوں نہیں پیتے؟ تو فرمایا: اگر میرے پاس ڈول ہوتا' تو ضرور پیتا۔ استاد ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ حارث محاس، جب ایسے کھانے کی طرف ہاتھ بڑھاتے ، جس میں شبہ ہوتا' تو ان کی انگل کے سرے سے ایک رگ پھڑ کنے لگ جاتی ، جس سے انہیں معلوم ہوجا تا کہ کھانا حلال نہیں ہے۔

بشر بن حانی 'ایک دعوت میں موجود تھے۔ کھانا ان کے سامنے رکھ دیا گیا۔ آپ نے بہت کوشش کی کہ آپ اپنا ہاتھ اس کی طرف بڑھا ئیں۔ مگر نہ بڑھا۔ آپ نے تین بارکوشش کی۔ ایک شخص نے جواس بات کو جانتا تھا۔ کہا: آپ کا ہاتھ اس کھانے کی طرف بھی نہیں بڑھے گا، جس میں شبہ ہوگا۔ دعوت دینے والے نے انہیں کیوں دعوت دی؟ 

## حلال وياك كياہے؟

احمد بن محمد بن یحیٰ الصوفی 'احمد بن محمد بن سالم سے بھرہ میں روایت کرتے ہیں۔

مسى نے سہل بن عبداللہ میں ہوں ہے حلال و پاک کے متعلق بوچھائو فرمایا: حلال و پاک وہ ہے جس میں اللہ کی نافر مانی نه کی گئی ہو۔

سہل میں اللہ کو نہ ہیں: حلال اور پاک وہ چیز ہے جس میں اللہ کو نہ بھلایا گیا ہو۔

### حسن بقري ... اور واعظ بچه:

حسن بھری مِنْ ﷺ ' مکہ میں آئے اور وہال حضرت علی بن ابی طالب کی اولا دمیں سے ایک بچے کو کعبہ سے پیٹے لگائے' لوگوں کو وعظ کرتے دیکھا۔حسن بھری کھڑے ہو گئے اور بچے سے پوچھا: دین کا دارو مدارکس چیز پر ہے؟ بچے نے جواب دیا : پر میز گاری پر ۔ پھر پوچھا: دین کی آفت کس چیز میں ہے؟ جواب دیا :طمع میں 'یہ س کرحسن میسید کو تعجب ہوا ،حسن بھری میں ایک نیر استے ہیں سیحے پر ہیز گاری ایک ذرہ بھر بھی ہو تو وہ نماز روز ہ کے ایک ہزار مثقال سے بہتر ہے۔اللہ تعالیٰ نے موی ملیفا کووجی بھیجی کہ میرا قرب چاہنے والے کر ہیز گاری اور زہدسے بڑھ کر کسی اور چیز سے میرا قرب حاصل نہیں کر سکتے ۔ ابو ہرمیہ دھائیڈ فرماتے ہیں کہ قیامت کے دن اہل ورع وز ہداللہ کے ہم تشین ہوں گے۔

سہل بنعبداللہ میں فرماتے ہیں کہ جس شخص کا ساتھ پر ہیز گاری نہ دے وہ اگر ہاتھی ہاتھ کھا جائے' تو سیر نہ ہوگا۔ ایک دفعہ عمر بن عبدالعزیز کے پاس کستوری لائی گئ جو کہ مال غنیمت سے آئی تھی۔انہوں نے اپنی ناک پر ہاتھ رکھ لیا اور فرمایا کیداس کی خوشبو ہے ہی فائدہ اٹھایا جاتا ہے اور میں پیندنہیں کرتا کہ میں اکیلا اس کی خوشبوسؤ کھوں \_ تقويل اورصوفياء:

ابوعثان میندے ورع کے متعلق دریافت کیا گیا 'تو فرمایا کہ ابوصالح حمدون اپنے ایک دوست کے پاس اس کی حالت نزاع میں موجود تھے۔ جب وہ مخص مرگیا او ابوصالح نے چھونک مارکر جراغ بجھا دیا۔ کسی نے اس کاسب دریافت کیا 'تو فرمایا کہ اب تک چراغ کے تیل کا مالک وہ خود تھا، گر اب میہ تیل اس کے وارثوں کا ہے ۔ لہذا کوئی اور تیل لاؤ ] تب جراغ جلاؤں گا۔

کھمس 'فرماتے ہیں کہ میں ایک گناہ کر بیٹھا'جس کی وجہ سے میں چالیس سال سے رور ہا ہوں۔ بات یوں ہوئی کہ میرا ایک بھائی میری ملاقات کوآیا۔ میں نے اس کے لیے ایک دانق ( دانگ ) کی تلی ہوئی مچھلی خریدی' جب وہ مچھلی کھا چے تو میں نے اپنے ایک پڑوی کی دیوار سے مٹی کا ایک کلوالیا۔ جس سے انہوں نے ہاتھ صاف کرلیا اور میں اس کی المنظمة المنظمة

کہتے ہیں کہ ایک مخص نے ایک مکان کرایہ پر لے رکھا تھا۔ اس میں پیٹھ کروہ رقعہ لکھا کرتا تھا۔ اس نے حروف کو سکھانے کے لئے دیوار سے مٹی لینی جاہی۔ محرفورا دل میں خیال آیا کہ مکان تو کرایہ کا ہے۔ پھر خیال آیا کہ اتن ہی بات سے کیا ہوتا ہے۔ لبذااس نے حروف پر دیوار سے مٹی لے کر ڈال دی۔ اس پراس نے غیب سے نداء سی: اتن سی مٹی کو حقیر جانے والے کو کل قیامت کومعلوم ہوجائے گا کہ اس کا حساب کس قدر لهاہے۔

## امام احمد ميشك بن حنبل كازيد:

امام احد بن طنبل نے مکہ میں تا ہے کا ایک برتن ایک سبزی فروش کے پاس گروی رکھا۔ جب انہوں نے اسے چھڑا نا چا با ' تو سبزی فروش دو برتن نکال لا یا اور کها : جونسا میا هو لے لؤ تو امام احمد فرماتے ہیں ؛ میں اپنا برتن پہچان نبر سکا۔ لبُذا کها کہ بیہ برتن بھی تیرا ہے'اور بیددرہم بھی تیرے ہیں۔اس پرسنری فروش نے کہا: آپ کا برتن بیہے۔ میں تو صرف آپ کو آزمانا جا ہتا تھا۔ آپ نے فرمایا: اب میں اسے نہلوں گا اور برتن اس کے پاس چھوڑ کر چلے گئے۔ ابن مبارك كاتقوى:

حضرت عبداللد موالله بن مبارک نے ایک قیتی جانور کھلا چھوڑ دیا اور خود ظہر کی نماز بڑھنے لگ گئے ، تو جانور شاہی تھیتوں میں چرتا رہا۔اس پر ابن مبارک نے اس جانور کواس شخص کے پاس چھوڑ دیا' جس کے قبضے میں وہ کھیت تھے اور پھر اس پرسوار ہونا پیندنہ کیا۔

ابن مبارک موسلة "مرو" سے شام صرف اس غرض سے آئے كدان كے پاس ايك عاريت ليا ہوا قلم تھا،جس كو انہوں نے واپس ندلیا تھا۔

تخفی مینید نے ایک سواری کا جانور کرایہ پرلیا۔ راستہ میں ان کا کوڑا ہاتھ سے گرپڑا۔ آپ نے اثر کرسواری کو باندھا اور واپس آ کرکوڑا اٹھایا۔ توکسی نے عرض کی کاش! آپ اس جانورکو واپس لے آتے اور جہاں کوڑا گراہے۔ وہاں سے اش لیتے۔فرمایا: میں نے جانوراس شرط پر کرایہ پرلیا تھا کہ اس طرف جاؤں گا'نہ کہ اس طرف۔

ابو بکر دقاتی فرماتے ہیں کہ میں پندرہ دن تک بنی اسرائیل کے بیابان میں حیران و پریشان پھرتا رہا۔ پھر جب راستے پرآیا' تو مجھے ایک فوجی ملا۔ جس نے مجھے پانی پلایا اور جس کی وجہ سے میرا دل تمیں سال تک قلبی قساوت میں مبتلا رہا۔

کہتے ہیں کدرابعہ عدویہ میں اللہ نے اپنی قیمض کا ایک جاک شاہی مشعل کی روشنی میں ہی لیا' تو ان کے دل کا سکون جلا میں' تو جب انہیں سے بات یا د آئی' توقمیض کو دوبارہ پھاڑ دیا' جس پران کے دل کاسکون واپس پلٹا۔ کی نے سفیان توری بیسنیہ کوخواب میں دیکھا کہ ان کے دو پر لگے ہوئے ہیں اور جنت میں ایک درخت سے اڑکر دوسرے درخت پر جاتے ہیں' تو اس شخص نے پوچھا: آپ کو بیمر تبد کیسے ملا؟ فرمایا: پر ہیزگاری کی وجہ سے۔ ورغ آسان ہے:

حسان بن ابی سنان مسن بھری میں ہیں گردوں کے پاس آ کر کھڑے ہوئے اور پوچھا شہیں کون می چیز سخت میں مشکل معلوم ہوتی ہے؟ انہوں نے کہا: ورع ومشتبہ چیزوں سے پر ہیز کرنا 'فرمانے لگے: میرے لئے تو یہ بہت احسان ہے۔ پوچھا کیسے؟ فرمایا: چالیس سال ہونے کوآئے 'میں نے تمہاری نہرکا پانی نہیں پیا۔

حسان بن ابی سنان کی عادت تھی کہ یہ نہ تو چت لیٹا کرتے تھے ،اور نہ مرغن کھانا کھاتے ،اور نہ ٹھنڈا پانی پیتے۔ای طرح ساٹھ سال گزار دیئے۔موت کے بعد انہیں کسی نے خواب میں دیکھا اور پوچھا:اللّٰہ تعالیٰ نے تمہارے ساتھ کیا برتاؤ کیا؟ فرمایا: اچھا برتاؤ کیا۔ گرمیں نے ایک سوئی عاریتاً لی تھی اور میں نے اسے واپس نہیں کیا، جس کی وجہ سے مجھے جنت میں جانے سے روکا گیا ہے۔

عبدالواحد بن زید کا ایک غلام تھا۔ جس نے برسوں ان کی خدمت کی اور چالیس سال تک عبادت کرتا رہا۔ بیلا کا ابتداء میں وزن کرنے کا کام کرتا تھا۔ مرنے کے بعد اسے کسی نے خواب میں ویکھا' تو پوچھا: اللہ نے تم سے کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا: اچھا برتاؤ کیا۔گر میں جنت میں جانے سے روک دیا گیا ہوں۔ میرے ذمے پیانے کے غبار کے چالیس پیانہ بھر وزن نکالا گیا ہے۔

حضرت عیسی ملینا ایک قبرستان سے گذر ہے ، آپ نے ایک مردہ شخص کو آواز دی۔اللہ تعالیٰ نے اسے زندہ کر دیا۔ حضرت عیسیٰ ملینا ایک قبرستان سے گذر ہے ، آپ نے ایک مردور تھا اورلوگوں کا بوجھ اٹھا کرلے جاتا تھا۔ایک دن ایک شخص کی ایک لکڑیاں اٹھا کر لے گیا۔جس سے میں نے ایک خلال تو ڈکراس سے دانتوں کا خلال کیا تھا۔ جب سے مراہوں 'مجھ سے اس کا مطالبہ ہور ہا ہے۔

ایک بارابوسعید بُرَهٔ خراز نے ورع کے متعلق گفتگو کی' تو ا تفا قاعباس بن المهتدی کا دھرے گذر ہوا۔ کہا: اے ابوسعید! مُخِصِے شرم نہیں آتی ؟ تو ابوالدوانیق کی حصت کے نیچے بیٹھتا ہے اور زبیدہ کے حوض سے پانی بیتا ہے اور کھوٹے در ہموں سے لین دین کرتا ہے اور پھر بھی ورع پر گفتگو کرتا ہے۔



## زبد

ابوخلاد سے جو حالی ہیں۔روایت ہے کدرسول مَالْفِیْم نے فرمایا:

((انا رايتم الرجل قد اوتى زهداً في الدنيا ومنطقاً فاقتربوا منه ،فانه يلقن الحكمة))

(اخرجه ابن ماجه: ۱۰۱۱)

جبتم کی انسان کودیکھو کہ اسے اللہ تعالیٰ نے اسے دنیا سے اعراض کرنے کی توفیق دی ہے،اور ایسی گفتار عطاء کی ہے کہ وہ لوگوں کو دنیا سے اعراض کرنے کی تھیجت کرتا ہے' تو تہمیں چاہئے کہ اس کا قرب حاصل کرو' کیونکہ اسے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکمت کی تلقین ہوتی ہے۔

## زہدکیا ہے؟

استادامام ابوالقاسم بروالية فرمات بين كرز مدك بارے ميں لوگوں ميں بہت اختلاف ہے۔

چنانچ بعض کہتے ہیں: زہر صرف کرام چیزوں سے بیخے کا نام ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے حلال چیزوں کی اجازت دے رکھی ہے۔ لہندااللہ سجانہ وتعالیٰ کی بندے کو حلال مال عطاء کرتا ہے اور بندہ اس مال پراللہ کاشکراداء کرتے ہوئے اللہ کی عبادت کرتا ہے تو اس میں اپنے اختیار سے حلال مال کو ترک کرنا اور اسے خرچ نہ کرنا 'دونوں کیساں ہیں۔ کی ایک صورت کو دوسری صورت پرفضیلت نہ ہوگی۔

بعض کہتے ہیں کہ حرام چیزوں کے متعلق زہدواجب ہے اور حلال صورتوں میں زہدافضل ہے۔ کیونکہ بندے کو مال کم دینا' پھراس کا اپنے حال پر صابر ہونا اور جو کچھ اللہ نے اس کی قسمت میں لکھ دیا ہے، اس پر راضی ہونا' نیز اللہ کے دیئے پر قانع ہونا' بدر جہا بہتر ہے، اس حالت ہے' جس میں بندے کو اللہ تعالیٰ دنیا کی وسعتیں عطاء کر دئے۔علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ نے مخلوق کو دنیا ہے اعراض کرنے کا حکم دیا ہے۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ قُلْ مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَّالْإِخِرَةُ خَيْرٌ لِّمَنِ اتَّقَى ﴾(الساء:٧٧)

المنظمين المناطبين المناطب المناطبين المناطبين المناطبين المناطبين المناطبين المناطبين

اے محم فالفظ ا آب انہیں کہددیں کہ دنیا کا سامان تھوڑا ہے اور آخرت تو ان لوگوں کے لئے ہے جو بر ہیرگار

اس طرح دوسری آیتی ہیں، جن میں دنیا کی ندمت کی گئی ہے اور اس سے اعراض کا تھم دیا گیا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ جب بندہ اطاعت گذاری میں اپنا مال خرچ کرتا ہے۔ نیزمعلوم ہے کہ وہ اپنی حالت پرصابر ہے اور تنگدتی میں ان چیزوں کے دریے نہیں ہوتا'جن سے شرع نے منع کیا ہے' تو ایسی حالت میں مال حلال کے متعلق اس کا زېدزياده کامل ہوگا۔

بعض کہتے ہیں کہ بندہ کو چاہئے کہ حلال کوچھوڑنے میں تکلف سے کام نہ لے اور نہ بی ایبا کرے کہ جن چیزوں کی اسے حاجت نہیں ان میں سے بیار چیزوں کی الاش کرے اسے اپنی قسمت نگاہ میں رکھنی جا ہے اور اگر اللہ اسے حلال مال عطاء کرنے' تو وہ اللہ کا شکرا داء کرے اور اگر اللہ تعالیٰ اسے صرف اتنا دے' جتنا کہ اسے کفایت کر جائے ، تب بھی وہ بریا ر مال کی تلاش کا ذکر نہ کرے فقیر کے لئے صبر اچھا ہے اور حلال مال والے کے لئے شکر زیادہ مناسب ہے۔

بزرگوں نے زہر کے معنی پر بحث کی ہے۔ چنانچہ ہرایک نے وقت کے مطابق بات کی ہے اور زہر کی تعریف کی ہے۔ سفیان توری فرماتے ہیں کدونیا سے اعراض کرنا 'مینہیں ہے کہتو غیر لطف چیز کھائے اورعباء پہنے' بلکہ زہریہ ہے کہ تو ا بنی امیدول کوچھوٹا اور کم کر دے۔

جنید مینات نے سری سے روایت کی کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے ولیوں سے دنیا کوسلب کر رکھا ہے اور اصفیاء سے اسے محفوظ رکھا ہے اور اپنے ووستوں کے دلوں ہے دنیا کو نکال دیا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی انہیں دنیا دینے میں راضی نہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ زہر اللہ تعالی کے اس فرمان سے ماخوذ ہے کہ

﴿ لِكُيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا قَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ (الحديد: ٢٣)

تا کہتم اس چیز پرافسوں نہ کرو، جوتمہارے ہاتھ سے جاتی رہے اور نہاس چیز پرخوشی ہو، جواللہ تمہیں دے۔ لہذا زاہد' دنیا کے ملنے پرخوش نہیں ہوتا اور نہ ہی دنیا کی اس چیز پرافسوس کرتا ہے، جواسے نہ ملی ہو۔ ابوعثان فرماتے ہیں کہ زمدیہ ہے کہ تو دنیا کوچھوڑ وے اوراس کی برواہ نہ کرے کہ اسے کون لیتا ہے۔ استاد ابوعلی بیشد وقاق فرماتے میں کدر بدیہ ہے کہ تو دنیا کو جون کا توں چھوڑ دے۔ بیمت کہدکدایک سرائے بناؤں گا' مامسجد تعمیر کروں گا۔ یجیٰ بن معاذ فرماتے ہیں کہ زہر زاہد کے اندریہ کیفیت پیدا کرتا ہے کہ وہ اپنی ملکیت کی اشیاء کی سخاوت کرتا ہے اور مجت سے بدیفیت پیدا ہوتی ہے کہ محب اپی جان کی خات کرتا ہے۔

ابن جلاء مونظ فرماتے ہیں کہ زہدیہ ہے کہ تو دنیا کی طرف دیکھے تو اس طرح دیکھے کہ یہ ایک زوال پذیر چیز ہے۔ تا کددنیا، تمہاری نگاہ میں حقیر معلوم ہوا ورتمہارے لئے اس سے اعراض کرنا آسان ہوجائے۔

ا بن خفیف کہتے ہیں کہ زہد کی نشانی میہ ہے کہ اپنی ملکیت کی چیزوں کو ہاتھ سے نکال کر انسان راحت محسوں کرے۔ نیز فرماتے ہیں کہ دل کا اسباب کی طرف خیال نہ کرنا اور اپنی ملکت کی چیزوں سے ہاتھ جھاڑنے کا نام' زہد ہے۔ کسی نے یوں بھی کہا ہے کہ نس کا دنیا سے بغیر تکلف کے اعراض کرنے کا نام زہر ہے۔

> نصرآ باذی فرماتے ہیں کدونیا میں زاہد شاذ و نادر ہوتے ہیں اور عارف آخرت میں نادر ہول گئے۔ یوں بھی کہا گیا ہے کہ جواپنے زہد میں سچا ہوگا' دنیا خود بخو داس کی طرف تیخی آئے گی۔

اس کئے کہا جاتا ہے کہ اگر آسان سے ٹولی گرتی ہے تو صرف اس مخص کے سر پر گرے گی ، جواہے نہ جا ہے گا۔ جنید میسینفر مائے ہیں کہ جن چیزوں سے تہارا ہاتھ خالی ہے، ان سے دل کے خالی ہونے کا نام زہد ہے۔

ابوسلیمان مینید دارانی فرماتے ہیں کہ صوف (پشمینہ) بہننا' زہد کی ایک علامت ہے' تو زاہدے لئے مناسب نہیں کہ تین درہموں کا تو صوف پہنے اور دل میں یا نچے درہموں کی خواہش ر کھے۔

## زبدی حقیقت کے متعلق سلف میں اختلاف ہے:

سفیان توری احد بن حنبل عیسی بن یونس اور دوسرے بزرگ فرماتے ہیں کہ امیدوں کو کم کرنا زہد ہے۔ ان کے قول کواس بات رمحمول کیا جاتا ہے کہ بیز ہد کی علامات میں سے ہے اور بیصفت زمد پراکساتی ہے اور زمد کی موجب ہوتی ہے۔

> عبدالله بن مبارک فرماتے ہیں کے فقر کی محبت کے ساتھ اللہ تعالی پر بھروسہ کرنے کا نام زہد ہے۔ يبى تول شفق مينية بني اور يوسف بن اسباط كا ہے۔

الله پر بھروسہ کرنا بھی 'زہر کی علامات ہے ہے، یعنی بیز ہدکی تعریف نہیں ہے۔ کیونکہ کوئی بندہ اللہ تعالیٰ پر اعتاد کے بغیرزہدی طاقت نہیں رکھتا ہے۔

عبدالواحد می الله بن زید فرماتے ہیں کہ درہم و دینار ترک کر دینے کا نام زہر ہے۔ ابوسلیمان میشد دارانی فرماتے ہیں کہ ہراس چیز کوترک کردینے کا نام زہد ہے، جواللہ کی طرف مشغولیت سے روکے۔رویم نے جنید پھینے سے زہد کے متعلق سوال کیا ' تو فر مایا : دنیا کو حقیر جاننے اور اس کے آثار کو دل سے محوکر دینے کا نام زہد ہے۔

سری فرماتے ہیں کہ جواپے نفس کی اصلاح چھوڑ کراور چیزوں کی طرف توجہ دے 'تو اس کی زندگی پا کیزہ نہیں کہلا سکتی۔اسی طرح اگر عارف اپنے رب کے ساتھ مشغولیت کو چھوڑ کر'اپنے نفس کی طرف مشغول ہو جائے'تو اس کی زندگی پا کیزہ نہیں ہوسکتی۔

جنید مُنَشِیْت زہد کی نبت ہو چھا گیا' تو فرمایا؛ اپنی مملوکہ چیز سے ہاتھ کے خالی ہونے اور پھر دل کا اس کی طرف نہ لگنے کا نام زہد ہے۔

شبلی ﷺ نرمدے متعلق پوچھا گیا اُتو فر مایا کہ اللہ کے سواجو چیز بھی ہے اس سے اعراض کرنے کا نام زہد ہے۔ زمد کے لیے تین خصلتیں ضروری ہیں:

یجی بن معاذ فرماتے ہیں کہ جب تک کسی میں تین خصلتیں نہ پائی جائیں ،اس وقت تک وہ زید کی حقیقت کونہیں پہنچ سکتا:

- (۱) عمل کرے تو اس کے دل میں اللہ کی خوشنو دی کے سواکوئی اور خواہش نہ ہو۔
  - (۲) بات کے تو بغیر کسی لا کچ کے۔
  - (٣) اوربغيررياست كےاپئے آپ كوذى عزت بنائے ركھے۔

ابوحفص میسید فرماتے ہیں کہ زہرتو صرف حلال چیزوں سے متعلق ہےاور چونکہ دنیا میں کوئی حلال چیز نہیں۔لہذا زہر بھی ہیں۔

ابوعثان فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ زاہد کو اس کی خواہش سے زیادہ عطاء کرتا ہے اور دنیا کی رغبت کرنے والے کو اس کی خواہش سے کم دیتا ہے اور قانع شخص کو اس قدر عطاء کرتا ہے جتنا وہ جاہتا ہے۔

یجی بن معاذ بیشته فرماتے ہیں کہ زاہد تھے سر کہ اور رائی کی نسوار دیتا ہے اور عارف تھے مشک وعزر سو تھے کو دیتا ہے۔ حسن بیشتہ بھری فرماتے ہیں کہ دنیا اور دنیا کی چیزوں سے بغض کا نام زہد ہے۔

کی صوفی سے پوچھا گیا' دنیا ہے اعراض کس کو کہتے ہیں؟ تو فر مایا: دنیا کی چیزوں کو دنیا والوں کے لئے چھوڑ دیے کا نام زہد ہے۔

ایک آ دی نے ذوالنون میر ایسا سے پوچھا کہ میں کب زاہد بن سکتا ہوں؟ فرمایا جب تو نفس کی لذتوں سے منہ اسلے۔ محمد بن الفضل فرماتے ہیں کہ زاہدوں کا ایثار اس وفت ہوتا ہے، جب وہ مستغنی ہوں اور جوانمرادی کا ایثار اس وفت موتا ہے، جب حاجمتند موں۔ چنانچے الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ يُؤْثِرُونَ عَلَى ٱنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر: ٩)

خواه خود تنگدست کیول نه ہول' وہ دوسروں کواینے او پرتر جیج دیتے ہیں۔

کتانی فرماتے ہیں کہ ایسی چیزیں بین میں کسی کو اختلاف نہیں 'خواہ وہ کونی ہوں' خواہ شامی' خواہ عراقی'وہ یہ ہیں:

(۱) دنیا ہے اعراض۔

(۲) این جان کی خاوت اور

(m) مخلوق کے لئے خیر خواہی کرنا۔

ان کا مطلب یہ ہے کہ کوئی بھی ان چیز وں کو نا پسندیدہ نہیں کہتا

كسى مخف في يكي بن معاد بينيا سے يو چها كديس توكل كى دكان ميں داخل كب موسكا موں؟ زمرك جا دركب بين سكتا مول اور زابدول كے ساتھ كب بيٹيسكتا مول؟ فرمايا:

جب پوشیده طور پرتمهاری ریاضت اس حد تک پہنچ جائے که اگر الله تعالیٰ تین دن تک بھی تمهیں روزی نه دے تو تبہارانفس کمزوری محسوں نہ کرے۔اگرتم اس درجہ تک نہیں پہنچے ہوئو زاہدوں کی چا در پرتمہارا بیٹھنا جہالت ہے۔ مجھے خطرہ ہے کہتم کہیں صوفیاء میں رسوانہ ہوجائے۔

بشرحافی سین فرماتے ہیں کہ زہرایک فرشتہ ہے، جو صرف ان لوگوں کے دلوں میں سکونت اختیار کرتا ہے جن کے دل ونیاہے خالی ہیں۔

ابو بکر الرازی نے 'محمہ بن الاشعب البیکندی ہے روایت کی کہ جوشف زید کی گفتگو کرتا ہے اورلوگوں کو وعظ سنا تا ہے۔ اس کے باوجودلوگوں کے مال کی رغبت رکھتا ہے تو اللہ تعالی اس کے دل سے آخرت کی محبت اٹھا لیتا ہے۔

کتے ہیں کہ جب کوئی بندہ دنیا ہے اعراض کرتا ہے تو اللہ تعالی ایک فرشتہ مقرر کردیتا ہے، جواس کے دل میں حکمت

ایک صوفی ہے کہا گیا کہ تو دنیا سے کیوں روگردان ہے؟ تو جواب دیا: کیونکہ وہ مجھ سے روگردان ہے۔

BOOK TO BOOK TO BE SHOWN THE SECOND OF THE S

## زہدتین قسم کا ہے۔

امام احمد بن طبل فرماتے ہیں کہ زید تین طرح کا ہے:

(۱) ترک حرام پرعوام کا زہد ہے۔

(۲) حلال چیزوں میں سے فغول چیزوں کا ترک کرنا 'یہ خاص لوگوں کا زہر ہے۔

(٣) ان تمام چیزوں کا ترک کردینا 'جو ہندے کو اللہ کی طرف سے چھڑا کر اپنی طرف مشغول رکھتی ہیں 'یہ عارفین کا

زہرہے۔

ابوعلی دقاق رئیسی فرماتے ہیں کہ کسی صوفی ہے پوچھا گیا کہ آپ دنیا ہے کیوں اعراض کرتے ہیں؟ فرمایا: جب میں نے دنیا کی بیشتر چیزوں ہے اعواض کیا' تو میں نے یہ بھی پندنہ کیا کہ باقی چیزوں کی طرف رغبت کروں۔

یکی بھتنی بن معاذ فرماتے ہیں کہ دنیا ایک دلہن کی مانند ہے اور اس کے طالب 'دنیا کا بناؤ سنگھار کرنے والے ہیں اور جولوگ دنیا سے اعراض کرتے ہیں' وہ اس کا منہ کالا کرتے ہیں، اس کے بال نوچتے ہیں اور اس کے کپڑے چھاڑتے ہیں۔ مگر جولوگ عارف ہیں، وہ اللہ کی طرف گئے ہوتے ہیں، وہ دنیا کی طرف توجہ نہیں کرتے۔

جنید بھتے 'سری بھتے سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے زہد کے بارے میں ہر چیز کی مثق کی اور میری مراو بچھے حاصل ہوگئی۔ ہوگئی۔البتہ لوگوں کی ملاقات کی خواہش سے اعراض کرنے کی حالت حاصل نہیں ہوئی اور نہ اس کی طاقت حاصل ہوئی۔ کہا جاتا ہے کہ زاہد لوگ ادنی چیز سے اعلیٰ چیز کی طرَّف جاتے ہیں۔ کیونکہ وہ خالی نعمتوں کو باتی رہنے والی نعمتوں کی خاطر چھوڑ دیتے ہیں۔

نفرآ باذی رئیلیٹفر ماتے ہیں کہ زہد میں زاہدوں کےخون کی حفاظت ہوتی ہے اور عارفوں کاخون بہایا جاتا ہے۔ عاتم اصم فرماتے ہیں کہ زاہد اپنفس سے پہلے اپن تھلی کو بچھلاتا ہے تکلف سے زاہد بننے والا اپن تھلی سے پہلے اپنفس کو بچھلاتا ہے۔

محد بن جعفر نے نفیل بن عیاض سے روایت کی ہے کہ اللہ تعالی نے سارے شرکو ایک گھر میں رکھ دیا اور دنیا کی صحبت کواس کی تنجی بنایا اور ساری بھلائی کوایک گھر میں رکھ دیا اور زید کواس کی چابی بنالیا۔



# خاموشي

## فاموشی میں نجات ہے:

ابوسلمد في ابو بريره ثافة سے روايت كى كدرسول الله فالفكا في مايا:

﴿ من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره ، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليقل خيراً اوليصمت ﴾ (احرجه البحاري، ٢٠١٨ ، مسلم: ٤٧ ، احمد: ٧٥٧١)

جوفض الله اوريوم آخرت پرايمان رکھتا ہے، اس کو چاہتے کہ وہ آپنے پڑوی کو ایڈ اءنہ دے۔ جو الله اور يوم

آخرت پرایان رکھا ہے اس کو چاہے کہ اگر کھے کہا تو نیک بات ہے کہ ورندخاموش رہے۔

ابوامامہ سے عقبہ بن عامر نے روایت کی کہ میں نے رسول الله مَاللَّهُ عَلَيْهُم کی خدمت میں عرض کی کہ نجات کیا ہے؟ حضور

#### نے فرمایا:

ا پی زبان کی حفاظت رکھؤ ممہیں گھر کی وسعت تمہارے لئے کافی ہونی جاہئے اور اپی خطا پررؤو۔

(احرجه الترمذي: ٢٠١٠ ماحمد: ٢١٧٣٢)

استاد مینید فرماتے ہیں کہ خاموثی سلامتی ہے۔ چونکہ جب خاموش ندر ہنے پر شریعت نے جرکیا ہے، اس وقت خاموثی ندامت کا بہب ہے۔ البنداضروری ہے کہ خاموش رہنے میں احکام شریعت اور امرونہی کا لحاظ رکھا جائے۔ اپنے وقت پر خاموش رہنا پیرڈان (خدا) کی صفت ہے۔ جس طرح اپنے کل پر بولنا بہت شریف خصلت ہے۔

ابوعلی و قاق بیست فرماتے ہیں کہ جو محض حق بات کہنے ہے خاموش رہا، وہ گونگا شیطان ہے اور خاموش بارگاہ خداوندی میں حاضر ہونے کے آ داب میں سے ہے۔ چنانچے اللہ تعالی فرما تاہے:

﴿ وَإِذَا قُونَى الْقُرُ آنُ فَاسْتَبِعُوا لَهُ وَانْصِتُو لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (الاعراف: ٢٠٤) جب قرآ ن پرُحاجائة فامول رمو تاكدتم پردم كياجائ - الله تعالى آنخضرت مَنْ الله عَلَيْهِ كَانُ مِن مِن مِنول كَ حاضر مون كا ذكر كرت موئ فرما تا ب الله قلم الله عضر و أن قالُو ا أنصِتُو ا ﴿ والاحقاف: ٢٩)

جب حاضر ہوئ تو ایک دوسرے سے خاموثن رہنے کو کہا۔ نیز فی ا

وَخَشَعَتِ الْآصُوَاتُ لِلرَّحْمَٰنِ فَلَا تَسْمَعُ اللَّا هَمْشًا ﴾ (طه: ١٠٨).

اللہ تعالیٰ کے سامنے (ادب کی وجہ سے ) آوازیں بہت ہو گئیں۔اب سوائے دھیمی آواز کے سوالچھ نہ سنوگے۔ وہ بندہ 'جوجھوٹ اور غیبت سے بیچنے کی خاطر خاموش رہتا ہے،اس کے اوراس شخص کے درمیان جو دبد بے والے بادشاہ 'یعنی اللہ کی جیبت سے خاموش رہتا ہے، کس قدر فرق ہے؟اسی سلسلے میں بیا شعار پیش کئے جاتے ہیں:

افکر ما اقول اذا افترقنا واحکم دائبا حجج المقال فانساها اذا نحن التقینا فانطق حین انطق بالمحال فانساها اذا نحن التقینا فانطق حین انطق بالمحال جب بم جدا ہو جاتے ہیں' تو جو کچھ کہنا ہے، اس کوسو چنا ہوں اور بڑی کوشش سے گفتگو کے دلائل کومضوط بنا تا ہوں۔ گر جب در حقیقت ملاقات ہوتی ہے' تو میں ان تمام دلائل کو بھول جاتا ہوں اور جو کچھ بولتا ہوں، وہ سب اوٹ

نيز

یٹا مگ ہوتا ہے۔

فیالیل کم من حاجہ لی مهمہ ادا جنتکم لم ادر یالیل ماهیا میری بہت ی اہم حاجمیں ہوتی ہیں گراے لیل جب تمہارے پاس آتا ہوں اور مجھے معلوم بی نہیں ہوتا کہ وہ حاجتیں کیاتھیں۔

نير

و کم حدیث لك حتى اذا مكنت من لقیاك انسیته افراد مكنت من لقیاك انسیته المحبوب! تهمین كنی كر جب تمهارى ملاقات میسر موتی ب توسب به محول جاتا مول -

تستوف كارنسلاكينيا المنافق الم

رايت الكلام يزين الفتلى والصمت حير لمن قد صمت وكم من حروف تجر الحتوف ومن ناطق ودّ ان لو سكت ''میں دیکھتا ہوں کہ جوانمر د کو بیہ بات بھلی مغلوم ہوتی ہے کہوہ بات کہ' گر خاموش رہنے والے کے لئے خاموثی اچھی ہے۔ بہت ی باتیں موت کا سبب بنتی ہیں اور بہت سے بولنے والے (بولنے کے بعد) بد چاہتے ہیں کہ کاش وہ خامو*ش رہتے*۔''

## خاموشی کی اقسام:

خاموشی کی دونشمیں ہیں:

ظاہری خاموثی' اور دل وضمیر کی خاموثی ۔

چنانچہ ایک متوکل انسان ٔ رزق کا تقاضا کرنے سے خاموش رہتا ہے ٔ مگر عارف کا دل اللہ تعالیٰ کے احکام کی موافقت کی خاطر خاموش ہوتا ہے۔ چنانچہ پہلا (لیعنی متوکل) اللہ تعالی کی عنایات پر کلی اعتاد رکھتا ہے اور عارف اللہ تعالی کے تمام احکام پر قناعت کرتا ہے۔ شاعر نے اس معنی کواداء کرتے ہوئے کہا ہے:

تجرى عليك صروفه وهموم سرك محبوب کی گردشیں تم برچلتی رہتی ہیں۔ گر (اس کے باد جود) تمہارے اسرار کے غم سر جھکائے بڑے

بعض اوقات فی البدیہ کہنے کی حیرانی 'خاموثی کا باعث بنتی ہے۔ کیونکہ جب کشف اچا تک حاصل ہو' تو تمام عبارتیں گنگ ہو جاتی ہیں۔ لہٰذااس وقت نہ کوئی بیان ہوتا ہے اور نہ گویائی اور تمام شواہد ماند پڑ جاتے ہیں۔ لہٰذا نہ کسی قسم کا علم ہوتا ہےاور نہ حس۔ چنانچہ اللہ تعالی فر ما تا ہے:

﴿ يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَاذَا أُجْبَتُمْ قَالُوا لا عِلْمَ لَنَا ﴾ (المائده: ١٠٩) جس دن تمام رسولوں کوا کھٹا کریں گے اور پوچیس گے کہ تمہاری امتوں نے تمہیں کیا جواب دیا' تو وہ جواب وس کے ہمیں چھ پیتنہیں۔

اب رہا بیسوال کدار باب مجاہدہ نے خاموثی کو کیوں اختیار کیا ہواہے تو اس کا جواب بیہ ہے کہ بیلوگ جانتے ہیں کہ کلام کرنے سے کیا کیا آفتیں پیدا ہوتی ہیں۔مزید برآ س کلام میں نفس کو حظ حاصل ہوتا ہے اورنفس جاہتا ہے کہ مدح کی صفات کا اظہار کرے اور یہ کہ وہ اپنے ہم مرتبہ لوگوں میں امتیازی حیثیت حاصل کرنے کا خواہش مند ہوتا ہے اور یہ ان امور المايكريتا المايكريتا المايكريتا المايكريتا المايكريتا المايكريتا المايكريتا المايكريتا المايكرية المايكري

میں سے ایک ہے، جن کا شار مخلوق کی آفتوں میں ہوتا ہے۔

خاموشی و یاضت کرنے والے صوفیاء کی صفت ہے اور مقام منازلت اور تہذیب اخلاق کے ارکان میں سے ہے۔ داؤد طائي مُنشِيًّا مام ابوحنيفه مُنسَدُ كَالْمُجلِّس مين:

کہا جاتا ہے کہ داؤد طائی بیست امام ابو حنیفہ بیستا کے شاگرد تھے۔ انہوں نے جب اپنے گھر کے اندرخلوت گزیں ہونے کا ارادہ کیا' تو پہلے امام ابوصنیفہ میسلتا کی مجلس میں حاضر ہونے کا عزم کیا۔ چنانچہ وہاں جا کراییخے ساتھی علماء میں بیٹھے رہتے۔ گرکسی مسلہ میں گفتگو نہ کرتے۔ جب ایک سال تک اس عادت کو پختہ کر لینے پر کامیاب ہو گئے' تب جا کرا پے گھر میں خلوت گزیں ہو گئے۔

عمر بن عبدالعزيز بيت كي بيه عادت تقي كه جب وه كوئي مضمون لكھتے اور اس كے الفاظ انہيں اچھے معلوم ہوتے ' تو وہ ا بنى نوشت كو بهاز دُالتِي اوراز سرنوعبارت لكھتے ۔

احمد بن الفتح نے 'بشر بن الحارث سے روایت کی کہ جب تمہیں اپنا کلام پند آئے 'تو خاموش رہواور جب خاموثی یندآ ئے 'تو کلام کرو۔

سہل بن عبداللد فرماتے ہیں کدانسان کا خاموش رہنا اس وقت درست ہوسکتا ہے، جب خلوت میں رہنے کو اپنے لئے لازم قرار و بے اور تو بھی اس وقت درست ہو یکتی ہے کہ جنب اپنے لئے خاموش رہنے کو لازم قرار دے۔ ابو بكر فارسى فرمات بين كه جس مخص نے خاموثى كوا پناوطن نه بنايا، وہ خاموش بى كيوں ندر بے بيكار كام كرر باہے۔ خاموثی صرف زبان کے ساتھ مخصوص نہیں 'بلکہ ول اور تمام جوارح کے لئے بھی خاموش رہنا ضروری ہے۔ ا کے صوفی کا قول ہے جس مخص نے خاموشی کو غنیمت نہ جانا 'وہ جب بولے گا 'توبے مودہ باتیں کرے گا۔ خاموشی سے حکمت کا وارث بن جاتا ہے:

محمد بن عبدالله بن شاذان نے ممشادالدینوری ہے روایت کی کہ حکماء خاموثی اور تفکر ہی سے حکمت کے وارث بنے ہیں۔ کسی نے ابو بکر فارس سے راز کی خاموثی کے متعلق دریافت کیا 'تو فرمایا ِ راز کی خاموثی پیہ ہے کہ تو ماضی اور متثقبل میں مشغول رہنا حھوڑ دے۔

۔ ابو بمر فاری فرماتے ہیں کہ جب انسان ضروری بات یا ایم بات کہدر ہا ہو، جس کے کہنے کے سواکوئی اور چارہ نہیں تو'وہ خاموش ہی خیال کیا جائے گا۔

حضرت معاذبن جبل ہے مروی ہے کدانہوں نے فرمایا:

لوگوں سے كم اوراللہ سے زيادہ باتيں كروب شايد كرتمباراول الله كود كيے ليے۔

ذوالنون معری سے مروی ہے کہ وہ کون سامخص ہے جوسب سے زیادہ اینے نفس کی حفاظت کرتا ہے؟ فرمایا : و محف جوابی زبان پرسب سے زیادہ قابور کھا ہے۔

ابن مسعود فرماتے ہیں کرزبان سے بر ھاکر کوئی چیز دیر تک قید میں رکھنے کی حقد ارنہیں۔

على بن بكار فرماتے ہيں كەاللەتعالى ئے ہر چيز كے درواز بى بنائے ہيں، مكر زبان كے جار درواز بے بنائے ہيں۔ چنانچه دونول مونث دو چوکھٹ میں اور دانت دو چوکھٹ میں۔

مروی ہے کہ حضرت ابو بکرصدیق کی کئی سال اپنے منہ میں پھر ڈالے رہتے تھے۔ تا کہ وہ کم کلام کرسکیں۔

کہتے ہیں کہ ابو حمزہ بغدادی بہت عمرہ گفتگو کیا کرتے تھے۔ ایک مرتبہ انہیں غیب سے آواز آئی: تم بولے اور اچھا بولے۔اب یہ باقی رہ گیا کہ خاموش رہواور وہ بھی اچھی خاموثی ہو،اس کے بعدمرتے دم تک انہوں نے ہات نہیں کی۔ اس حالت میں تقریبا ایک ہفتہ کے بعدان کا انقال ہوا۔

بعض اوقات متکلم کوسزا کے طور پر حیب رہنے کو کہا جاتا ہے۔ اس کتے کہ اس نے سمی بات میں بے اوبی کی ہوتی

فبلى جب أب علقه من بيلية أورشا كردسوال ندكرت توية يت برهة

﴿ وَوَقَعَ الْقُولُ عَلَيْهِمْ بِمَا ظَلَمُوا فَهُمْ لَا يَنْطِقُونَ ﴾

ان عظم کی دجہ سے ہماراتھم ان پرواجب ہوگیا۔ ( یمی دجہ ہے ) کدوہ اب بول نہیں سکتے۔

بعض اوقات منظم کے لئے خاموش رہنا اس لئے ضروری ہوتا ہے کہ مجلس میں ایسا مخص موجود ہے، جو بولنے کا اس

ہے زیادہ حق دار ہے۔

## .. بو خاموش ہو گئے

ابن ساک فرماتے میں کہ شاہ کر مانی اور لیکی بن معاذ کے درمیان دوتی تھی۔ انفاق سے ایک بی شہر میں دونوں آ موجود موت عمر شاہ کر مانی ان کی مجلس میں حاضر ف ہوتے تھے، کسی نے ان سے اس کا سبب دریافت کیا او فرمایا کہ سیح کہی ہے کہ میں ان کی مجلس میں نہ جاؤں۔ تا آ تکہ وہ آیک دن ان کی مجلس میں جائینچے اور ایک طرف ہوکراس طرح بیٹھ گئے کہ یکی بن معاذ کوآن کاعلم نہ ہوا۔ گر جب یکی کلام کرنے لگے تو خاموش ہو گئے اور فرمایا: یہاں کوئی ایدا آ دمی موجود ہے جو جھے سے زیادہ کلام کرنے کاحل دار ہے اوروہ بول نہ سکے۔

اس پرشاہ کر مانی نے فر مایا کہ میں نے تو پہلے ہی کہد دیا تھا کہ درست یہی ہے کہ میں ان کی مجلس میں نہ جاؤں۔ بعض اوقات منتکلم پرسکوت' اس لئے طاری ہو جاتا ہے کہ حاضرین میں سے کسی میں خرابی ہوتی ہے۔ یعنی ان میں ایسے لوگ موجود ہوتے ہیں، جو اس کلام کو سننے کے اہل نہیں ہوتے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ اس خیال سے کہ مباد اس کلام کوکوئی نا اہل سن لے، متکلم کی زبان کومخفوظ رکھتا ہے۔

بعض اوقات متعلم کے خاموش رہنے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ حاضرین میں ایسے اشخاص موجود ہوتے ہیں، جن کے متعلق اللہ تعالی کومعلوم ہے کہ اس کی حالت الی ہے کہ اگر وہ اس شخص کا کلام سن لے گا'تو وہ اس کے لئے فتنہ کا سبب ہوگا' کیونکہ وہ یہ سمجھے گا کہ یہ اس کا وفت ہے۔ حالانکہ در حقیقت ایبانہیں'یا یہ کہ وہ اپنے ذمہ ایسی بات لگا دے گا'جس کی برداشت کی اس میں طافت نہیں ۔ لہذا اللہ اس پر رحم فرماتے ہوئے اس کے کانوں کو اس کلام کو سننے سے محفوظ رکھتا ہے۔ اس طرح اس کومخوظ کر لیتا ہے'یا غلطی سے بچالیتا ہے۔

بعض اہل طریقت 'مشائخ فر ماتے ہیں کہ بعض اوقات خاموثی کا سبب بیہ ہوتا ہے کہ مجلس میں ایسے جن ہوتے ہیں ، جو کلام کو سننے کے اہل نہیں ہوتے۔ کیونکہ صوفیاء کی مجالس میں جنات بھی حاضر ہوتے ہیں۔

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ایک بار''مرو'' میں' میں بیار پڑگیا۔میری خواہش ہوئی کہ نیٹا پورلوٹ جاؤں۔ میں نے خواب میں دیکھا کہ ایک شخص مجھے کہدر ہاہے' تو اس شہر سے نہیں نکل سکتا، کیوں کہ پچھ جنوں کوتمہارا کلام پیند آگیا ہے۔ وہ تمہاری مجلس میں آئے تھے،ان کی خاطر آپ کو یہاں تھہر نا ہوگا۔

ایک حکیم کا قول ہے کہ انسان کوایک زبان ووکان اور دوآ تکھیں اس لئے دی گئیں ہیں کہ وہ کلام کرنے کے مقابلہ میں زیادہ سنے اور زیادہ دیکھے۔

#### غيبت...:

ابراہیم بن ادہم'ایک دعوت میں مدعو تھے۔ جب آپ لوگوں کے ساتھ بیٹھ' تو انہوں نے نیبت کرنی شروع کر دی۔ ابراہیم نے کہا: ہمارے ہاں تو روٹی گوشت سے پہلے کھائی جاتی ہے اورتم نے شروع ہی گوشت کھانے سے کیا ہے۔ آپ کا اشارہ اللہ کے اس فرمان کی طرف تھا:

﴿ آيُعِبُ اَحَدُكُمُ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ اَخِيهِ مَيْتًا فَكُرِهْتُمُوهُ ﴾ (الحجرات:١٢)

"كياتم ميں سے كوئى بيندكرے گا كه وہ اپ مردہ بھائى كا گوشت كھائے، اگر تمہيں ديا جائے "توتم اسے نا پيندكرو

کسی کا قول ہے کہ خاموثی علم کی زبان ہے۔

سی صوفی کا قول ہے: جس طرح تو کلام کرنا سیکھتا ہے اس طرح خاموش رہنا بھی سیکھ کیونکہ اگر کلام سیجھے راستہ بتا تا ہے تو خاموثی تیجھے بچاتی ہے۔

م كها كيا ہے؛ خاموثى زبان كى پارسائى ہے۔

یوں بھی کہا گیا ہے کہ زبان ایک درندہ ہے'اگر تواسے جکڑ کرنہیں رکھے گا' تو یہ تھھ پرحملہ کردے گا۔ خاموثی افضل ہے' یا کلام؟

سمى في ابوحفص سے دريافت كيا: ولى كے لئے خاموثى افضل بے يا كلام كرنا؟ فرمايا:

اگر بولنے والے کومعلوم ہوجائے کہ کلام کرنے میں کیا آفت ہے' تو نوح کی عمر جتنی عمر بھی خاموش رہے اور اگر اس کومعلوم ہوجائے کہ خاموش رہنے میں کیا آفت ہے' تو وہ اللہ سے نوح جتنی دوعمریں مائکے گا کہ وہ بول سکے۔

مروی ہے کہ عوام کی خاموثی ٔ زبان سے ہوتی ہے اور عارفین کی خاموثی ول سے جبین کی خاموثی ان کے باطن کے ات سے۔

سنے کی نے کسی صوفی سے کلام کرنے کو کہا' تو فرمایا: میری زبان ہی نہیں ہے کہ بولوں۔ پھراسے کہا گیا کہ سنئے' تو کہا: ' مجھ میں سننے کی جگہ ہی نہیں کہ بن سکوں۔

ایک صوفی کا قول ہے کہ تیں سال میری یہی حالت رہی کہ میری زبان جو پچھٹتی ول کی طرف سے سنتی اس کے بعد تمیں سال ایسے گذرے کہ دل جو پچھٹتا و زبان کی طرف سے سنتا۔

کسی کا قول ہے 'خواہ تو اپنی زبان کو بھی بند کیوں نہ کر دے ' تو اپنے دل کے کلام سے چھٹکارانہیں پا سکتا اور تیری ہڈیاں بوسیدہ کیوں نہ ہو جا کیں ' پھر بھی تو نفس کی گفتگو سے خلاصی نہیں پا سکتا اور تو کتنی ہی کوشش کیوں نہ کرے،تہاری روح تم سے ہم کلام نہیں ہوگی ،اس لئے کہ وہ تو اسرار کو چھپانے والی ہے۔

مروی ہے کہ جابل کی زبان اس کی ہلاکت کی جگہ ہوتی ہے۔

مروی ہے کہ عاشق خاموش ہوجائے 'تو مرجاتا ہے اور عارف اگر خاموش رہے 'تو اپنے اوپر قابو پالیتا ہے۔ مردوبیہ الصائغ نے 'فضیل بن عیاض سے روایت کی کہ جس نے اپنے اعمال میں سے اپنی گفتگو کو شار کیا ، وہ ان چیزوں کے سواجن کی اسے ضرورت ہے 'بہت کم گفتگو کرے گا۔



## خوف

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ (السحدة: ١٦)

''وہ اینے رب کوخوف اور لالح کی وجہ سے پکارتے ہیں''

عيسى بن طلحه في ابو مريره والتؤنية وأوايت كي كدرسول الله مَا لِيُعْرَافِ فرمايا:

( لا يدخل النار من بكي من خشية الله تعالى حتى يلج اللبن في الفرع ولا يجتمع غبار في سبيل الله ودخان جهنم في منخرى عبد ابداً ))

(احرجه الترمذي:١٦٣٣، ١، النسائي:١٠١٧ ما احمد:١٠١٨)

جو شخص الله کے خوف ہے روئے 'وہ دوزخ میں نہیں جائے گا، یہاں تک کہ تقنوں میں دودھ واپس نہ چلا جائے (اور یہ ناممکن ہے) اور الله کی راہ میں غبار (یعنی جہاد کا غبار) اور جہنم کا دھواں (دونوں) ایک بندے کے نقنوں میں جمع نہیں ہو سکتے۔

قادہ نے'انس سے روایت کی کہ رسول اللّمِثَاثَةِ عُمِنے فر مایا کہ:

((لو تعلمون ما اعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً)) ،

(اخرجه البخاري: ۲۲۱)،مسلم: ۲۳۵، الترمذي: ۲۳۱، النسائي: ۵۰۰، ابن ماجه: ۹۰۱)

''اگرتمہیں ان امور کاعلم ہو جائے ،جن کا مجھے علم ہے تو تم ہنسو کم' اور رؤوزیا دہ۔

مصنف فرماتے ہیں کہ خوف ایک ایسی کیفیت ہے ، جس کا تعلق آئندہ کے ساتھ ہے۔خوف اس لئے ہوتا ہے کہ کہیں کوئی نا پہندیدہ بات واقع نہ ہو جائے 'یا کوئی محبوب چیز جاتی نہ رہے اور یہ دونوں باتیں ایسی چیز سے تعلق رکھتی ہیں ، جو آئندہ ہونے والی ہے۔ جو چیز موجود ہے ، اس کے متعلق خوف نہیں ہوتا۔

الله تعالیٰ سے ڈرنا نیے ہے کہ کہیں ایبا نہ ہو کہ اللہ تعالیٰ اسے اس دنیا میں 'یا آخرت میں سزا دے اور اللہ تعالیٰ نے

المنافع المناف

اسیے بندوں پرفرض کیا ہے کہوہ اس سے ڈرتے رہیں۔ چنانچہارشاد ہے:

﴿ وَخَافُون إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران: ١٧٥)

''اگرتم مومن ہو' تو مجھ سے ڈرتے رہو۔''

﴿ وَإِيَّاىَ فَارُهَبُون ﴾ (البقره: ٤٠)

''مجھ،ی ہے ڈرو۔''

الله تعالى نے اس ورك وجد سے مونين كى تعريف كى ہے۔ چنانچ فر مايا ہے:

﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ﴾ (النحل: ٥٠)

''الله تعالی جوان کے اوپر ہے اس سے بیلوگ ڈیرتے ہیں۔''

#### خواف کے مراتب:

استادابوعلی دقاق فر ماتے ہیں کہ خوف کے تین مرتبے ہیں :

(۱)خوف ـ (۲)خشیت اور (۳) ہیت ـ

خوف ایمان کی شرط ہے اور بیایمان کا تقاضا ہے۔ چنانچا اللہ تعالی نے فر مایا ہے۔

﴿ وَخَافُون إِنْ كُنتُمُ مُؤْمِنِيْنَ ﴾ (آل عمران: ١٧٥)

''اگرتم مومن ہوتو مجھ ہے ڈرو

اورخشیت علم کی شرط ہے۔اللہ تعالی نے فر مایا ہے:

﴿ إِنَّمَا يَخُشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ ﴾ (فاطر: ٢٨)

''اللہ کے بندوں میں سے صرف عالم ہی اللہ سے ڈرتے ہیں۔''

اور ہیت معرفت کی شرط ہے۔اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَيُحَدِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ (آل عمران: ٢٨)

''الله شهیں اپنی ذات ہے ڈرا تا ہے۔''

محفوظ نے ابوحفص سے روایت کی کہ خوف اللہ تعالیٰ کا ایسا کوڑا ہے،جس سے اللہ تعالیٰ اپنے در سے بد کے ہوؤوں

کوسیدھا کرتا ہے۔

#### المالكلينيا المالكلينيا

#### خوف کی اقسام:

ابوالقاسم حكيم فرماتے ہيں كہ خوف كى دوشميں ہيں:

رمبت اورخشت \_

رہبت والا جب ڈرتا ہے تو فرار کی راہ لیتا ہے اور خشیت والا اللہ تعالیٰ کے ہاں پناہ لیتا ہے۔

، پھر فر مایا کہ جس طرح جذب اور جبذ دونوں ایک ہی چیز ہیں۔اس طرح ہرب اور رہب ایک ہی چیز ہیں۔البذا جو بھاگ گیا ہو'وہ اپنی خواہش کے نقاضوں میں کھو گیا،جیسے وہ رہبانیت والے' جواپنی خواہشات کی تابعداری کرتے ہیں ۔اور جب علم کی لگام انہیں قابو میں رکھے اور وہ شریعت کے حقوق اداء کریں 'توییز شیت ہے۔

ابوعثان نے ابوحفص سے روایت کی کہ خوف دل کا چراغ ہے جس کے ذریعہ سے دل کے خیر وشرکو دیکھا جا سکتا ہے۔ استاد ابوعلی وقاق فرماتے ہیں کہ خوف یہ ہے کہ تو اپنے ول کو عسی اور سوف (امید وانظار) کے الفاظ سے نہ بہلائے۔

ابوالقاسم الدمشقى نے ابوعمرو دمشقى سے روایت کی کہ ڈرنے والاشخص وہ ہے، جو شیطان سے بھی زیادہ اینے نفس

ابن جلاء فرماتے ہیں کہ ڈرنے والا وہ ہے، جسے ہروہ چیز جس سے دنیا ڈرتی ہے، امن دے۔ ( کیونکہ اسے اگر خوف ہے تو خدا کا ہے اور کسی چیز کانہیں )۔

مروی ہے کہ خائف اسے نہیں کہتے جورور ہا ہو،اوراپی آئکھیں یونچھتا اور صاف کرتا ہو۔ خائف تو اسے کہیں گے، جو ہر چیز کو جس پراہے عذاب کا ڈریے کرک کردے۔

کسی نے فضیل سے دریافت کیا کہ کیا بات ہے کہ جمیں کوئی خائف انسان نظر نہیں آتا؟ فرمایا کہ اگر تم خود خائف ہوتے' تو ممہیں خاکف نظر آ جاتے۔ خاکف کو خاکف ہی دیکھ سکتا ہے اور جس عورت کا بچدمر گیا ہو، وہی کسی ایسی عورت کو و یکنالبند کرتی ہے،جس کا بچہ مر گیا ہو۔

یجیٰ بن معاذ فر ماتے ہیں کہ ابن آ دم' بے جارہ اگر دوزخ سے اس طرح ڈرتا رہتا' جس طرح وہ تک دی سے ڈرتا ہے تو جنت میں چلا جاتا۔

سن نے ذوالنون مصری سے پوچھا'بندہ کے لئے خوف کی راہ کب آسان ہو جاتی ہے؟ فرمایا: جب وہ اپنے آپ کو

بمنزلدایک بیار کے سمجھے تو وہ اس ڈرسے کہ کہیں بیاری طول نہ پکڑ جائے 'ہر چیز سے پر ہیز کرتا ہے۔

معاذ بن جبل فرماتے ہیں کہمومن کے دل کواس وفت تک اطمینان نہیں ہوتا اور نداس کے خوف کوسکون حاصل ہوتا ے، جب تک کہوہ جہنم کے بل کو پیھیے چھوڑ کرآ گے نہیں نکل جائے۔

بشرحافی فرماتے ہیں کہ خوف ایک فرشتہ ہے، جو صرف متقی کے دل میں رہتا ہے۔

ابوعثان حیری فرماتے ہیں کہ ڈرنے والے کے لئے یہ بات اچھی نہیں کہ وہ اپنے خوف میں خوف ہی سے سکون محسوس کرے۔اس کئے کہ بیالکم مخفی امرہے۔

واسطی فرماتے ہیں کہ خوف اللہ اور بندے کے درمیان ایک جاب ہے۔

واسطی کے اس قول میں اشکال کا مطلب سے ہے کہ ڈرنے والے کی نگاہ کی دوسرے وقت کی طرف ہوتی ہے۔ (اپنے موجودہ وقت کی طرف نہیں ہوتی ) اور ابنائے وقت (صوفیاء) کی نگاہ متعقبل پرنہیں پڑتی ،اس لئے خوف حجاب تھبرا، گرابرار کی نیکیاں مقربین کے نز دیک برائیاں ہیں۔

ابراہیم بن فاتک نے نوری ہے روایت کی کہ ڈرنے والا اپنے رب سے بھاگ کراپنے رب کی طرف جاتا ہے۔ ایک صوفی فرماتے ہیں کہ خوف کی علامت اضطراب اور باب الغیب (اللہ کے در پر) تظہر تا ہے۔

علی بن ابراہیم العکمری فرماتے ہیں کمکسی نے جنید سے خوف کے متعلق سوال کیا او فرمایا: ہرسانس کے جاری ہونے کے ساتھ سزاکی توقع رکھنا خوف ہے۔

ہاشم بن خالد نے ابوسلیمان دارانی ہے روایت کی کہ جس دل سے خوف ہٹ گیا' وہ تباہ ہو گیا۔ عبداللہ بن عبدالرحمٰن نے ابوعثان سے روایت کی کہ سچا خوف یہ ہے کہ ظاہری اور باطنی طور پر گناہوں سے پر ہیز كياجائيه

ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ جب تک لوگوں کے (دلول سے ) خوف زائل نہیں ہوتا 'وہ درست راستہ پر رہتے ہیں۔جونبی خوف زائل ہوا' بھٹک گئے۔

حاتم اصم فرماتے ہیں کہ ہر چیز کی زینت ہوتی ہاورخوف عبادت کی زینت ہے۔خوف کی علامت امید کوکوتاہ کرنا ہے۔ كس مخص نے بشرحانى سے كہا كەمىرا خيال ہے كه آپ موت سے ڈرتے ہيں؟ تو فرمايا: الله تعالى كے سامنے پيش ہونا بہت سخت چیز ہے۔

استاد ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ میں امام ابو بکر بن فورک کی عیادت کے لئے گیا۔ مجھے دیکھ کروہ رو بڑے۔ میں نے

کہا:اللہ تعالیٰ ان شاءاللہ آپ کوشفاءعطاء کرے گا۔فرمایا: آپ خیال کرتے ہیں کہ میں موت ہے ڈرتا ہوں۔(ہر گزنبیں) میں تو موت کے بعد پیش آنے والے امور سے ڈرتا ہوں۔

عبدالرحمٰن بن سعید بن موهب نے حضرت عائشہ سے روایت کی کہ فر مایا کہ

میں نے عرض کیا: یارسول اللہ! اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ

﴿ وَالَّذِيْنَ يُوْتُونَ مَا آتَوُا وَّقُلُوبُهُمْ وَحِلَّةٌ ﴾ (المومنون: ٦٠)

وہ لوگ جوعمل بھی کرتے ہیں' مگر پھر بھی ان کے دل خائف رہتے ہیں۔

ان سے کیا مراو ہے؟ آیا یہ وہ لوگ میں جو چوری یا زنا کرتے میں اور شراب پینے میں ۔ فرمایا نہیں اس آیت سے مراد وہ لوگ ہیں' جوروزے رکھتے ہیں' نماز پڑھتے ہیں اور صدقہ دیتے ہیں۔ گر انہیں ڈر رہتا ہے کہ کہیں یہ نامقبول نہ ہو جَاكِمِل - (احرَجه الترمذي: ٩٨ ، ٣١٧ ، ابن ماجه: ١٩٨ ، احمد: ٢٥١٧٧)

ابن مبارک فرماتے ہیں کہ جو چیز خوف کواس حد تک بھڑ کاتی ہے کہ وہ دل میں جاگزین ہو جائے 'تو پی ظاہر و باطن ہر ووحال میں دائمی نگہبانی ہے۔

ابو بكررازى نے ابراہيم بن شيبان سے روايت كى كه جب خوف دل ميں جاگزين ہو جاتا ہے تو دل كى خواہشات كى جگہ کوجلا دیتا ہے اور دل ہے دنیا کی رغبت کو نکال دیتا ہے۔

> مروی ہے کہ احکام خداوندی کے جاری ہونے کے متعلق قوی علم ہونے کا نام'خوف ہے۔ نیز مروی ہے کدرب کے جلال سے دل کا حرکت کرنا خوف ہے۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے ہیں کہ ول کے لئے مناسب یہی ہے کہ خوف کے سواکوئی اور چیز اس پر غالب نہ ہو۔ کیونکہ جب دل پر رجاء (امید) کا غلبہ ہوگا' تو دل خراب ہو جائے گا۔اس کے بعد (اینے ایک شاگر داحد کی طرف متوجہ ہو کر) کہنے لگے: صوفیاءکوخوف ہی کی بدولت بلندمر ہے ملے ہیں۔اگراہے کھودیتے 'تو پنیجاتر آتے۔

واسطی فرماتے ہیں کہ خوف ورجا انفول کے لئے دولگاموں کا کام دیتے ہیں۔ تا کہ نفول رعونت و تکبراختیار نہ کریں۔ نیز آپ فرمائے ہیں: جب حق تعالیٰ ( کسی انسان کے ) باطن پر غالب ہوجا تا ہے تو اس کے باطن میں کوئی احساس یا قی نہیں رہتا' نہ خوف کا اور نہ رجاء کا۔

استادا بوالقاسم فرماتے ہیں کہ واسطی کے اس قول میں اشکال ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ جب شواھد حق 'اسرار کوفنا کردیتے ہیں' تو وہ ان کے مالک ہوجاتے ہیں اور ان میں کی قتم کے حادثہ کے ذکر کی گنجائش نہیں رہتی۔ لہٰذاخوف ورجاء کی منجائش کہاں ہو؟ خوف ورجاء احکام بشریت کے احساس کے بقاء کی علامتیں ہیں (پس جب احساس ندر ہا تو یہ کہاں جگہ پا

حسین بن منصور فرماتے ہیں کہ جو محض اللہ کے سواکسی اور چیز سے ڈرتا ہے یا اللہ کے سواکسی اور سے امیدر کھتا ہے الله تعالیٰ اس پر ہر چیز کا دروازہ بند کر دیتا ہے اور اس پرخوف کومسلط کر دیتا ہے اور اسے ستر پردوں کے پیچھے چھپا دیتا ہے۔ جن میں آسان ترین پردہ شک ہے۔

جس چیز سے انہیں سخت خوف لاحق ہوتا ہے، وہ ان کا انجام میں فکر کرنا ہے اور اپنے احوال کے تغیر کا خوف ہے۔ الله تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَبَدَالَهُمْ مِّنَ اللَّهِ مَالَمْ يَكُونُوا يَخْتَسِبُونَ ﴾ (الزمر:٤٧)

'''ان کے لئے اللہ کی طرف ہے وہ باتیں طاہر ہوئیں، جن کا انہیں وہم وگمان بھی نہ تھا۔''

﴿ قُلُ هَلُ انْبِنُكُمْ بِالْانْحُسَرِيْنَ اَعْمَالًا الَّذِيْنَ ضَلَّ سَغْيُهُمْ فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُوْنَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ (الكهف:٣٠١-٤٠١)

''آپ انہیں فرما دیں کیا میں تمہیں بتا دوں کھمل کے اعتبار سے زیادہ خسارے میں کون لوگ ہیں' یہ وہ لوگ ہیں، جن کی کوششیں دنیا کی زندگی ہی میں رائیگاں گئیں۔اوروہ پیجھتے رہے کہوہ اچھا کام کرتے ہیں''

کہا جاتا ہے کہ کتنے اچھی حالت والے لوگ جن کی حالت پر لوگ رشک کرتے تھے، ان کی حالت بالکل بدل گی اور برے اعمال میں مبتلا ہو گئے۔ان کا انس وحشت سے اور حضور غیبت سے بدل گیا۔

استادا بوعلی د قاق اکثریه شعریز هتے:

ولم تخف سوء ماياتي به القدر احسنت ظنك بالايام اذ حسنت وعند صفو الليالي يحدث الكدر وسالمتك اللياني فاغتررت بها تونے زمانے کے متعلق جبکہ اچھے ایام تھے، نیک گمان رکھا اور تجھے ان برائیوں کا 'جن کو تقدیر لاتی ہے، خوف ہی ندر ہا۔ زمانے نے تجھ سے دوئ برتی او تو اس پر دھوکا کھا گیا۔ زمانے کی صحبت کے وقت ہی تو

کدورٹ پیدا ہوتی ہے۔

منصور بن خلف مغربی فرماتے ہیں کہ دو مخص کچھ مدت تک ایک ہی شیخ کے مرید بن کرا کٹھے رہے۔ پھرایک کہیں سفر

المنافق المنافق المنافقة المنا

یر چلا گیا اور اینے ساتھی سے جدا ہو گیا اور کچھ مدت تک اس کی طرف سے کوئی خبر نہ تی۔

ایک مرتبہ ایسا ہوا کہ دوسرا مرید جہاد کے لئے جنگ کو گیا ہوا تھا اور رومیوں کی فوج کے ساتھ جنگ کررہا تھا کہ روسیوں کی طرف سے ایک مسلے محض نے مسلمانوں کو دعوت جنگ دیتے ہوئے لاکارا ،اور ایک مسلمان بہا در اس کے مقابلہ کے لئے نکلا۔ رومی نے اسے شہید کر دیا۔ پھر دوسرا نکلا، وہ بھی شہید ہو گیا۔ پھر تیسرا نکلا، اسے بھی شہید کر دیا گیا۔

پھر بیصوفی نکل کر گیا اور دونوں نے تلواروں سے جنگ کی ۔اس رومی نے اپنا چپرہ کھولا ،تو معلوم ہوا کہ بیرو ہی شخص تھا'جواس صوفی کاکئی سال تک پیر بھائی رہ چکا تھا۔ صوفی نے اس سے اس کی وجد دریافت کی تو اس نے بتلایا کہ وہ اپنا ندہب جھوڑ کران لوگوں کے ساتھ مل گیا ہے۔

اس کی اولا د ہے اوراس نے بہت سامال جمع کرلیا ہے۔صوفی نے کہا: تو تو کی قراءتوں کے ساتھ قرآن پڑھا کرتا تھا؟ اس نے جواب دیا کہ اب مجھے تو اس کا ایک حرف بھی یا دنہیں۔ پھر صوفی نے کہا: ایسا مت کرواور اسلام کی طرف لوٹ آ ؤ۔اس نے انکار کیا اور کہا: میری وہاں بڑی عزت ہےاور مجھے دولت ملی ہوئی ہے۔لبندا اب تو واپس چلا جا۔ورنہ تمہارے ساتھ بھی وہی کروں گا'جو دوسروں کے ساتھ کیا ہے۔صوفی نے جواب دیا: یا در کھا! تو نے تین مسلمانوں کو قتل کر دیا ہے اور اب تخجے واپس چلے جانے میں کوئی عارنہیں ہوسکتی۔لہذا تو واپس چلا جااور میں تخجے مہلت دیتا ہوں۔وہ پخص واپس چلا گیا۔ صوفی نے پیچھا کیا: نیز امارا اوراسے مارڈ الا۔

میخص بے حساب مجاہدات اور ریاضت کی تکلیف برداشت کرنے کے بعد عیسائیت پر مرا۔

کہتے ہیں کہ جب ابلیس کو اللہ تعالیٰ نے راندہ درگاہ بنا دیا' تو جبریل اور میکائیل ایک مدت تک روتے رہے۔ اللہ تعالیٰ نے بذریعہ وحی رونے کا سبب دریافت کیا' تو عرض کیا:

ائےرب! ہم آپ کے رویے سے ڈرتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا جمہیں ایسا ہی کرنا چاہئے۔میرے حیلوں سے نڈرہو جاؤ۔

حکایت کی گئ ہے کہ سری مقطی ون میں کئی بارا پنی ناک کو دیکھا کرتے تھے کہ کہیں سیاہ تو نہیں ہوگئ۔اس لئے کہ انہیں عذاب الٰہی کا ڈررہتا تھا۔

ابوحفص فرماتے ہیں کہ جالیس سال ہے اپنے دل میں یہی اعتقاد لئے ہوئے ہوں کہ اللہ تعالی میری طرف ناراضگی کی نگاہوں ہے دیکھتے ہیں اور میرے اعمال سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے۔

عاتم اصم فرماتے ہیں کہ تو کسی نیک جگہ پر دھوکا نہ کھا، کیونکہ جنت سے بر ھے کرکوئی جگہ اچھی نہیں ہو سکتی۔ پھر بھی اس

میں آ دم ولیا کے ساتھ جوگذری اور نہ ہی کثرت عبادت برغرور کر، کیونکہ اہلیس کے ساتھ جو پچھے ہوا' وہ بھی اس فدر طویل عبادت کے بعد ہوا ،اوراینے زیادہ علم پرغرور نہ کر' کیونکہ بلعام اسم اعظم اچھی طرح جانتا تھا۔ دیکھ لو!اس کے ساتھ کیا ہوا؟ صالحین کے دیدار پر بھی دھوکا نہ کھا، کیونکہ آنخضرت مُلَاتِیْجُ سے بڑھ کر کس کی شان ہوسکتی ہے! مگر آپ کے رشتہ داراور رشمن آپ کے دیدار سے کوئی فائدہ ندا ٹھا سکے۔

ایک روز ابن مبارک نکل کرایے شاگرووں کے پاس آئے اور کہا کہ کل رات میں نے اللہ کے ساتھ گتا خی کی کہ میں نے اس سے جنت ما تگی۔

فرماتے ہیں کہ ایک ون عیسی علیا نکلے۔ان کے ساتھ بنی اسرائیل کا ایک نیک آ دمی بھی تھا۔ ایک شخص جومشہور بدکار تھا۔ان کے چیچے ہولیا اور ان سے الگ ہو کرنہایت عاجزی سے بیٹھ گیا اور اللہ تعالیٰ سے اپنی مغفرت کی دعاء ما تگی۔اس نیک آ دمی نے بھی دعاء مانگی اور کہا: خدایا! قیامت کے دن ان گئهگاروں کے ساتھ میرا ساتھ نہ ہو۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسی مایشا کو وحی کی کہ میں نے ان دونوں کی دعاء قبول کرلی۔ نیک کونو میں نے رد کر دیا اور مجرم کومعاف کر دیا۔

ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ میں نے علیم سے یوچھا کہ تیرا نام مجنون کیسے برا؟ کہا: جب ایک عرصہ تک مجھے اللہ تعالیٰ کا دیدار نہ ہوا' تو میں اس خوف ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ آخرت میں بھی اس کے دیدار سےمحروم رہوں۔ دیوانہ ہو گیا۔ اسی مفہوم کاشعر ہے:

لو ان مابي على صحر لأنحله فكيف يحمله حلق من الطين؟ "اگروہ کیفیت ،جومیری ہے ، پھر میں ہوتو لاغر ہو جائے ، پھر مٹی سے بنی ہوئی مخلوق اسے کیسے برداشت کر

كى صوفى كا قول ہے كەمىل نے ابن سيرين سے بوھ كراس امت كے لئے زيادہ اميدر كھنے والا اورائي ذات کے حق میں زیادہ ڈرنے والانہیں ویکھا۔

مروی ہے کہ سفیان توری بیار پڑے تو ان کا قارورہ طبیب کود کھایا گیا۔طبیب نے کہا کہ خوف نے اس شخص کے جگر کو کلڑے کلڑے کردیا ہے۔اس کے بعداس نے آ کراس کی نبض دیکھی تو کہا: مجھے معلوم نبیں تھا کہ ایسے آ دمی مہلمانوں میں یائے جاتے ہیں۔

شیل ہے کی نے بوچھا کہ غروب کے وقت سورج زرد کیوں پر جاتا ہے؟ فر مایا: کیوں کداسے مقام کمال سے معزول کیاجاتا ہے۔اس لئے اپنے مقام کے ڈرے زرد پڑجاتا ہے۔ یکی حال مومن کا ہے، جب اس کا دنیا سے نظنے کا وقت قریب آتا ہے 'تو اس کارنگ زرد ہوجاتا ہے۔ کیونکہ اسے مقام کا ڈر ہوتا ہے۔ جب سورج طلوع ہوتا ہے 'تو چمکدار ہوتا ہے۔ اس طرح جب مومن قبر سے المطے گا' تو اس کا چبرہ چمکتا ہوا ہوگا۔

احد بن حنبل سے روایت ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ میں نے اُبتد تعالی سے ورخواست کی کہ میرے لئے خوف کا دروازہ کھول دیے تو کہ انہوں نے کہا: خدایا! اس قدر دروازہ کھول دیے تو اللہ تعالی نے کھول دیا۔ پھر بھی مجھے اپنی عقل سے چلے جانے کا ڈر ہوا تو میں نے کہا: خدایا! اس قدر دوف دے کہ جس کی میں طاقت رکھ سکوں تو اس پرخوف تھم گیا۔

besturdubooks.wordpress.com



# رجاء (اميد)

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ آجَلَ اللَّهِ لَاتٍ ﴾ (العنكبوت:٥)

جواللہ کے سامنے پیش ہونے کی امیدر کھتا ہے (اے معلوم ہونا چاہئے کہ) اللہ تعالیٰ کی مت مقررہ آکررہے گی۔
علاء بن زید کہتے ہیں کہ میں مالک بن دینار کے پاس گیا' تو دیکھا کدان کے پاس شحر بن حوشب بیٹھے ہوئے ہیں ،
جب میں ان کے پاس سے آنے لگا' تو میں نے شحر سے کہا :اللہ آپ پر رحم کرے ! جھے زاد راہ دیجئے (یعنی نقیحت کیے )،اللہ آپ کوزادراہ دے!

تو محمر کہنے گئے ٹھیک ہے، پھر فر مایا کہ حضرت ابوالدرداء ،حضور طُلَّتِیَّا سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے فر مایا : جرئیل نے مجھ سے کہا:

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :میرے بندے! تو نے اگر میرے ساتھ شرک نہ کیا اور میری عبادت کی اور مجھ سے پر امید رہا' تو میں تیرے تمام گناہ معاف کر دول گا،اگر چہ تو میرے پاس زمین بھر گناہ بھی لائے! میں بھی ان چیسی مغفرت کے ساتھ تیرااستقبال کروں گا،اور تجھے بخش دول گا،اور جھے کوئی پرواہ نہیں! (احرجہ البیاہ تھی فی شعب الایسان: ، ج ، ۱،) ' حضرت انس بن مالک ٹائٹو' فرماتے میں کہ حضور شائے فیل این

قیامت کے دن اللہ پاک فرمائیں گے جس کے دل میں بھی جو کے دانے کے برابر ایمان ہے اسے جہنم سے نکال دو، پھر فرمائیں گے بہیری عزت دو، پھر فرمائیں گے بہیری عزت دو، پھر فرمائیں گے بہیری عزت دو، پھر فرمائیں گئے بہیری عزت دوجلال کی تتم اجو محصر بھے پر ایمان نہیں اسے لیے بھر کے لئے بھی اس محص کی طرح نہیں کروں گا ،جو بھر پر ایمان نہیں لایا۔

(أعرجه الطبراني في الاوسط: ٣٩٧٦)

ورجاء كت بي مستقبل مين حاصل موني والي مجوب چيز كے ساتھ دل كو وابسة كرنا۔

جس طرح خوف کاتعلق متنقبل کے ساتھ ہوتا ہے'اس طرح رجاء کاتعلق بھی مستقبل کے ساتھ ہوتا ہے۔دلوں کی زندگی اوراستقلال رجاء ہی کے ذریعے ہوتی ہے۔

### رجاءاورتمناميں فرق:

رجاءاورتمنا میں فرق یہ ہے کہ تمنا سے تمنا کرنے والے میں سستی و کا ہلی پیدا ہوتی ہے۔ چنانچہ تمنا کرنے والا کوشش نہیں کرتا۔ برخلاف رجاء کے ،لہٰذار جاء قابل تعریف چیز ہے اورتمنا مذموم۔

صوفیاء نے رجاء سے بحث کی ہے۔

#### رجاء کی اقسام:

چنانچہ شاہ کر مانی فرماتے ہیں: رجاء کی علامت یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کی اچھی طرح عبادت کرے۔ ابن خلیق فرماتے ہیں: رجاء تین طرح کی ہوتی ہے۔

- (۱) ایک فخص نیک کام کرتا ہے اور امیدر کھتا ہے کہ وہ کام مقبول ہوگا۔
- (۲) ایک شخص برائی کرنے کے بعد تو بہ کرتا ہے اور اسے مغفرت کی امید ہوتی ہے۔
- (۳) ایک جموٹاانسان گناہ کرتا چلا جاتا ہے گر کہتا ہے کہ مجھے مغفرت کی امید ہے۔

جس شخص کومعلوم ہو کہ اس نے برے اعمال کئے ہیں۔اس کے لئے مناسب یہی نے کہ اس کا خوف اس کی امید پر

غالب ہو۔

### رجاء کیاہے؟

مروی ہے کہ تنی (لیعن اللہ ) سے سخاوت کی امید کرنے کا نام رجاء ہے۔

بعض ہے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے جلال کو جمال کی آئکھوں ہے ویکھنے کا نام رجاء ہے۔

بعض ہے مروی ہے کہ دل کے اللہ کی مہر بانی کے قریب ہونے کورجاء کہتے ہیں۔

بعض ہے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی وسعت رحمت کی طرف نگاہ رکھنے کا نام رجاء ہے۔

بعض سے مروی ہے کدر جاءیہ ہے کدول اچھے انجام پرخوش ہو۔

منصور بن عبداللہ نے ابوعلی روذ باری ہے روایت کی کہ خوف ورجاء کی مثال پرندے کے دوپروں کی ی ہے۔اگر دونوں بکیاں ہوں' تو پرندہ بھی بکیاں رہتا ہے اور اس کی اڑان بھی کمل ہوتی ہے اور جب ایک میں کی آ جائے' تو اڑان میں نقص پیدا ہوجا تا ہے اور اگر دونوں جاتے رہیں' تو پرندے کی حالت نیم مردہ کی می ہوجاتی ہے۔

#### رجاء کی کیا علامت ہے؟

علی بن شہمر ذان نے فرمایا کہ کسی نے احمد بن عاصم انطا کی سے سوال کیا کہ بندے میں رجاء کے پائے جانے کی کیا علامت ہے؟ فرمایا:

جب بندے کواللہ تعالیٰ کے احسان نے چاروں طرف سے گھیرر کھا ہوئتو اللہ تعالیٰ اس کے دل میں شکر کرنے کا خیال ڈال دے، جس کی وجہ سے وہ دنیا میں بیدامیدر کھے کہ اللہ تعالیٰ اپنی نعتوں کو اس پر تمام کر دے گا اور آخرت میں اینے پورے طور پرمعاف کردے گا۔

ابوعبدالله بن خفيف فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی کی مہر مانی پرخوشی کا اظہار کرنا''رجاء''ہے۔

نیز فر ماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جس سے امیدر کھی جاتی ہے ، کی بخشش کو دیکھ کر دلوں کے خوش ہونے کورجاء کہتے ہیں۔ شخ ابوعبدالرحن سلمٰی نے ابوعثان مغربی سے روایت کی کہ جس نے اپنے نفس کو (صرف) رجاء پر رکھا۔ اس نے عمل

چھوڑ دیا اورجس نے (صرف) خوف پررکھا، وہ مایوں ہوگیا۔انسان کو پچھر جاءاور پچھ خوف کے ساتھ ہونا چاہئے۔

ابن افی الدنیانے بکر بن سلیم الصوف ہے روایت کی کہ جس دن مالک بن انس کی وفات ہوئی، ہم ان کے پاس گئے اور پوچھا کہ اے ابوعبداللہ! آپ کیا محسوں کرتے ہیں۔ فرمایا: مجھے معلوم نہیں کہ میں تمہیں کیا کہوں۔ ابھی تم اللہ تعالیٰ کی اس قدر عفو کا معائنہ کرلوگے، جس کا تمہیں وہم و گمان بھی نہ ہوگا۔ ہم ابھی انہیں کے پاس تھے کہ ہم نے ان کی آ تکھیں بند کردیں۔ یکی بن معاذ فرماتے ہیں کہ (خدایا) قریب ہے کہ گنا ہوں کے ہوتے ہوئے، تمہارے کرم پرمیری امید پرغالب

آ جائے، جواعمال کے ہوتے ہوئے کی جاتی ہے۔ کیونکہ میں دیکھتا ہوں کہ میں اعمال میں اخلاص پر بھروسہ کرتا ہوں۔ مگر میں اعمال کوآ فات سے کیسے بچا سکتا ہوں، جب کہ میں ان آ فات کی وجہ سے مشہور ہوں۔ گنا ہوں کے ہوتے ہوئے میرا

اعمّا دتمہاری عفو پر ہوتا ہے۔لہذا یہ کیے ہوسکتا ہے 'تو تخی مشہور ہوتے ہوئے گنا ہوں کومعاف نہ کرے؟

ذوالنون مصری نزع کی حالت میں تھ ،لوگوں نے ان سے بات کرنا جابی ۔فرمایا میری توجہ اللہ کی طرف سے نہ ہٹاؤ ، مجھے تو اللہ کی کثیر التعداد مہر بانیوں پر تعجب ہوتا ہے۔

## رجاءشیریں ترین عطیہ ہے ۔

یکی بن معاذ فرماتے ہیں کہ خدایا! تمہاری امید (رجاء) میرے دل میں شیریں ترین عطیہ ہے اور میری زبان پر شیرین ترین کلام تنہاری تعریف ہے اور سب سے محبوب گھڑی میرے لئے وہ گھڑی ہوگی۔ جس میں میں تمہیں دیکھاوں گا۔ ایک تغییر میں ہے کہ رسول اللہ مَا اللّٰہ مَا اللّٰہُ اللّٰہ مَا اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَا اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہ مَا اللّٰہ مَا اللّٰہ مَا اللّٰہ مَا اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللل ہیں۔ فر مایا: کیاتم ہنس رہے ہو؟ اگر تنہیں ان چیزوں کاعلم ہو جاتا 'جن کا مجھے علم ہے' تو تم تھوڑ اہنتے اور بہت روتے۔ پھر آپ چلے گئے۔ جب واپس لوٹے' تو فر مایا: ابھی جبرائیل ملینا انار ہوئے اور بیرآیت لائے:

﴿ نَبِّنْ عِبَادِي آنِي آنَا الْعَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (الحمر: ٩٤)

''میرے بندوں کو بتا دو کہ میں غفور رحیم ہوں۔''

عطاء بن بيار نے حضرت عائشہ سے روایت کی کہ حضور مُثَاثِیْنِ نے فر مایا:

الله تعالی بندوں کی مایوی اور اللہ کی اس رحت کو جوان کے قریب ہے و کیھ کر ہنتا ہے۔

اس پرحضرت عائشہ فرماتی ہیں کہ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ! آپ منظیظ پر میرے ماں باپ قربان ہوں۔ کیا اللہ تعالیٰ ہنتا ہے؟ تو فرمایا: اس ذات کی قتم جس کے قبضہ میں میری جان ہے! اللہ تعالیٰ ہنتا ہے تب ہی تو وہ ہمیں نیکی سے محروم ندر کھے گا۔

یادر کھیں کہ جب اللہ تعالیٰ کی ہنتی کا ذکر ہوئو یہ اس کی صفات فعلیہ میں سے ہے۔ جس سے مراد' مہر بانی کا اظہار' ہے۔ لوگ کہتے ہیں کہ صحکت الارض بالنبات (زمین سے سبرہ اگنے لگا) لوگوں کی مایوی پر اللہ تعالیٰ کی ہنمی سے مراد ان عنایات ربانی کے تحقق کا اظہار ہے جوعنایتی اس انظار کے مقابلہ میں جوانہیں کرنا پڑتا ہے' کئی گنا زیادہ ہیں۔ حضرت ابرا ہیم علیتی اور ایک مجوسی:

مروی ہے کہ ایک مجوی نے حضرت ابراہیم طلیقا ہے کھانا مانگا۔حضرت ابراہیم طلیقانے فرمایا کہ مسلمان ہو جاؤ۔ کھانا دیتا ہوں' تو مجوی نے کہا: جب میں مسلمان ہوگیا' تو پھر آپ کا مجھ پر کیا احسان؟

یہ کہ کرمجوی چل دیا تو اس پراللہ تعالی نے ابراہیم علیا کو وحی بھیجی:

اے ابراہیم! تو اس کو اس شرط پر کھانا کھلائے' تا کہ وہ مسلمان ہو جائے اور ہم ستر برس سے اسے اس کفر کی حالت میں روزی دے رہے ہیں۔اگرتم اسے ایک رات کھانا کھلا دیتے' تو کیا حرج تھا؟

یہ میں کر حضرت ابراہیم ملیظا اس مجوی کے بیچھے ہو لئے۔اسے (لاکر) کھانا کھلایا۔ مجوی نے اس کا سبب پوچھا: آپ نے وجہ بیان کر دی۔ یہ من کر مجوی نے کہا کہ میرا رب مجھ سے اس طرح کا معاملہ کرتا ہے؟ بہتر ہے کہ آپ اسلام چیش کیجئ اور وہ مسلمان ہوگیا۔

ابوعلی دقاق روایت کرتے ہیں کہ استادابو بہل صعلو کی نے ابو بہل زجاج کوخواب میں دیکھا اور زجاج کاعقیدہ یہ تھا کہ جے اللہ تعالی نے عذاب دینے کی دھمکی دے دی وہ عذاب اس پر ہوکرر ہے گا۔ صعلو کی نے بوچھا: کیا حال ہے؟ جواب

دیا: ہم نے معاملہ اینے خیال کے مقابلہ میں آسان تریایا۔

ابو بكر بن افكيب نے ابوسل صعاوى كوخواب ميں اس قدر اچھى حالت ميں ديكھا كہ بيان سے باہر ہے ميں نے در يافت كيا كہ حضرت بيمرتبد كيے ملا؟ فرمايا كہ اپنے رب كے متعلق حسن ظن كى بدولت ـ

مالک بن دینارکوخواب میں دیکھا گیا اور پوچھا گیا کہ اللہ تعالی نے آپ سے کیا معاملہ کیا؟ تو جواب دیا کہ میں اپنے رب کے پاس زیادہ گناہ لے کر پنچا، جن کواللہ تعالیٰ کے متعلق میرے حسن ظن نے بالکل مٹا دیا۔

آنخضرت كالينام المحمروي بكرآب في فرمايا: الله تعالى فرماتاب:

﴿ انا عند ظن عبدى بى ،وانا معه اذا ذكرنى ،ان ذكرنى نفسه ذكرته فى نفسى وان ذكرنى فى ملأ ذكرته فى ملأ هو حير منهم ،وان اقترب الى شبر اقتربت اليه ذراعا وان اقترب الى ذراعا اقتربت اليه باعا ،وان اتانى يمشى اتيته هرولة ﴾

' میں ویا ہی ہوں ، جیسا میر ابندہ میرے متعلق گمان رکھتا ہے۔ جب بھی وہ جھے یاد کرتا ہے ، میں اس کے پاس ہوتا ہوں۔ اگر وہ جھے دل ہی دل میں یاد کرتا ہوں۔ اگر وہ مجلس پاس ہوتا ہوں۔ اگر وہ جھے دل ہی دل میں یاد کرتا ہوں۔ اگر وہ مجلس میں میرا ذکر کرتا ہوں۔ اگر وہ ایک بالشت بحر میری میں میرا ذکر کرتا ہے 'تو میں اس کا ذکر اس کی مجلس سے بہتر مجلس میں کرتا ہوں۔ اگر وہ ایک بالشت بحر میری طرف آتا ہوں اور اگر ایک ہاتھ بڑھتا ہے 'تو میں ایک ہاتھ اس کی طرف بڑھتا ہوں اور اگر ایک ہاتھ بڑھتا ہے 'تو میں ایک باع (یعنی دوہاتھ) اس کی طرف بڑھتا ہوں ، اگر وہ پیدل آتا ہے 'تو میں دوڑ کر اس کی طرف آتا ہوں۔

(اخرجه البخاري: ٥٠ ٧٤٠ ، مسلم: ٧٦٧ ، ترمذي: ٣٦ ، ٣٦ ، ابن ماجه: ٣٨٢٢)

آبوصالح نے ابو ہریرہ سے روایت کی کرسول الله مَاليُّتُوكِم نے اس طرح روایت کو بیان کیا۔

#### عبدالله ابن المبارك اورايك كافر:

مروی ہے کہ ایک بارایک طاقتور کافر سے جنگ کررہے تھے کہ اس کافری نماز کا وقت آگیا۔اس نے ابن المبارک سے مہلت ما گی تو آپ نے مہلت وے دی۔ گر جب اس نے سورج کو مجدہ کیا 'تو ابن المبارک نے تلوار سے اسے قل کر دیے کا ارادہ کیا۔اس وقت ہوا میں کسی کو کہتے سا:

﴿ وَاَوْفُو بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسُوُّولًا ﴾ (الاسراء: ٣٤)

"ان عبدكو بوراكرو، كونكداس كى باز پرس موگ-"

یدی کرآپ رک گئے جب جوی نمازے فارغ ہوا تواس نے بوچھا تواپ ارادہ سے کیوں رک گیا؟ ابن المبارک

نے بتایا کہ مجھے بینداء آئی اور آیت پڑھ کرسنائی۔ بین کرمجوی نے کہا: کیا ہی اچھارب ہے؟ اپنے دوست کواینے دشن کے

بارے میں عمّاب کرتا ہے، پھروہ مسلمان ہو گیا اور نیک مسلمان بنا۔

کسی نے کہا ہے کہ لوگ گنا ہوں میں اس لئے پڑے ہیں کہ اللہ تعالی نے اپنا نام غفور رکھا ہے۔ نیز کہا گیا ہے اگر اللہ تعالیٰ یوں فر ما تا کہ میں گناہ معاف نہیں کروں گا' تو مجھی کوئی مسلمان گناہ نہ کرتا۔ جيبا كهالله تعالى نے فرمایا:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ ﴾

الله تعالی شرک کومعاف نہیں کرتا۔ کوئی مسلمان شرک نہیں کرتا ہے، لیکن جب یوں کہہ دیا:

﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾

اس کے علاوہ جو گناہ بھی ہو' جسے جا ہتا ہے معاف کرتا ہے' تو لوگوں کواللہ کی مغفرت کی تمنا ہوئی۔

#### خوف سے امید ہی امید:

ابراہیم بن ادھم سے حکایت کی گئی ہے کہ فرماتے ہیں:

میں ایک مدت تک اس بات کا منتظر رہا کہ مطاف کو (بیت اللہ کولوگوں) سے خالی پاؤں ایک مرتبہ رات بہت تاریک تھی اور زور کی بارش مور بی تھی۔مطاف لوگوں سے خالی موگیا۔ بیس جاکر بیت اللہ کا طواف کرنے لگا اور یہ کہتا گیا: خدایا! مجھے بچانا۔اس پرغیب سے نداء آئی: اے ابن ادہم! تو گناہ سے بچنے کی درخواست کرتا ہے، ہر شخص کی درخواست یہی ہوتی ہے۔اگر میں تہمیں بھادوں تو رحم کس پر کروں۔

مروی ہے کہ ابوالعاص بن سریج نے اپنی مرض الموت میں خواب میں دیکھا کہ قیامت بیا ہے اور اللہ تعالیٰ فرہار ہا ہے علماء کہاں ہیں؟ علماء حاضر ہو گئے۔فرمایا کیاتم نے اپنام کےمطابق عمل کیا ہم سب نے کہا: خدایا! ہم نے کوتا ہی کی اور برے اعمال کے۔اللہ تعالی کو یہ جواب پندنہیں آیا۔اس لئے وہی سوال دہرایا۔اس پر میں نے کہا: جہاں تک میراتعلق ب میرے نامدا ممال میں شرک نہیں ہے اور تیرا وعدہ ہے کہ اس کے علاوہ جو گناہ بھی ہوگا ، معاف کر دوں گا۔

الله تعالیٰ نے فرمایا: جاؤمیں نے تہمیں معاف کر دیا۔اس واقعہ سے تین راتوں کے بعد ان کا انتقال ہو گیا۔ مروی ہے کدایک شخص بہت زیادہ شراب بیا کرتا تھا۔ اس نے ایک مرتبدایے ہم نشیں لوگوں کوجمع کیا اور ایک لڑ کے کو چار در ہم دیے کہ ان کے لیے پھل خرید لائے۔ بے کا گذر منصور بن عمار کی مجلس کے دروازے پر ہوا۔منصور ایک مختاج كے لئے كچھ مانگ رہے تھے اور كہدرے تھے جوكوئى اسے جارور بم دے كا ،اس كے ليے ميں جاروعا كي كرول كا۔

المراد المرابع المرابع المراد المراد المراد المراد المراد المراد المرد ا

یین کر بیجے نے چاروں درہم اسے دے دیئے منصور نے کہا تو کیا دعاء کروانا چاہتا ہے؟ اس نے کہا: میراایک آ قا ہے میں اس سے نجات حاصل کرنا چاہتا ہوں۔منصور نے دعاء کی اور کہا:...اور کیا چاہتا ہے؟

اس نے کہا: اللہ تعالی میرے درہموں کے بدلے اور درہم دے دے۔ انہوں نے بید عاء بھی کر دی ،...اور پھر کہا: اور کیا؟ اس نے کہا کہ اللہ تعالی میرے آتا کی توبہ قبول کرلے۔ انہوں نے یہ دعاء بھی کر دی اور یو چھا ...اور کیا؟ اس نے کہا: اللہ تعالیٰ مجھے میرے آتا کواور آپ کواور جولوگ یہاں موجود ہیں' ان کومعاف کر دے ۔منصور نے بیروعاء بھی کی ۔

اس کے بعدیداپنے آتا کے پاس لوٹ آیا۔ آتا نے بوچھا اتو نے اتن دیر کیوں لگا دی۔اس نے سارا قصہ بیان کر دیا ' تو آقانے کہا: انہوں نے کیا دعاء کی؟ اس نے کہا: میں نے آزاد ہونے کی درخواست کی تھی۔ آقانے کہا: جاؤتم آزاد ہو۔ دوسری دعاء کون سی کی تھی؟ اس نے کہا: بیر کہ اللہ تعالی مجھے ان درہموں کے بدلے میں اور درہم وے دے۔ آتا نے کہا: بیلو چار ہزار درہم' پھر کہا: تیسری دعاء کون سی ہے؟ اس نے کہا: اللہ تعالیٰ آپ کی توبہ قبول کرے۔اس نے کہا: میں نے الله کی طرف رجوع کیا' پھر کہا: چوتھی کون می ہے' تو کہا کہ یہ اللہ تمہیں' مجھے' قوم اور نصیحت کرنے والے کومعاف کردے۔ آتا نے کہا: بیمبرے اختیار میں نہیں ہے۔

جب رات ہوئی' تو اس نے خواب میں دیکھا کہ کوئی اسے کہدر ہاہے: جو پچھتمہارے اختیار میں تھا' تونے کر دیا۔ کیا تیرا خیال ہے کہ جو پچھ میرے اختیار میں ہے، میں نہیں کروں گا؟ میں نے تختے تیرے غلام کواور منصور بن عمار کواوران لوگوں کوجووہاںموجود تھے'معاف کر دیا۔

## رباح فیسی کا واقعه: `

مروی ہے کدرباح قیسی نے بہت ہے حج کئے۔ایک دن میزاب کے پنچے کھڑے ہوکر کہنے لگے:

اللی! میں نے اپنے قوں میں سے اتنے مج نبی کریم مَلَی اللّٰہِ اللہ وهبه کئے۔ دس حج "آپ مَلَا اللّٰہ اک دس صحابہ (عشرہ مبشره) کو دواینے والدین کو اور باقی مسلمانوں کو بخشے۔اس برغیب سے نداء آئی:

یہلو! بیلویشخص ہم پراپی سخاوت جتار ہاہے۔ میں تہہیں تمہارے والدین اوران لوگوں کوجنہوں نے صدق دل ہے کلمه شهادت پژها ٔ ضرور بخش دول گا۔

#### ایک مخنث کا جنازه:

عبدالوہاب بن عبدالمجید تقفی سے مروی ہے کہ میں نے ایک جنازہ کودیکھا 'جسے تین مرد اور ایک عورت اٹھائے جا رہے تھے۔ میں نے عورت کی جگہ لے لی۔ ہم سب قبرستان پہنچے اور نما نے جنازہ پڑھ کراسے دفن کر دیا۔ میں نے اس عورت ے دریافت کیا: تیرااس میت سے کیارشتہ تھا؟ اس نے جواب دیا کہ بیمیرا بیٹا تھا۔

میں نے پھر پوچھا: کیا آپ کے پروی نہیں ہیں؟ کہنے گی: ہیں تو 'مگرانہوں نے اسے تقیر سمجھا۔ میں نے پھر پوچھا: بیکیا تھا؟ عورت نے جواب دیا: بیخنٹ تھا۔

عبدالوہاب فرماتے ہیں: مجھے اس پررحم آیا۔ میں اسے اپنے گھر لے گیا اور میں نے اسے پینے 'گندم اور کپڑے دیئے۔ جب رات کوسویا 'تو خواب میں ایک شخص آیا 'جس کا چہرہ چودھویں کے رات کے چاند کی طرح تھا اور اس نے سفید کپڑے بہن رکھے تھے۔ اس نے میراشکر بیاداء کیا ، میں نے بوچھا: تو کون ہے؟ جواب دیا: میں وہی مخت ہوں 'جسے تم نے آج دفن کیا ہے۔ اللہ تعالی نے مجھے اس لیے بخش دیا ہے کہ لوگ تھے حقیر جانتے تھے۔

#### ابوعمروبیکندی اورایک نوجوان:

استادابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ابوعمر و بیکندی کا گذرا یک راستہ سے ہوا۔ دیکھا کہ پچھلوگ ایک نو جوان کواس کی شرارتوں کی وجہ سے محلّہ سے نکالنا چاہتے ہیں اور ایک عورت رور ہی ہے۔ دریافت کرنے پرمعلوم ہوا کہ وہ اس کی ماں ہے ' ابوعمر وکواس پررخم آیا اور اس نو جوان کی ان لوگوں سے سفارش کی اور کہا کہ اب کی باراسے چھوڑ دو ، اور ابوعمر وچل دیئے۔

چند دنوں کے بعدان کا گذر پھرای سڑک پر ہوا۔ انہوں نے دروازے کے پیچے سے اسی بڑھیا کے رونے کی آواز سنی ، انہوں نے کہا: ہوسکتا ہے کہ اس نو جوان نے پھرکوئی شرارت کی ہواور اسے محلّہ سے نکال دیا گیا ہو۔ لہذا انہوں نے دستک دی اور اس بڑھیا سے اس نو جوان کا حال دریافت کیا، تو بڑھیا نے جواب دیا کہ جب اس کی موت کا وقت قریب آگیا، تو اس نے مجھ سے کہا کہ میرے پڑوسیوں کو میری موت کی خبر ند دینا ، کیونکہ میں انہیں دکھ دیتا رہا ہوں۔ اس لئے وہ میرے پرخوش ہوں گے اور میرے جنازے میں ساتھ نہ ہوں گے۔

جب تو مجھے دفن کرنے گئے تو یہ میری اگوشی ہے،جس پر ہم اللہ لکھا ہوا ہے۔ اسے بھی ساتھ ہی دفن کر دینا اور دفن سے فارغ ہو کر میرے رب کے پاس میری سفارش کرنا۔ وہ عورت کہتی ہے کہ میں نے ایسا ہی کیا 'جب میں اس کی قبر سے اٹھ کر چلنے گئی 'تو میں نے اس کی آ وازسیٰ کہ وہ مجھے کہ رہا ہے: اماں ! واپس ہوجاؤ، میں رب کریم کے پاس پہنچا ہوں۔

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد طالیا کو وی کی کہ لوگوں سے کہددو کہ میں نے انہیں اس لئے پیدانہیں کیا کہ ان سے کوئی فائدہ حاصل کریں۔

انہیں مشائخ میں سے ابراہیم الاطروش سے مروی ہے کہ ہم بغداد میں معروف کرخی کے ساتھ وریائے وجلہ پر بیٹھے ہوئے تھے کہ ایک کشتی میں نوعمروں کی ایک ٹولی دف بجاتے شراب پیتے اور کھیلتے ہوئے گذری۔ ہم نے معروف کرخی سے

کہا کہ آپ انہیں و کمورہ ہیں، بدلوگ علی الاعلال خداکی نافر کائی کررہے ہیں۔ ان کے لئے بدوعاء سیجے ، بیس کر معروف کرفی نے ہاتھ اٹھا کرکہا:

خدایا! جس طرح تو نے انہیں دنیا میں خوش کر رکھا ہے، آخرت میں بھی خوش رکھنا 'تو لوگوں نے کہا: ہم نے آپ کو بددعاء کرنے کو کہا تھا؟ آپ نے فرمایا: جب اللہ ان کو آخرت میں خوش رکھے گا'تو ان کی توبہ بھی قبول فرمائے گا۔

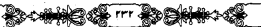
ا نہی بزرگوں میں سے عبداللہ بن سعید سے مروی ہے کہ یکیٰ بن اکٹم قاضی میرے دوست تھے۔ انہیں مجھ سے محبت تھی اور مجھے ان سے دھائی دیں تو ان سے پوچھوں کہ اللہ تھی اور مجھے ان سے دھائی دیں تو ان سے پوچھوں کہ اللہ تعالیٰ نے تم سے کیا برتاؤ کیا؟

چنانچہ ایک رات میں نے انہیں خواب میں دیکھا اور پوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا کہ مجھے اللہ تعالیٰ نے بخش دیا۔ مگر ساتھ ہی سرزنش بھی کی' سرزنش کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے کہا:

اے یکی رکھیں! تو نے دنیا میں نیک و بد میں تخلیط کی (لیمنی پھے کام نیک کے اور پھے بد) ، میں نے عرض کی: ہاں ، یا الله! میں نے تو اس صدیث پر بھروسہ کر رکھا تھا، جس کی روایت مجھ سے ابو معاویہ ضریر نے کی ہے کہ آنخضرت کا اللہ ا فرمایا: اے خدا! تو نے کہا: میں بوڑ ھے آ دمی کو دوزخ کا عذاب دینے سے شرما تا ہوں۔ (کشف الحفاء: ۲۶۷)

یون کر اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میرے نی کالی کی کہا، اے کی ایس نے تھے معاف کر دیا۔ مرتو نے نیک و بد دونوں قتم کے اعمال غلاملط کردیئے۔







# حزن (غم)

ارشاداللی ہے کہ:

﴿ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي اَذُهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ ﴾ (فاطر: ٣٤)

اورانہوں نے کہا تعریف ہے،اس خداکی جس نے ہم سے م دور کیا۔

عطاء بن بیار' سعیدالحذری رضی الله عنه سے روایت کرتے ہیں کدانہوں نے رسول الله مَالْيَتِهُم و پر ماتے ہوئے سنا:

(( ما من شيء يصيب العبد المؤمن من وصب او نصب او حزن او المريهمه الاكفر الله تعالى من

سيئاته)) (احرَجه مسلم: ٢٥٧٣، ترمذي: ٦٦٩، احمد: ١١٩٠)

جو بیاری یا تھکان کیا تم کیا کوئی بے قرار کرنے والا دکھ کسی مومن بندے کولگ جاتا ہے۔اللہ تعالی اسے اس

کے کچھ گنا ہوں کا کفارہ بنادیتے ہیں۔

# حزن کس کا نام ہے؟

حزن ایک ایس کیفیت و حالت کا نام ہے جو دل پر قابو پا کر اسے غفلت کی وادیوں میں پریشان پھرنے سے روکتی ہے اور بیراہل سلوک کے اوصاف میں ہے ہے۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ حزن والا انسان اللہ کی راہ کوایک ماہ میں اتنا طے کر لیتا ہے جبکہ وہ مخص جے حزن نہیں،اے کئی سال کے اندر بھی طےنہیں کرسکتا۔

حدیث پاک سے منقول ہے کہ اللہ تعالیٰ ہرغم زدہ دل کو پسند کرتا ہے۔

(احرجه البيهقي في شعب الايمان: ١٤٣٠)

تورات میں ہے کہ اللہ تعالی جب کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اس کے دل میں ایسی صفات پیدا کر دیتا ہے ، جواسے خوش ہونے پر اکتاتی ہیں۔

#### ایک روایت میں آنحضور کالیکا برابر محزون اور بمیشه تفکر میں رہتے تھے۔

(احرجه الطبراني في الكبير:٢٢/٢٥١)

بشر بن حارث فرماتے ہیں کٹم ایک ایسا فرشتہ ہے کہ جب سی جگہ پرسکونٹ اختیار کر لیتا ہے' تو یہ نہیں چاہتا کہ اس کے ساتھ کوئی اور بھی وہاں رہائش اختیا کر ہے۔

مردی ہے کہ جب دل میں غم نہ ہو تو دل وریان ہو جاتا ہے...جیسے گھر کہ اس میں رہنے والے نہ ہوں تو گھر وریان ہو جاتا

ابوسعید قرش سے منقول ہے کئم سے رونا اندھا کر دیتا ہے اور شوق سے رونا آ نکھ کو کمز ورکر دیتا ہے، اندھانہیں کرتا' چنانچہ اللہ تعالی فرماتے ہیں ؛

﴿ وَابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ وَهُوَ كَظِيْمٌ ﴾ (يوسف: ٨٤)

''غم کی وجہ سے ان کی بینائی جاتی رہی اور وہ مغموم تھے۔''

ابن خفیف سے منقول ہے کنفس کوخوش کے لئے اٹھنے سے رو کنے کا نام مزن ہے۔

رابعہ عدویہ نے ایک شخص کو و احزناہ (ہائے غم) کہتے ہوئے سنا' تو فرمایا :یوں کہو: و اقلۃ حزناہ (ہائے غم کی قلت)اگر توغم ناک ہوتا' تو سانس نہ لے سکتا۔

سفیان بن عیینہ سے مروی ہے کہ اگر کوئی غمز دہ کسی امت میں روئے 'تو اللہ تعالیٰ اس کے رونے کی وجہ سے اس امت پررحم فرما تا ہے۔

داؤ دطائی پڑنم غالب تھا۔ وہ رات کو پکارا کرتے تھے: خدایا! تمہارے غم نے تمام غموں کو معطل کر دیا اور میری نیند کو اچاٹ کر دیا اور کہا کرتے تھے: ہروہ چخص جس پرنئ مصیبت آتی رہتی ہے 'وہ غم سے کب چھوٹ سکتا ہے؟

منقول ہے کہ م کھانا کھانے سے روکتا ہے اور خوف گنا ہوں سے۔

ایک صوفی سے پوچھا گیا کہ کسی کے نم کا کیسے پہ چل سکتا ہے؟ تو فر مایا اس کے کثرت سے آہ وزاری کرنے ہے۔ سری سقطی میشند فرماتے ہیں کہ میں چاہتا ہوں کہ تمام لوگوں کاغم' مجھ پر ڈال دیا جائے۔

لوگوں نے غم سے بحث کی ہے اور سب یہی کہتے ہیں کہ صرف آخرت کاغم قابل تعریف ہے، دنیا کاغم قابل تعریف نہیں۔ ابوعثان اس میں اختلاف کرتے ہیں ، کیونکہ وہ کہتے ہیں کہ غم خواہ کسی طرح کا بہو، فضیلت کا سبب ہے اور جب تک کسی مصیبت کی خاطر نہ ہو۔ ،مومن کے لئے زیادتی مراتب کا باعث ہے۔ اس لیے کہ بالفرض اگریدانسان کے درجے بلند

نہیں کرتا' تو منا ہوں سے پاک تو کرتا ہے۔

صوفیاء میں سے بعض حضرات سے مردی ہے کہ جب ان کا کوئی مرید سنر کو جاتا 'تو وہ اسے کہتے کہ اگر کوئی تجھے ثم زدہ مل جائے 'تو اسے میراسلام کہنا۔

ابوعلی دقاق بھی ہونے ہے منقول ہے کہ صوفی 'سورج غروب ہونے کے وقت کہا کرتے تھے کہ کیا آج تمہاراطلوع کسی غمز دہ پر ہوا؟

حسن بصری کی بیرحالت تھی کہ جوکوئی بھی انہیں دیکھا' یہی کہتا کہ ابھی ان پرکوئی مصیبت نازل ہوئی ہے۔ جب فضیل رحمہ اللّٰد کی وفات ہوئی' تو وکیع نے کہا: آج دنیا سے غم جاتا رہا۔

گذشتگان میں سے ایک بزرگ کا قول ہے: مومن انسان اپنے نامداعمال میں زیادہ تر نیکیاں غم اور فکر کرنے کی پائے گا۔ پائے گا۔

احمد بن ابی روح 'اپنے والد کی وساطت سے فضیل بن عیاض سے نقل فر ماتے ہیں کہ پیچھلے بزرگ فر مایا کرتے تھے: ہر چیز پر ز کو ۃ ہے اور طول حزن 'عقل کی ز کو ۃ ہے۔

ابوالحن الوراق سے منقول ہے کہ ایک دن میں نے ابوعثان جیری سے نم کے متعلق پوچھا ، تو فرمایا : غمز دہ کو اتن فرصت کہاں کٹم کے متعلق سوال کرے ، پہلے نم کی طلب میں کوشاں ہو ، پھر پوچھو۔



# بھوک اورٹزک اشتہاء

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَلَنَّبُلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْحَوْفِ وَالْجُوْعِ ﴾ (البقره: ٥٥١)

ہم تہمیں ضرور کسی قدر خوف اور بھوک کے ذریعہ آ زمائیں گے۔

اس آیت کے آخر میں اللہ کا فرمان ہے:

﴿ وَبَشِرِ الصَّابِرِيْنَ ﴾ (البقره: ١٥٥)

''صبر کرنے والوں کو بشارت دیجئے۔''

لین الله تعالی نے ان کو کو و کھوک برداشت کرتے ہیں، صبر سے کام لیتے ہیں، اچھے تواب کی بشارت دی ہے۔

نیز الله تعالی فرما تا ہے:

﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر: ٩)

'' خواه انہیں کتنی ہی ضرورت کیوں نہ ہو' چربھی وہ دوسروں کواپنے او پرتر جیح دیتے ہیں۔''

محمد بن عبداللہ نے انس بن مالک سے روایت کی کہ حضرت فاطمہ فاٹھا بنت رسول الله کالینی مضور کالینی کے لئے روثی کا ایک فکڑا لے کرآئیں۔آئی مضرت کالینی نے پوچھا: اے فاطمہ! پیکٹڑا کیسا ہے؟ عرض کیا کہ میں نے ایک روثی پکائی تھی۔میرے

دل نے پیند نہ کیا کہ میں اے اکیلی کھاؤں۔ لہذا میں یہ گلڑا لے کرآپ کی خدمت میں حاضر ہوئی ہوں۔

تواس پر ایخضرت ما این فرمایا: بد بہلا کھانا ہے جو تین دنوں میں تبہارے باپ کے مندمیں گیا ہے۔

(احرحه البيهقي في شعب الايمان: ١٠٤٣٠)

بعض روایتوں میں ہے کہ حضرت فاطمہ فاتھا جو کی روثی لے کرآئی تھیں۔

## بھوک س چیز کا نام ہے؟

بناء بریں بھوک صوفیاء کی صفت رہی ہے اور بیر مجاہدہ کے ارکان میں سے ایک رکن ہے، ارباب سلوک نے آہتہ آہتہ مجوک کی عادت ڈالی۔ اپنے نفس کو کھانے سے روکا اور انہیں بھوک میں حکمت کے چشمے ملے۔ اس بارے میں صوفیاء کی بہت حکایتیں بیان کی جاتی ہے۔

بجوك اورترك اشتباء

ابن سالم فرماتے ہیں کہ بھوک کا دب بیہ ہے کہ روز مرّ ہ کی خوراک میں سے صرف بلی کے کان کے برابر کم کیا جائے۔ مروی ہے کہ مہل بن عبداللہ' پندرہ دن میں (ایک بار) کھانا کھایا کرتے تھے اور جب رمضان کا مہینہ آتا' تو نیا چاند ویکھنے تک کچھنیں کھاتے تھے اور ہررات سادہ یانی سے روزہ افطار کرتے تھے۔

یجیٰ بن معاذ فرماتے ہیں کہ اگر بھوک ایسی چیز ہوتی ، جو بازار میں خریدی جاسکتی' تو آخرت کے طالبین کے لئے' جب بھی بازار میں داخل ہوتے' بیرمناسب نہ ہوتا کہ کسی اور چیز کوخریدتے۔

## بھوک میں علم و حکمت ہے:

ابو محمد عبداللہ بن احمد اصطحر ی نے مہل بن عبداللہ ہے روایت کی کہ جب اللہ تعالیٰ نے دنیا کو پیدا کیا' تو پیٹ بھر کر کھانے میں معصیت اور جہالت کور کھ دیا اور بھوک میں علم اور حکمت کو۔

### بھوک کیا ہے؟

یجیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ بھوک مریدوں کے لئے ریاضت ہے اور تو بہ کرنے والوں کے لئے تجربہ اور زاہدوں کے لئے سیاست اور عارضوں کے لئے کرامت و بزرگی۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ایک بزرگ ایک شخ کے پاس آئے۔ دیکھا کہ وہ رورہے ہیں۔ جب انہوں نے رونے کا سبب بوچھا' تو فرمایا کہ میں بھوکا ہوں۔ انہوں نے کہا: آپ جیسے آ دمی بھوک کی وجہ سے روئیں۔ شخ نے فرمایا: چپ رہؤ کیا نہیں جانے کہ جھے بھوکار کھنے میں' اللّٰہ کی مرضی یہی ہے کہ میں روؤں؟

داؤد بن معاذ نے مخلد سے روایت کی کہ حجاج بن فرافصہ ہمارے ساتھ شام میں تھے۔ پچاس راتیں گزرگئیں۔ انہوں نے نہ یانی پیا اور نہ کوئی چیز کھا کرآ سودہ ہوئے۔

ابوعبدالله بن احمد بن یجی الجلاء ہے مروی ہے کہ ابوتر ابٹیشی بھرہ کے جنگل کے راستے مکہ آئے۔ہم نے ان سے ان کے کھانے کے متعلق سوال کیا 'تو فرمایا : میں بھرہ سے نکلا 'تو نباح میں 'پھر ذات عرق میں کھانا کھایا اور وہاں سے اب تمہارے یاس پہنچا ہوں۔اس طرح انہوں نے صرف دو کھانوں میں صحرا کو مطے کرلیا۔

احمد بن ابی الحواری نے عبدالعزیز بن عمیر سے روایت کی کہ ایک قتم کے پرندے چالیس دن تک بھو کے رہے۔ پھر ہوا میں اڑ گئے۔ چند دنوں کے بعد جب لوٹ کرآئے 'تو ان سے ستوری کی خوشبوآتی تھی۔

### سهل بن عبدالله كي حالت:

یقی کہ جب وہ بھو کے ہوتے تو طاقتور ہوتے اور اگر کچھ کھا لیتے تو کمزور ہوجاتے۔

ابوعثمان مغربی سے مروی ہے کہ ربانی یعنی اللہ والے لوگ چالیس دنوں میں اور صمرانی لوگ اس دنوں میں کھانا نہیں کھاتے ہیں۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے ہیں کہ سیر ہوکر کھانا 'دنیا کی کنجی ہے اور بھوک 'آخرت کی کنجی۔

ابو محداصطری نے سہل بن عبداللدروایت کی کدایک فحض دن میں ایک مرتبه کھانا کھاتا ہے۔ (بدکیا ہے؟) فرمایا:

بيصديقين كا كھانا ہے۔ پھر پوچھا: جوكوئى دوبار كھانا كھاتا ہے؟ جواب ديا: بيمونين كا كھانا ہے۔ پھر پوچھا كه تين بار

کھائے تو؟ فرمایا:گھروالوں کو کہدو کہ تمہارے لئے وہ جگہ تیار کردیں۔ (جہاں جانور چارہ کھاتے رہتے ہیں)۔

ابو بکرسائے نے بیکیٰ بن معاذ سے روایت کی کہ بھوک نور ہے اور سیری آگ اور شہوت مثل ایندھن ہے،جس سے جلنے کی کیفیت پیدا ہوتی ہے،جس کی آگ اس وقت تک نہیں جھتیٰ جب تک شہوت والے کوجلانہیں ویتی۔

ابونھرسراج طوی سے مروی ہے کہ ایک دن ایک صوفی کسی شیخ کے پاس آئے۔شیخ نے کھانا پیش کیا۔ پھر پوچھا: کتنے دنوں سے آئے نے کھانا نہیں کھایا تھا؟ جواب دیا: پانچ دنوں سے شیخ نے فرمایا: تمہاری بھوک ایک بخیل آدی کی بھوک جیسی ہے۔ تمہارے پاس کپڑے ہوئے تم بھوک دہے۔ یہ فقیر کی بھوک نہیں ہے۔

ابوسلیمان دارانی کا قول ہے کہ میرے نز دیک رات بھر قیام میں گزار نے ہے بہتریہ ہے کہ میں رات کوایک تھہ کم کھاؤں۔

ابوالقاسم جعفر بن احمد رازی ہے مروی ہے کہ ابوالخیرعسقلانی کی سال تک مجھلی کھانے کی خواہش کرتے رہے۔ بالآخر حلال طریقے سے یہ بات میسر آگئی۔ مگر جب کھانے کے لئے ہاتھ بردھایا' تو مجھلی کی ہڈیوں کا ایک کا ٹاانگلی میں چبھ گیا۔ جس کی وجہ سے ان کا ہاتھ صالع ہو گیا۔ اس پر کہنے لگے: خدایا! بیتو اس شخص کی سزا ہے جس نے ایک حلال چیز کی خواہش کی اور ہاتھ بردھائے گا؟

رتم شرازی نے ابوعبداللہ بن خفیف سے روایت کہ کہ عبداللہ بن خفیف ایک دعوت میں تھے۔ ان کے مرید نے ان سے پہلے کھانے کی طرف ہاتھ بو حایا۔ کیونکہ وہ کی دن سے فاقد سے تھا۔ اس پر ایک اور مرید نے اسے تنبید کی کہ اس نے شخ

سے پہلے کھانے کی طرف ہاتھ بڑھا کر شیخ کی ہے ادبی کی اور اس نے اس نقیر کے سامنے کوئی چیز رکھ دی جس سے وہ سجھ گیا کہ اس کی اس ہے ادبی کو برا منایا گیا ہے۔ لہٰذا اس نے عہد کر لیا کہ اپنے نفس کی تادیب وسزا کے لئے پندرہ دن تک مجھ نہ کھائے گا۔اس طرح اس نے اپنی ہے ادبی سے تو بہ کرنے کی ظاہری صورت نکالی ، حالانکہ وہ پہلے ہی فاقد میں مبتلا تھا۔

ما لک بن دینار سے مروی ہے کہ جوشخص اپنی دنیاوی خواہشات پرغالب آ گیا، شیطان اس کے سابیہ سے الگ کر دیا گیا۔

منصور بن عبداللہ الاصفہانی نے ابوعلی روذ باری سے روایت کی کہا گر کوئی صوفی پانچ دن کے فاقے کے بعد بیہ کہا کہ میں بھوکا ہوں' تو اسے کہو کہ باز ارمیں جا کر کمائے اورتصوف اورفقر کا نام نہ لے۔

استادابوعلی دقاق سے منقول ہے کہ کسی شخ ہے مروی ہے کہ دوز خیوں کی اشتہاء ان کے پر ہیڑ پر غالب آگئی۔اس لئے وہ رسوا ہوئے۔

> استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ کی صوفی سے پوچھا گیا کرتو بھی کی چیزی خواہش نہیں کرتا؟ اس نے جواب دیا: خواہش تو ہوتی ہے ' مگر میں پر ہیز کرتا ہوں۔

انہی نے فرمایا کہ ایک صوفی ہے کہا گیا: تجھے کسی چیز کی خواہش نہیں ہوتی ؟ جواب دیا میں چاہتا ہوں کہ خواہش پیدا ہو۔ گرایہ ابھی نہیں ہوتا... یعنی خواہشات کا احساس مرچکا ہے۔ یہ درجہ زیادہ کامل ہے۔

ابونھر ثمارے مروی ہے کہ ایک رات میرے پاس بشر آئے 'میں نے کہا: اس خدا کاشکر ہے، جو تہمیں یہال لے آیا۔ ہمارے پاس خراسان سے کچھرد کی آئی۔ بچی نے اسے کات کر بچا اور گوشت خریدا۔ لہذا آپ ہمارے ہاں افطار سیجے' فرمایا

اگر میں نے کسی کے ہاں کھانا کھایا 'تو تمہارے ہاں کھاؤں گا۔ پھر فرمایا کئی سال سے بینگن کھانے کی خواہش کر رہا ہوں۔ گراییا اتفاق نہیں ہوا۔ میں نے عرض کیا اس گوشت میں حلال کی کمائی کے بینگن بھی ڈالے ہیں۔ فرمانے لگے: (تب کھاؤں گا) جب بینگن کی محبت یاک ہوجائے۔

ابواحرصغیرنے ابوعبداللہ بن خفیف کو تھم دیا کہ ہر رات ان کی افطاری کے لئے کشمش کے دی دانے پیش کیا کروں۔ ایک رات مجھے ان پرترس آگیا' تو میں نے دس کی بجائے پندرہ دانے پیش کئے۔ آپ نے میری طرف دیکھا اور کہا: مجھے پندرہ دانے لانے کاکس نے تھم دیا؟ آپ نے صرف دس کھائے اور باقی یائج چھوڑ دیئے۔

بوسف بن الحسین نے ابوتر اب تخشی سے روایت کی کہ میر نے نفس نے صرف ایک بار ایک خواہش کی۔اس نے روثی اور اندا کھانا چاہا۔اس وقت میں سفر میں تھا۔ میں ایک بستی کی طرف ہولیا۔ایک شخص اٹھا اور مجھ سے چٹ گیا اور کہا: میخض

# السنف كارنسانيلونيا الله المنظم المنظ

چوروں کے ساتھ مقالوگوں نے مجھے سر درے مارے اس کے بعدان میں سے ایک فخص نے مجھے پہپان لیا اور کہا: یہ تو ابوتر اب خشی ہیں۔

لوگوں نے مجھ سے معافی ما تکی۔ ایک شخص تعظیم اور مہر بانی کے طور پر مجھے اپنے گھر لے گیا اور روٹی اور انڈ اکھانے کے لئے پیش کیا۔ میں نے اپنانس سے کہا ستر درے کھانے کے بعداب اسے کھاؤ۔

# خشوع اورتواضع

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ قَدُ اَفْلَحَ الْمُوْمِنُونَ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ (المؤمنون: ٢-١)
"دوهمون جواني نماز خشوع سادا كرت بين نجات يا كت-"

عبداللہ بن مسعود نے حضور اکرم ٹاکٹیؤ سے روایت کی کہ جس شخص کے دل میں ذرہ برابر بھی تکبر ہوگا،وہ جنت میں نہ جائے گا اور جس شخص کے دل میں ذرہ برابر بھی ایمان ہوگا،وہ دوزخ میں نہ جائے گا۔اس پرایک شخص نے عرض کیا کہ ایک شخص عمدہ لباس پہننا چاہتا ہے تو فرمایا:

الله تعالی خوبصورت ب،خوبصورتی کو پندفر ماتے ہیں۔ حق بات قبول ند کرنا اورلوگوں کو تقیر جاننا ، عکبر کہلاتا ہے۔ (احر جه مسلم: ۹ ۹ ، ترمذی: ۹ ۹ ۹ ۹ ، ابو داؤد: ۲ ۹ ، ۲ )

مسلم اعور نے انس بن ما لک سے روایت کی کہ رسول اللہ مَا کُلِیکُم میض کی عیادت کو جایا کرتے۔ جنازہ کے ساتھ جاتے' گدھے پرسوار ہوتے ،ایک غلام کی بھی دعوت قبول کرتے۔

بن قریظہ اور بن نضیر کی جنگ کے دن آپ گدھے پر سوار تھے، جس کی لگام تھجور کی چھال کی تھی اور جھول بھی چھال کا

تقاـ (احرجه الترمذي:١٠١٧،ابن ماحه:٤١٧٨)

# خشوع اورتواضع كى تعريف

خشوع 'حق تعالی کی تابعداری کرنا ہے اور اپنے آپ کوحق تعالی کے سپر دکرنے اور اس کے علم پر اعتراض نہ کرنے کا نام تواضع ہے۔

حفرت حذیفہ جن تو علی موی ہے کہ اپنے دین سے سب سے پہلی چیز جو گم ہوگی تو وہ خشوع ہے۔ کی صوفی سے خشوع کے متعلق دریافت کیا گیا تو فرمایا "خشوع بي ہے كدول حق تعالى كے سامنے يور سے اراد سے كھر ا ہوا "

سہل بن عبداللد فرماتے ہیں کہ جس مخص کے دل میں خشوع ہے، شیطان اس کے قریب ندآئے گا۔

مروی ہے کہ بندے کے خشوع کی علامت یہ ہے کہ جب اسے غصہ دلایا جائے 'یااس کی مخالفت کی جائے' یااس کور دکیا جائے' تو وہ ان باتوں کو بخوشی قبول کرے۔

ایک صوفی کا قول ہے کدول کا خشوع سے کہ نگا ہوں کود کھنے سے مقید کردیا جائے۔

محمہ بن علی تر ندی سے مروی ہے کہ خشوع کرنے والاقتحق وہ ہے جس کی خواہشات کی آگ بچھ چکی ہے اور اس کے سینہ کا دھواں ساکن ہو چکا ہے اور تعظیم کا نور اس کے دل میں روثن ہو چکا ہے۔ جس کی خواہشات نفسانی مرچکی ہے جس کا دل زندہ ہو چکا ہے اور اس کے تمام اعضاء میں خشوع سیرایت کرچکا ہو۔

> حسن بھری سے مروی ہے کہ ایبا دائی خوف جودل کے ساتھ وابستہ ہو چکا ہو خشوع کہلاتا ہے۔ جنید سے خشوع کے متعلق دریافت کیا گیا 'تو فرمایا

علام الغيوب كے سامنے دلوں كا ذليل مونا 'خشوع كبلاتا ہے۔ چنانچ الله تعالى فرماتا ہے

﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَٰنِ الَّذِيْنَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنًا ﴾ (الفرقان: ٦٣)

الله کے بندے وہ ہیں جوزمین پرزی اور عاجزی سے چلتے ہیں۔

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ بیرہ وہ لوگ ہیں جواپنے جوتوں کے تھے بھی اچھے نہیں رکھتے۔

### فشوع كامقام دل ہے:

اس بات پرسب کا اتفاق ہے کہ خشوع کامقام دل ہے۔

ایک صوفی نے ایک آ دمی کودیکھا۔ بظاہر بہت مفکر اور ممکین تھا اور اس کے دونوں کندھے سکڑ گئے تھے۔ صوفی نے اسے اس کے سینہ کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ ارے! خشوع تو یہاں ہوتا ہے اور کندھوں کی طرف اشارہ کر کے کہا: یہاں نہیں ہوتا۔

روایت ہے کہ رسول منافیظ نے ایک شخص کو دیکھا کہ نماز میں داڑھی کے ساتھ کھیل رہا ہے 'تو حضور نے فرمایا کہ اگر اس

شخص کےدل میں خشوع ہوتا 'تواس کے اعضاء میں بھی خشوع پایا جاتا۔ (احر حد ابن ابی شیبد فی مصنفہ: ۲ / ۹۰) مروی ہے کہ نماز میں بھی خشوع کی شرط بیہ ہے کہ نمازی کومعلوم ہی نہ ہو کہ کون اس کے داکیں جانب ہے ،اور کون

بائیں جانب۔

استادامام نے فرمایا کہ بق سجانہ کے حضور میں اپنے دل کو باادب جھکا دینے کا نام خشوع ہے۔

مردی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اطلاع سے دل کا مرجھا جانا خشوع کہلاتا ہے۔

نیز فرمایا که حقیقت کے غلبہ کے وقت دل کا پکھلنا اور پیچیے ہمنا خشوع کہلاتا ہے۔

نیز فر مایا که خشوع بیت خداوندی کے غلبہ کا پیش خیمہ ہے۔

نیز فر مایا که خشوع رونگٹوں کا کھڑا ہو جانا ہے جوحقیقت کے کھل جانے کے وقت دل پر یکا یک طاری ہو جاتا ہے۔

نضیل بن عیاض فرماتے ہیں کم صوفیاء کے ہاں یہ بات بری مجھی جاتی ہے کہ اس کے ظاہری جسم سے اس قدر خشوع سمجھا حائے، جتنا کہ اس کے دل میں نہ ہو۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے ہیں کداگرسب لوگ اس بات پرا کھٹے ہوجائیں کدوہ میری قدرکواس قدر گھٹا دیں ،جس قدر کہ میں نے خودا سے گھٹار کھا ہے تو وہ میہ بات نہ کر عمیں گے۔

## خشوع وتواضع ہی مقصود ہے:

مردی ہے کہ جوشخص اینے آ پ کونہ گھٹائے گا' وہ اوروں کے نز دیک بلند نہ ہو سکے گا۔

عمر بن عبدالعزيزمڻي كے سواكسي اور چيز پرسجدہ نه كيا كرتے تھے۔

جس شخص کے دل میں رائی برابر بھی تکبر ہوگا'وہ جنت میں نہ جائے گا۔

(احرجه الترمذي: ۱۹۹۸ ابوداؤد: ۹۹۱ ابن ماجه: ۹۹)

عجابد فرماتے ہیں کہ جب اللہ تعالی نے قوم نوح کوغرق کردیا تو اور پہاڑوں نے اپنا سراونیا رکھا۔ مگر جودی پہاڑ نے سرنگوں کر دیا۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے اسے نوح کی کشتی کی قرار گاہ بنایا۔

عمر بن خطاب تیز چلا کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے کہ اس طرح کام جلد سرانجام پاتے ہیں اور یہ چال اکر اور غرور سے انسان کو دور رکھتی ہے۔

ایک رات عمر بن عبدالعزیز کچھلکھ رہے تھے۔آپ کے پاس ایک مہمان تھا کہ چراغ بجھنے لگا۔مہمان نے کہا کہ میں اٹھ کر حراغ درست کر دیتا ہوں۔

آپ نے فرمایا: ایمانہیں ہوسکتا کہ مہمان سے خدمت لیناشرافت نہیں ہے۔مہمان نے کہا: پھرنو کرکو بیدار کریں۔ فرمایا به بھی نہیں ہوگا، کیونکہ وہ ابھی سویا ہے۔ لہذا آپ خود اٹھ کر اس صراحی کی طرف گئے جس میں تیل تھا اور جراغ میں تیل ڈالا۔مہمان نے کہا: اے امیر المونین! آپ خود اٹھ کر گئے۔ آپ نے جواب دیا کہ میں جب اٹھ کر گیا تھا' تب بھی عمر

تھااور واپس آیا ہوں' تب بھی عمر ہوں۔

ابوسعید خدری نبی مَنْ النُّیِّی کے اخلاق کو بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ آنخضرت مَنْ النَّی خود اونث کے آ کے جارہ والا کرتے' گھر میں جھاڑو دیتے' جوتا سیتے' کپڑے میں پیوندلگاتے اور بکری کا دودھ دو ہتے' خادم کے ساتھ کھانا کھاتے اور جب وہ تھک جاتا' تواس کے ساتھ مل کر چکی یہتے' آپ بازار سے سوداسلف خوداٹھا کرلانے میں شرم محسوس نہ کرتے تھے۔ ہر وغریب ہے مصافحہ کرتے 'سلام کرنے میں پہل کرتے' کسی شم کی بھی دعوت ہوتی' آپ اسے حقیر نہ بچھتے بخواہ وہ ادنی قتم کی محوریں ہی كيول نه موتين، آپ زم خواور زم اخلاق دالے تصادر كريم الطبع تھے۔

لوگوں سے اچھی طرح میل جول رکھتے 'خندہ پیشانی اورتبسم سے پیش آتے۔عُک وہنسی کا مظاہرہ نہ کرنے اور بغیر ترش روئی کے آپ محزون دکھائی دیتے۔ آپ متواضع تھے' گر ذلت کا شائبہ نہ ہوتا۔ بغیر اسراف کے تی تھے۔ رقیق القلب تھے۔ ہرمسلمان کے ساتھ رحم ول تھے۔ آپ نے مجھی سیر ہو کر ڈ کارنہیں لیا اور نہ ہی کسی قتم کے لا کچ کی وجہ سے کسی چیز کی طرف ہاتھ بڑھایا۔

مرودید صائع نے فضیل بن عیاض سے روایت کی کہ اللہ کے لئے قرآن پڑھنے والے عاجزی کرنے والے اور تواضع کرنے والے ہوتے ہیں اور حکام کے لئے قرآن پڑھنے والے مغرور ومتکبر ہوتے ہیں۔

فضیل بن عیاض سے مروی ہے کہ جس مخص نے اپنے آپ کوقدرو قیت والا خیال کیا' اس کا انکساری میں کوئی حصہ نہیں

کسی نے فضیل مین سے تواضع کی نسبت سوال کیا تو فر مایا کہ تواضع سے ہے کہ تو حق بات کے سامنے جھک جائے اور اس کی اطاعت کرے اور حق بات کہنے والے کی بات کو قبول کرے۔

فضیل فرماتے ہیں اللہ تعالی نے بہاڑوں کی طرف وی بھیجی کہ میں تم میں سے ایک برایک نی سے باتیں کرنے والا موں ' تو اس برتمام بہاڑ اکڑنے لگے۔ مرطور بینانے اکساری کی تو ای تو اضع کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے مویٰ ملیا سے اس پر بات کی۔ ابراہیم بن فاتک سے مروی ہے کہ کسی نے جنید سے تواضع کے متعلق سوال کیا ، تو فرمایا کہ تواضع یہ ہے کہ اللہ کی مخلوق کے لئے اپنے آپ کو جھکا دے اور ان سے زم برتاؤ کرے۔

وهب سے مروی ہے کہ اللہ کی نازل کی ہوئی ایک کتاب میں ہے کہ میں نے آ دم ملیلا کی پشت میں سے ان کی اولا دکو نکالا تو میں نے موی این کے دل سے بوھ کرزیادہ تواضع کرنے والا کسی اور دل کونہیں یایا۔ای وجہ سے میں نے انہیں منتخب کیا



اوران ہے ہم کلام ہوا۔

ابن المبارك فرماتے ہیں كه مالداروں سے تكبر كرنا اور فقيروں ہے انكساري كرنا ' تواضع كہلاتا ہے۔

کسی نے ابویزید سے پوچھا کہانسان کب متواضع ہوتا ہے؟ تو فرمایا: جب انسان اپنے لیے بیرخیال نہ کرے کہ اس کا کوئی مقام ہے بینہ سمجھے کہاس کی کوئی حالت ہے اور نہ بی خیال کرے کرمخلوق میں اس سے بڑھ کر کوئی اور براانسان ہوسکتا ہے۔ مروی ہے کہ تواضع ایک ایسی نعمت ہے کہ جس پر کوئی شخص حسد نہیں کرتا اور تکبر ایک الیی مصیبت ہے کہ جس پر کوئی شخص رحمنہیں کھاٹا اور عزت تواضع میں ہے۔جس نے تکبر میں عزت کو تلاش کیا' وہ اسے نہیں یا تا۔

ابو بمرحمد بن عبدالله ابراتيم بن شيبان سے روايت كرتے ہيں كه تواضع ميں شرافت اقوى ميں عزت اور قناعت ميں حریت یا کی جاتی ہے۔ اہل عزت لوگ:

سفیان توری سے مروی ہے کہ سب سے زیادہ عزت والے یانچ طرح کے لوگ ہیں:

- (۲) فقه 'جوصوفی ہو۔ (۱) عالم جوزاهد بھی ہو۔
- (۴) محتاج 'جوشا کربھی ہو۔
  - (۵) سیدزاده جوشخی بھی ہو۔

یجیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ تواضع ہو خص کے لئے اچھی چیزی ہے ٔ مگر مالدار کے لئے اور بھی اچھی چیز ہے اور تکبر ہر تخص میں بدنمامعلوم ہوتا ہے اور محتاج میں اور بھی زیادہ برالگتا ہے۔

ابن عطاء ہے مروی ہے کہ تو اضع سے کہ تو حق بات کو قبول کرے، خواہ کہنے والا کوئی بھی ہو۔

مردی ہے کہ زید بن ٹابت سوار ہوئے 'تو ابن عباس ان کا رکاب پکڑنے کے لئے آگے برجے 'تو زیدنے کہا کہ اے نبی کا ایکا کیا زاد بھائی! تھہر جایے! ابن عباس نے کہا جمیں علاء کے ساتھ یہی برتاؤ کرنے کو کہا گیا ہے۔ زید بن ثابت نے ابن عباس کا ہاتھ پکڑ کر چو ما اور فر مایا جمیں بھی رسول مُناتِیّنا کے گھر والوں کے ساتھ اسی قتم کا برتا و کرنے کا جمم دیا

## تواضع مطلوب ہے:

عروہ بن زبیر سے مروی ہے کہ حفزت عمر بن الخطاب ٹی سے کندھے پریانی کا ایک مشکیزہ تھا' تو میں نے عرض کیا: اے امیر المومنین! به آپ کے شایان شان نہیں! فرمایا جب میرے پاس اطاعت کرتے ہوئے لوگ آنے لگے تو میرے دل میں کچھنخوت داخل ہوگئ۔ میں نے اس نخوت کوتوڑنا چاہا۔ آپ مشکیزہ لے کرانصار کی ایک عورت کے حجرہ میں گئے اور اس کے برتن میں مشکیزہ انڈیل دیا۔

ابو حاتم بحتانی سے زوایت ہے کہ جب ابو ہریرہ ڈاٹٹؤ مدینہ کے گورنر تھے تو دیکھا گیا کہ وہ اپنی پیٹھ پر ایندھن کا گھٹا اٹھائے لئے جارہے تھے اور وہ کہدرہ تھے کہ اپنے حاکم کوراستہ دو۔

عبداللدراز في فرمائة مي كدلوگول كي بلا اللياز خدمت كرنے كا نام تواضع ہے۔

ابوسلیمان سے مردی ہے کہ جس شخص نے بیہ خیال کیا کہ اس کی کوئی قیمت ہے تو وہ خدمت کی مٹھاس کا ذا کقت نہیں چکھ سکتا۔ یجیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ جو شخص تمہارے ساتھ اپنے مال و دولت کی وجہ سے تکبر کرے تو اس کے ساتھ تکبر کرنا ضع ہے۔

شبلی سے مروی ہے کہ میری ذات نے یہودیوں کی ذلت کوبھی مات کر دیا ہے۔

ایک مخص شبلی کے پاس آیا 'توشیل نے پوچھا تو کیا ہے؟ اس نے جواب دیا جناب میں تو''باء' کے نیچ کا نقطہ ہوں۔ پھر آپ نے فرمایا تو میرا گواہ ہے۔ بشرطیکہ تو اپنائس کے لئے کوئی مقام نہ مقرد کرے۔

ابن عباس سے مروی ہے کہ یہ بھی تو اضع میں شامل ہے کہ تو اینے بھائی کا حجو ٹا کھائے اور پئے۔

بشرسے مردی ہے کہ دنیا داروں کوسلام نہ کرکے اینے لئے سلامتی طلب کرو۔

شعیب بن حرب سے مروی ہے کہ میں طواف کر رہاتھا کہ اچا تک ایک شخص نے جھے کہنی ماری تو میں نے مڑکر دیکھا تو فضیل میں ہے۔ فرمانے گئے: اے ابوصالح! اگر تو خیال کرتا ہے کہ حج کے موقع پر ہم دونوں سے بڑھ کرکوئی اور بڑا انسان آیا ہوگا، تو تمہارا میدخیال نہایت ہی برا ہوگا۔

ایک صوفی کہتے ہیں کہ میں نے طواف کے دوران ایک شخص کو دیکھا'جس کے آگے آگے نوکر لوگوں کو اس کی خاطر طواف کرنے ہوئے طواف کرتے ہوئے طواف کرتے ہوئے دیکھا۔ مجھے اس پر چیرت ہوئی' تو وہ مجھ سے کہنے لگا کہ میں نے ایک ایسے مقام پر تکبر کیا' جہاں لوگ اکساری کرتے ہیں۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے مجھے ایسے مقام پر ذلت میں مبتلا کیا' جہاں لوگ ایپے کواونچا کرتے ہیں۔

### عمر بن عبدالعزيز اوران كابييا.

حضرت عمر بن عبدالعزیز کومعلوم ہوا کہ ان کے ایک بیٹے نے ایک ہزار درہم سے ایک تکینہ خریدا ہے۔ اس پر حضرت عمر نے اسے کہا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تو نے ایک تکینہ ایک ہزار درہم میں خریدا ہے۔ میری چٹھی دیکھتے ہی انگوٹھی کو پچ ڈالواور ایک ہزارآ دمیوں کوکھانا کھلاؤ اور دو درہموں کی ایک اورانگوٹھی خریدلواوراس کا نگینہ چینی لوہے کا ہواوراس پریہ چروف کندہ کراؤ۔

رحم الله امرأ عرف قدر نفسه

"فدااس مخص پررم كرئيجس في اپني قدر بيجاني-"

مردی ہے کہ ایک حاکم کے سامنے ایک غلام پیش کیا گیا۔ جس کی قیت ایک ہزار درہم تھی۔ جب وہ قیمت لے کر آیا تو

اس نے خیال کیا کہ قیمت زیادہ ہے۔ اس کے بعد پھراسے اس کے خرید نے کا خیال آیا۔ گر پھراس نے قیمت خزانہ میں لوٹا

دی۔ اس غلام نے کہا: میرے آقا! مجھے خرید لیں۔ کیونکہ ہزار درہم کے عوض مجھ میں ایک خصلت ہے 'جوایک ہزار درہموں سے

بھی زیادہ ہے۔ حاکم نے پوچھا: وہ کون می خصلت ہے؟ غلام نے کہا: سب سے کم اور ادنی خصلت یہ ہے کہ اگر آپ مجھے خرید

لیں اور مجھے تمام غلاموں پر مقدم رکھیں 'پھر بھی میں اپنے آپ کو بڑا نہیں سمجھوں گا اور یہی خیال کروں گا کہ آپ کا غلام ہوں۔ لہذا

اس نے اسے خرید لیا۔

رجاء بن حیوۃ سے حکایت ہے کہ عمر بن عبدالعزیز کے لباس کی قیمت لگائی گئی، جن کو پہنے ہوئے وہ خطبہ دے رہے تھے۔ تو ان کی قیمت بارہ درہم لگی۔ان کے لباس میں یہ چیزیں تھیں۔ چونے' گیڑی' قیمض'شلوار' چا در' دوموزے اور ایک ٹویی۔

مروی ہے کہ عبداللہ بن محمد بن واسع 'اس طرح غرور سے چلے کہ کسی نے اسے پندنہ کیا' تو ان کے باپ نے (اسے نیچا دکھانے کے خیال سے ) ان سے کہا: کیا تخفے معلوم ہے کہ میں نے تمہاری ماں کو کتنے میں خریدا ہے؟ صرف تین سودرہموں میں خریدا تھا اور تمہارا باپ ایسا ہے کہ اللہ تعالی مسلمانوں میں اس قسم کا اور باپ پیدا نہ کرے۔اس کے باوجود تو اس قسم کی چال مہاہے؟

عبداللہ بن منازل نے حمدون قصار سے روایت کی کہ تواضع یہ ہے کہ تو یہ خیال کرے ( کہ تو دنیا میں اس قدراد نیٰ ہے کہ ) کمی مخص کوتمہاری ضرورت نہیں 'نددین میں 'نددنیا میں۔

### ابراہیم بن ادهم:

ابراہیم بن ادھم سے مروی ہے کہ اسلام کی حالت میں صرف تین بارخوش ہوا۔ ایک بار میں ایک شتی میں تھا۔ اس کشتی میں ا میں ایک شخص تھا۔ جولوگوں کوخوب ہنسایا کرتا تھا۔ وہ کہا کرتا کہ ہم ترکوں کے علاقہ میں کا فروں کو یوں پکڑالیا کرتے تھے۔ یہ کہہ کرمیر سے سرکے بال پکڑ کر جنجھوڑا۔ اس سے میں خوش ہوتا تھا۔ کیوں کہ اس کی نظر میں کشتی کے اندر مجھ سے زیادہ حقیر اور کوئی شخص نہ تھا۔

دوسری باراییا ہوا کہ میں ایک مجد میں بیار پڑا تھا'تو مؤذن نے آ کر مجھ سے کہا کہ نکل جاؤ۔ مجھ میں اتن طاقت نہ تھی

كه ذكل جاؤل ميراياؤل بكركر مجصة كمسينااور بابرك كيا-

تیسری بار میں ملک شام میں تھا اور میں نے ایک پوشین پہن رکھی تھی۔ایک بار جو میں نے اسے دیکھا' تو اس قدر جو کیں اس میں تھیں کہ بالوں اور جوؤں میں امتیاز ندر ہاتھا۔ میں اس سے خوش ہوا۔

ابراہیم سے مروی ہے کہ میں کسی چیز سے اس قدر خوش نہیں ہوا'جس قدر کہ میں اس بات سے خوش ہوا کہ میں بیٹھا ہوا تھا اور ایک آ دمی نے آ کر مجھ پر پیٹاب کر دیا۔

#### حضرت بلال خالفنا اورابوذر خالفنا:

مروی ہے کہ حضرت بلال ڈھٹٹا اور ابو ذر ڈھٹٹا آپس میں جھٹر پڑے۔ ابو ذر نے بلال کو کالا کہا۔ بلال نے جا کر حضور اکرم ٹالٹیٹا سے شکایت کردی' تو آپ نے فرمایا:

اے ابوذرا تمہارے دل میں جاہلیت کا تکبراہمی باتی ہے۔ بین کرابوذر نے اپنے آپ کوگرا دیا اور تم کھائی کہ وہ اس وقت تک سرنداٹھا کیں گے۔ جب تک بلال ان کے رخساروں پر پاؤں ندر کھیں گے اور جب تک بلال نے ایسا نہ کیا 'سرنہیں اٹھایا۔ (احرجہ البحاری: ۳۰)

حسن بن علی بڑائٹ کا گذر کچھ بچوں پر ہوا۔ جن کے پاس روٹی کا ایک گلزا تھا۔ انہوں نے آپ کودعوت دی۔ آپ نے اتر کر ان کے ساتھ وہ روٹی کا نکڑا کھایا۔ پھر ان کو اپنے گھرلے گئے اور کھانا بھی دیا اور کپڑے بھی دیئے اور فرمایا: ان کا مجھ پراحسان ہے۔ اس لئے کہان کے پاس تو وہ ی کچھ تھا' جوانہوں نے مجھے کھلا دیا اور ہمارے ہاں تو (جو پچھ ہم نے انہیں دیا ہے) اس سے زیادہ موجود ہے۔

مروی ہے کہ عمر بن خطاب نے غنیمت کے مال میں سے صحابہ میں دوشا لے تقسیم کئے اور معاذ کو ایک یمنی جوڑا بھیجا۔
انہوں نے اسے بی کر چھ غلام خرید ہے اور انہیں آزاد کر دیا۔ جب حضرت عمر کو یہ خبر ملی تو اس کے بعد انہوں نے پھر جوڑ سے تقسیم کئے تو معاذ کے پاس پہلے جوڑ ہے کہ مقابلے میں کمتر جوڑا بھیجا۔ یہ دیکھ کر معاذ نے نقلی کا اظہار کیا۔ حضرت عمر نے فرمایا: خقل کی کوئی بات نہیں ہے نے تو پہلا جوڑا بی ڈالا تھا۔ معاذ نے کہا: آپ کا اس میں کیا حرج ہے؟ آپ میراحصہ مجھے دیں۔ میں نے فتم کھالی ہے کہ میں یہ چا در آپ کے سر پر دے ماروں گا۔ اس پر حضرت عمر ڈاٹٹونے کہا: یہ میراسر تمہارے سامنے ہے اور بوڑھا بوڑھا کوڑھے کے ساتھ زمی کیا کرتا ہے۔





# نفس کی مخالفت اور اس کے عیوب

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَآمًّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفُسَ عَنِ الْهَواى فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاواى ﴾

(النازعات: ١٠٤٠)

"جواپنے رب کے سامنے پیش ہونے سے ڈرا۔ اور اس نے اپنے نفس کوخواہشات سے روکا 'الیے شخص کا ٹھکانہ جنت ہوگا۔ ''

محمد بن منكدر نے جابر بن عبداللہ سے روایت كى كەحضور كالله الله على الله الله على الله الله عند الله عندالله سے زیادہ خوف 'خواہشات كى پیروى اور لمبى لمبى آرزووں سے ہے۔ (كشف الحفاء: ٣٨٢)

#### انتاع هویٰ:

خواہشات کی پیردی کی سے روکتی ہے اور کمی آرز وا آخرت کو بھلا دیتی ہے۔نفس کی مخالفت اصل عبادت ہے۔ مشاکخ صوفیاء سے اسلام کے متعلق دریافت کیا گیا تو فر مایا: مخالفت کی تلوار سے نفس کو ذرح کرنے کا نام اسلام ہے۔جس شخص کے نفس کی خواہشات ظاہر ہوتی ہیں ،اس شخص کے اللہ کے ساتھ انس کے روثن راستے غروب ہوجاتے ہیں۔

ذوالنون مصری سے روایت ہے کہ غور وفکر عبادت کی تنجی ہے اور درست کام کرنے کی نشانی یہ ہے کہ تو نفس اور خواہشات کی مخالفت کر ہے اور ان دونوں کی مخالفت ان کی خواہشات کوترک کردیئے سے ہوتی ہے۔

ابن عطاء سے مروی ہے کہ نفس کی سرشت ہے کہ برے آداب کی طرف لگے اور بندے کو تکم دیا گیا ہے کہ آداب کو ہاتھ سے جانے نہ دے۔ لہٰذانفس اپنی طبیعت کے تقاضے کے مطابق مخالفت کے میدان میں رواں ہوتا ہے اور بندہ اسے اپنی کوشش سے جانے نہ دے۔ لہٰذانفس کی باگ چھوڑ دی ، وہ نفس کی برائیوں میں نفس کا شریک ہے۔

ابوعمر انماطی نے جنید سے روایت کی کہنفس جو ہمیں برائیوں کا تھم دیتا ہے، وہی ان ہلاکتوں کو بلاتا ہے، جو

وشمن (شیطان) کی مددگار ہیں اور ہم سے الیی خواہشات کی پیروی کراتی ہیں، جوطرح طرح کی برائیوں کے ساتھ مہتم ہیں۔

البوحفص سے مروی ہے کہ جس شخص نے ہر لحظ اپنفس کو مہم نہیں کیا اور ہر حالت میں اس کی مخالفت نہیں کی اور اپنے تمام ایام (زندگی) میں اسے ایسے امور میں نہیں لگایا، جنہیں وہ نا پیند کرتا ہے تو وہ شخص دھوکا کھائے گا اور جس شخص نے نفس کی کسی ایک چیز کو بھی نا پیند میدگی کی نگاہ ہے و یکھا، اس نے اسے ہلاک کر دیا۔ عقل مندا پنفس سے کیسے راضی ہوسکتا ہے؟ جبکہ کسی ایک چیز کو بھی بابن کریم ابن کریم ابن کریم ایسف بن یعقوب بن الحق بن ابراہیم خلیل جیسی شخصیت فرماتی ہے۔

﴿ وَمَا أَبُرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَآمَّارَةٌ بِالسُّوءِ ﴾ (يوسف:٥٣)

''میں اپنے نفس کو بری قرارنہیں دیتا ، کیونکہ نفس تو بدی کا حکم دیتا ہے۔''

جنیدے مروی ہے کہ میں ایک رات بیدار رہا اور اپنے ورد کے لئے اٹھا، مگر وہ لذت جو میں محسوں کیا کرتا تھا، حاصل نہ ہوئی۔ میں نے سوچا کہ سوجا وک ۔ میں ایک رات بیدار رہا اور اپنے گیا مگر مجھ سے بیٹھا نہ گیا۔ اس پر میں نے دروازہ کھولا اور باہر نکل گیا۔ و کھتا کیا ہوں ایک شخص چونے میں لپٹا ہوا راستہ پر پڑا ہے۔ جب اس نے میری آ ہٹ بی تو سراٹھا کر کہا: اے ابوالقاسم! اتی دیر لگا دی۔ میں نے عرض کیا: جناب! میرا آپ سے کوئی وعدہ نہ تھا۔ فرمانے گئے: کیوں نہیں؟ میں نے اللہ تعالی سے جو دلوں کو حرکت دی۔ میں نے عرض کیا: اللہ تعالی نے بیات تو کر دلوں کو حرکت دے۔ میں نے عرض کیا: اللہ تعالی نے بیات تو کر دل کو حرکت دے۔ میں نے عرض کیا: اللہ تعالی نے بیاب تو کہ دی۔ اس کے دل کو حرکت دے۔ میں نے عرض کیا: اللہ تعالی نے بیات تو کر دی۔ اب آپ کیا چا ہے جیں؟ انہوں نے مجھ سے سوال کیا کہ دل کی بیاری دل کا علاج کب بن جاتی ہے؟

میں نے جواب دیا: جب نفس اپنی خواہشات کی مخالفت کرتا ہے تو اس کی بیاری خود اس کاعلاج بن جاتی ہے۔ میس نے جواب دیا: جب نفس کی طرف متوجہ ہو کر کہنے لگا کہ ن لو۔ میس نے یہی جواب تہمیں سات بار دیا ' مگر تونے مجھ یہ جواب قبول نہیں کیا۔اور کہتا رہا، جب تک جنید سے نہ ن لوں گا'نہ مانوں گا۔اب تونے جنید سے جواب س لیا۔

جنید فرماتے ہیں سیکہا اور وہ مخص کہیں چلا گیا، نہ میں اس مخص کو جانتا تھا اور نہاس واقعہ کے بعد اس سے واقفیت ہوئی۔ ابو بکر طمستانی سے مروی ہے کہ اپنے نفس (کے قابو) سے نکلنا ہی سب سے بڑی نعمت ہے، اس لئے کہ تمہارانفس ہی اللہ اور تمہارے درمیان بہت بڑا حجاب ہے۔

سہل سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بندگی کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ نفس اور اس کی خواہشات کی مخالفت کی جائے۔ ابوعمرا نماطی سے روایت ہے کہ کسی نے ابن عطاء سے پوچھا کہ وہ کون می چیز ہے، جس سے اللہ تعالیٰ بہت جلد نا راض ہوتا ہے؟ فرمایا :نفس اور اس کے احوال کو (بنظر استحسان) دیکھنا اور اس سے بھی سخت بات یہ ہے کہ انسان نفس کے افعال پر معاوضہ کی امیدر کھے۔ جعفر بن نصیر نے ابراہیم خواص سے روایت کی کہ میں جبل لکام پرتھا ہو وہاں انار دیکھا۔ میر نے نس نے اس کی خواہش کی۔ چنانچے میں نے بڑھ کر ایک انار لے لیا۔ جب اس کو ککڑے کیا ہو ترش نکلا۔ میں انار چھوڑ کر چلا گیا۔ اس کے بعد مین نے ایک مخص کو زمین پر پڑا ہوا پایا، جس پر بھڑیں اکھٹی ہور ہی تھیں۔ میں نے السلام علیک کہا۔ اس نے جواب میں کہا: اے ابراہیم! وعلیک السلام۔ میں نے یو چھا: آپ نے مجھے کس طرح پہچانا؟

کہا: جے اللہ معرفت دے، اس ہے کوئی چیز نہیں جھپ سکتی۔ پھر میں نے کہا: میں دیکھتا ہوں، اللہ کے ہاں آپ کا مرتبہ ہے۔ لہٰذا اگر آپ اللہ سے درخواست کریں کہ وہ آپ کوان بھڑوں سے بچائے (تووہ بچاسکتا ہے)۔

اس نے کہا: میں بھی دیکھتا ہوں کہ آپ کا اللہ کے ہاں مرتبہ ہے۔ اگر آپ اللہ سے درخواست کرتے کہ وہ انار کی خواہش ہے آپ کو بچائے ( تو اللہ بچاسکتا تھا)۔اس لئے کہ انار کے کا شنے کا دروانسان آخرت میں پائے گا۔ اور بھڑ وں کے کاشنے کا دردصرف دنیا میں ہوگا۔اس پر میں انہیں چھوڑ کرچل دیا۔

ست جھوٹے!! ستے جھوٹے!!

ابراہیم بن شیبان سے حکایت ہے کہ میں نے چالیس سال تک بھی حصت کے نیچے رات نہیں گزاری اور نہ ہی الی جگہ رات گذاری، جس پر تالا لگا ہو۔ بعض اوقات میں چاہتا تھا کہ مجھے پیٹ بھر کرمسور کی دال مل جائے ، مگر ایسا نہ ہوا۔

ایک بار میں شام میں تھا کہ میرے پاس ایک بڑا پیالہ ،جس میں مسور کی دال تھی 'لایا گیا۔ میں نے اس میں سے کھایا اور باہر لکلا ، تو میں نے پچھ بوتلیں لئکی ہوئی دیکھیں۔ جن میں ایسا معلوم ہوتا تھا کہ نمونے کی پچھسیالی چیز ہے۔ میں نے اسے سرکہ سمجھا۔ کسی شخص نے مجھ سے کہا: تو کیا دیکھ رہاہے؟ شراب کے نمونے ہیں اور منکوں میں بھی شراب ہے۔

اس پر میں نے اپنے دل میں کہا: اب تو مجھ پر ایک فرض عائد ہو گیا ہے۔لہذا میں شراب فروش کی دوکان میں داخل ہو گیا اور تمام مٹکوں کو انٹریلتا گیا۔شراب فروش یہ بھتا رہا کہ میں سلطان کے حکم سے انٹریل رہا ہوں۔گر جب اسے حقیقت کاعلم ہوا۔ تو مجھے ابن طولون کے پاس لے گیا۔ ابن طولون نے مجھے دو تو بیڈلگانے کا حکم دیا اور مجھے قید کر دیا۔

ایک مدت تک میں قید میں رہا۔ یہاں تک کہ میرے استاد (استاد ابوعبد الله مغربی) اس شہر میں آئے۔اور میری سفارش کی ، جب ان کی نظر مجھ پر پڑی تو فر مانے لگے: کیا کیا تھا؟ میں نے عرض کیا: پیٹ بھر کر دال کھائی اور دوسو بید کھائے۔ابوعبد الله مغربی نے جواب دیا سے چھوٹے۔

جنید نے سری مقطی سے روایت کی کہ تیس یا جالیس سال سے میرانفس مجھ سے بید مطالبہ کر رہا ہے کہ میں ایک گاجر شہد میں ڈبوکر (کھالوں) ، مگر میں نے نفس کی اطاعت نہیں گی۔ ابوعبد الرحمٰن سلمی نے اپنے نانا سے روایت کی کہ انسان کے لئے آفت اس بات میں ہے کہ اس کانفس ،جو کام کر رہا ہے،وہ اس پر رضا مندی کا اظہار کرے۔

حسین بن علی قرمسینی سے مروی ہے کہ عصام بن یوسف بلخی نے کوئی چیز حاتم اصم کے پاس بھیجی اور انہوں نے اسے قبول فرمایا۔ کسی نے پوچھا: آپ نے کیوں قبول کرلیا؟ فرمایا : اس کے سینے میں ان کی عزت پائی جاتی تھی اور میری ذلت ...اور اسے رد کر دینے میں میری عزت تھی اور ان کی ذلت ، میں نے اپنی عزت پر ان کی عزت کو ترجیح دی اور اپنی ذلت کو ان کی ذلت پر۔
کسی صوفی سے کسی نے پوچھا کہ میں ساری دنیا سے الگ ہوکر جج کرتا چاہتا ہوں 'تو صوفی نے جواب دیا کہ پہلے اپنے

دل کو ہرفتم کے سہو سے نفس کولہو ولعب سے اور زبان کولغو باتوں سے خالی کرلو۔ پھر جہال جا ہو، جاؤ۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے ہیں:

جس شخص نے رات کے وقت کوئی نیک کام کیا، اسے اسی دن اس کی جزاء ال جاتی ہے اور جس نے دن کے وقت نیک کام کیا، اسے اسی رات کو بدلہ اللہ تعالی اسے ان خواہشات کو صدق دل سے ترک کیا، اللہ تعالی اسے ان خواہشات کی عاطر تکلیف سے کفایت کرتا ہے اور اللہ اس سے بہت زیادہ کریم ہے کہ وہ اس دل کو سزا دے، جس نے اپنی خواہشوں کو اللہ کی خاطر ترک کیا۔

الله تعالیٰ نے داؤد طلیا کی طرف وتی بھیجی: اے داؤد! اپنے اصحاب کوخواہش کی چیزیں کھانے سے بچاؤ۔اسے لئے کہ جودل خواہشات دنیا میں لگے رہتے ہیں،ان کی عقلیں مجھ سے حجاب میں رہتی ہیں۔

ایک آ دمی کولوگوں نے دیکھا کہ ہوا میں بیٹھا ہے۔ کسی نے اس سے پوچھا تونے یہ بات کیے حاصل کی؟ جواب دیا: میں نے اپنی خواہشات کوترک کیا، البذا ہوا میرے کم کے ماتحت ہوگئی۔

کہا جاتا ہے کہ اگر کسی مومن کو ایک ہزار خواہش بھی پیش آئے، وہ آنہیں خوف کے ذریعہ سے نکال سکتا ہے اور اگر کسی کا فرکو ایک خواہش بھی پیش آجائے 'تویہی اس کے دل سے خوف کو نکال دیتی ہے۔

مردی ہے کہ تو اپنی باگ اپنی خواہش کے ہاتھ میں نہ دے۔ کیونکہ وہ تجھے تاریکی کی طرف لے جائے گ۔

بوسف بن اسباط سے مروی ہے کہ صرف بے قرار کرنے والاخوف اور بے چین کرنے والا شوق ہی دل سے خواہشات کو نکال سکتا ہے۔

خواص سے مروی ہے کہ جس شخص نے کوئی خواہش ترک کی۔ پھراس کے دل کوکوئی چیزاس کے بدلے میں نہیں ملی ، تو سمجھلو کہ وہ اسے ترک کرنے میں جھوٹا ہے۔

# تصوف كادنسانيلوپيدا كي دي المنظم المانيلوپيدا المانيلوپيدا المانيلوپيدا المانيلوپيدا المانيلوپيدا المانيلوپيدا

جعفر بن نصیر فرماتے ہیں کہ جنید نے مجھے ایک درہم دیا اور فرمایا کہ اس سے وزیری انجیر فریدلا۔ جب افطار کرنے لگے تو ایک انجیر لے کرمنہ میں رکھی۔ پھراسے بھینک دیا اور رو پڑے فرمایا: اسے اٹھالو۔ میں نے اس کی وجہ دریافت کی۔ تو فرمایا: میرے دل سے آواز آئی کہ تجھے شرم نہیں آتی کہ ایک خواہش کو تو نے محض میرے لئے چھوڑ دیا۔ پھر تو اسی خواہش کا اعادہ کرتا ہے۔ صوفیاء ایسے موقعہ پریشعر پڑھتے ہیں:

نون الهوانِ من الهوىٰ مسروقة وصريع كل هوى صريع هوان الفظ موان الفظ موان (جس كے معنی ذات كے بيں) كانون هوىٰ (خواہش) سے چراليا گيا ہے۔ جے خواہش نے پچھاڑا، اسے ذات گراليتی ہے۔



حسار

نفس کے کئی فرموم اخلاق ہیں،ان میں سے ایک حسد ہے۔

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ قُلُ اَعُوْدُ بِرَبِّ الْفَلَقِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقِ ﴾ (الفلق ٢ - ١)

اے نی! آپ یوں کہیں کہ میں صبح کے رب کے ساتھ ان چیزوں سے پناہ لیتا ہوں، جن کواس نے بیدا کیا۔

اس کے بعد فرمایا

﴿ وَمِنْ شَرِّ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ (الفلق:٥)

اور جب حاسد حسد کرے تو اس کے شرے بھی پناہ مانگتا ہوں۔

الله تعالى نے اس سورة كؤ جھے اللہ تعالى نے تعویز قرار دیا ہے حسد کے ذکر پرختم كيا ہے۔

## گناه کی جڑ ... تین اشیاء:

حضرت این مسعود والتونف نی مالین سے روایت کی کہ

تین چیزیں ہر گناہ کی جر ہیں،ان سے ڈرواوران سے بچو۔

تكبر سے بچو، كيونكه تكبر بى نے الليس كواكسايا تھا كه آ دم كوسجدہ نه كر۔

حص سے بچو، کوئکہ آ دم کوح ص بی نے درخت کا پھل کھانے پر مجور کیا۔

اورحسد سے بچو، کیونکہ حضرت آ دم کے دوبیوں میں سے ایک بیٹے کوحسد ہی نے برا بیختہ کیا کہ اپنے بھائی کوتل کرو۔

(كنز العمال:٧٧٣٤)

کسی کا قول ہے کہ حاسد (حسد کرنے والا) 'جاحد (انکار کرنے والا) ہے۔اس کئے کہ وہ واحد (اللہ تعالیٰ) کی قضاء پر راضی نہیں ہوتا۔

یوں بھی کہا گیا ہے: حاسدسردار نبیس بن سکتا۔

STATES FOR SOME STATES

الله تعالیٰ کے فرمان:

﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَمِنُهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ (الاعراف:٣٣)

میں "ما بطن" کی تفیرکس نے صدسے کی ہے۔

اللہ تعالیٰ کی کتابوں میں ہے ایک کتاب میں ہے کہ حاسد میری نعتوں کا دشمن ہے۔

#### حسدے بچنائی قابل قدرہے:

کسی کا قول ہے کہ حسد کا اثر دشمن میں ظاہر ہونے سے پہلے خود تجھ میں ظاہر ہوجاتا ہے۔

اضمعی سے مروی ہے کہ میں نے ایک بدوی کو دیکھا۔ جس کی عمر کے ایک سوہیں سال گذر چکے تھے۔ میں نے اس سے کہا کہ تمہاری عمر کس قدر کہی ہے؟ جواب دیا: میں نے حسد ترک کر دیا، لہٰذامیں بچار ہا۔

ابن المبارک سے مروی ہے کہ شکر ہے، اس خدا کا کہ اس نے میرے امیر کے دل میں وہ بات ڈالی، جومیرے حاسد کے دل میں ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ پانچویں آسان میں ایک فرشتہ ہے۔ جب کسی بندے کا عمل اس کے پاس سے گذرتا ہے اور اس کی روشنی سورج کی طرح ہوتی ہے تو یہ فرشتہ کہتا ہے: ذرائھہر جا! میں حسد کا فرشتہ ہوں۔(اور تیرے عمل میں حسد کی ملاوٹ ہے )۔لہذا میں اس عمل والے کے منہ پراسے دے ماروں گا۔اس لئے کہ پیخض حاسد ہے۔

حضرت معاویہ بڑائٹڑ سے مروی ہے کہ میں ہرانسان کوراضی کرسکتا ہوں ،سوائے حاسد کے کیونکہ وہ تو بغیراس کے کہ بیہ نعت مجھ سے زائل ہو جائے ،راضی نہیں ہونے کا۔

مروی ہے کہ حسد کرنے والا ایسا ظالم ہوتا ہے جوند کسی چیز کو باقی رکھتا ہے ، اور نہ چھوڑتا ہے۔

عمر بن عبدالعزیز سے مروی ہے کہ میں نے حاسد سے بڑھ کر کسی ظالم کومظلوم کے ساتھ زیادہ مشابہ نہیں دیکھا، کیونکہ حاسد کو ہمیشہ غم رہتا ہے۔

مروی ہے کہ حسد کرنے والے کی نشانی ہے ہے کہ وہ جب تمہارے سامنے آئے تو چاپلوی کرے اور جب چلا جائے تو غیبت کرے اور جب (محسودیر)مصیبت نازل ہوئو وہ خوش ہو۔

حفزت معاویہ سے مروی ہے کہ شرکی خصلتوں میں سے کوئی خصلت 'حسد سے بردھ کرانصاف کرنے والی نہیں۔اس لئے کہ بیم صود سے پہلے حاسد کوتاہ کرتی ہے۔

مروی ہے کہ اللہ تعالی نے سلیمان بن داؤد مالیا کی طرف وحی کی کہ میں تخفیر سات چیزوں کا تھم دیتا ہوں:

المنافع المناف

میرے نیک ہندوں کی غیبت نہ کرنا اور میرے بندوں میں ہے کی سے حسد نہ کرنا 'تو سلیمان ملیا نے عرض کی: اے میرے دب!میرے لئے ای قدر کافی ہے۔

مروی ہے کہ موی طیع نے ایک مخص کوعرش کے باس دیکھا۔انہیں اس پررشک آ گیا اور یو جھا کہ اس مخص کی کیا تعریف ہے؟ جواب ملا كه میخص لوگوں سے ان چيزوں پر حسد نہيں كرتا تھا' جواللہ تعالیٰ نے انہيں عطاء كى ہوئی تھيں۔

مروی ہے کہ حاسد جب کسی کے پاس اللہ تعالی کی نعمت دیکھا ہے تو پریشان ہوتا ہے اور اس پیخص ہے کوئی لغزش دیکھتا ے تو خوش ہوتا ہے۔

نیز فرمایا که اگر تو حاسد سے بچنا چاہے تو اپنے امور کواس سے مشتبہ بنا کرر کھو۔

مروی ہے کہ حاسد اس مخص پر غضب ناک ہوتا ہے جس کا کوئی گناہ نہیں اور جو چیزیں اس کی ملکیت میں بھی نہیں ہیں ، ان پر بخل کرتا ہے۔

مروی ہے کہ حاسد کو دوست بنانے کے لئے اپنے آپ کو نکلیف نددو۔ کیونکہ وہ تمہارااحسان قبول نہ کرے گا۔ مردی ہے کہ جب اللہ تعالی اپنے کی بندے پر ایبا وشمن مسلط کرنا جاہے ، جو اس پر رحم نہ کرے تو اس پر حسد کرنے والے کومسلط کردیتا ہے۔اس سلسلہ میں پیشعر پیش کیا جاتا ہے:

> وحسبك من حادث بامرئ ترى حاسديه له راحمينا كل العداوة قد ترجى اماتتها الاعداوة من عاداك من حسد

سس انسان کے ساتھ صرف رید حادثہ کافی ہے کہ اس کے حاسد بھی اس پر رحم کھار کھے ہیں۔ ہرقتم کی دشمنی کےمٹ جانے کی امید ہوسکتی ہے، گراس مخف کی دشنی نہیں مٹ سکتی' جوحسد کی دجہ ہےتم ہے دشنی رکھتا

قل للحسود اذا تنفس طعنة ياظالما وكانه مظلوم ابن المعتز ہے مروی ہے کہ جب حاسد آ ہ مجرے تو کہو: اے ظالم! خدا تھے نیز ہ مارے حالا تکہ وہ اپنے حسد کی وجہ سے مظلوم دکھائی ویتاہے۔ نیزیشعریر ھاجاتا ہے:

واذا اراد الله نشر فضيلة طويت اتاح لها لسان حسود جب الله تعالی کاارادہ ہوتا ہے کہ کوئی چھپی ہوئی فضیلت لوگوں پرمشہور ہو جائے 'تو اس کی قسمت میں حاسد کی زبان لکھ



### غيبت

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ لَا يَغْتَبُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا آيُحِبُّ آحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ آخِيْهِ مَيْتًا ﴾ (الححرات: ١١) "تم ايك دوسرے كى غيبت نه كرو، كياتم ميں سے كوئى جا ہتا ہے كداينے مردہ بھائى كا گوشت كھائے؟"

#### غیبت سے بچنا ضروری ہے:

حضرت ابی ہریرہ سے روایت ہے کہ ایک شخص پہلے رسول اللّہ مُناتِینَا کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا۔ مگر اٹھ کر کھڑا ہوا۔ حاضرین میں ہے کسی نے کہا: پیشخص کس قد رکمز ور ہے؟اس بررسول اکرم مُناتِینَا نے فر مایا:

تم نے اپنے بھائی کو کھایا ہے اور اس کی غیبت کی ہے۔ (احرجه الطبرانی فی الاوسط: ١٦١)

الله تعالیٰ نے موی علیا کی طرف وجی کی کہ جس شخص کی وفات غیبت سے توبہ کرنے کے بعد ہوئی، وہ سب سے آخر میں جنت میں جائے گا اور جوغیبت پراصرار کرتے ہوئے مرا'وہ سب سے پہلے دوزخ میں جائے گا۔

عوف فرماتے ہیں کہ میں ابن سرین کے پاس گیا اور جاج کو برا بھلاکہا، اس پر ابن سیرین نے فرمایا:

اللہ تعالیٰ ایک منصف حاکم ہے۔ جس طرح لوگوں کے حقوق کا مطالبہ حجاج سے کرے گا، ای طرح حجاج کے حقوق کا مطالبہ بھی کرے گا اور جب تو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ، کے سامنے آئے گا'تو چھوٹے سے چھوٹا گناہ بھی جوتم نے کیا ہوگا، وہ اس بڑے سے بڑے گناہ سے جس کو حجاج نے کیا، تمہارے لئے زیادہ شخت ہوگا۔

## غیبت نیکیوں سے خالی کردیت ہے۔

مروی ہے کہ ابراہیم بن ادہم ایک دعوت میں مدعو تھے۔ یہ وہاں گئے 'ایک ایسے شخص کا ذکر لوگوں نے چھیڑ دیا 'جوابھی نہیں آیا تھا۔ انہوں نے اس کے متعلق کہا کہ وہ بھاری ہے۔ یہ ن کر ابراہیم نے کہا جمھے ہو پچھے کہا ہے۔ میرے نفس نے کہا ہے۔ کیونکہ میں ایسی جگہ آ گیا ہوں ، جہاں لوگ ایک دوسرے کی غیبت کرتے ہیں۔ چنا نچہ وہ نکل کر چلے گئے اور تین دن تک کھانانہیں کھایا۔ مروی ہے کہ اس مخص کی مثال 'جولوگوں کی غیبت کرتا ہے' اس مخص کی ہی ہے، جس نے ایک منجنیق نصب کرر کھی ہے اور ہر جہت میں اپنی نیکیوں کو اس منجنیق کا نشانہ بنار ہا ہے۔ وہ بھی کسی خراسانی کی غیبت کرتا ہے، بھی تجازی کی اور بھی ترکی کی۔ اس طرح وہ اپنی نیکیوں کو تقسیم کردیتا ہے اور جب اٹھتا ہے، تو اس کے پاس کچھ بھی نہیں ہوتا۔

مروی ہے کہ قیامت کے دن بندے کا اعمال نامہ جب لا یا جائے گا اور وہ اس میں کوئی نیکی نہیں دیکھے گا' تو کہے گا۔ میری نماز'میراروزہ اورعبادت کہاں گئی؟ جواب ملے گا: لوگوں کی غیبت کرنے کی وجہ سے تمہارے تمام اعمال رائیگاں گئے۔

مروی ہے کہ جب کوئی مخص کسی دوسر شے خص کی غیبت کرتا ہے اللہ تعالیٰ جس شخص کی غیبت کی جاتی ہے، اس کے نصف گناہ معاف کر دیتا ہے۔

سفیان بن حسین نے کہا کہ میں ایاس بن معاویہ کے پاس بیٹھا تھا اور میں نے ایک آ دمی کے متعلق برا بھلا کہا۔ ایاس نے مجھ سے پوچھا: کیاتم نے ترکوں اور رومیوں سے جنگ کی ہے؟ میں نے کہا نہیں۔ اس نے کہا کہ رومی ترکی تو چ گئے گر تمہارامسلمان بھائی تم سے نہیں نچ سکا۔

مروی ہے کہ آیک آ دمی کواس کا اعمال نامہ دیا جائے گا اور وہ اس میں الیی نیکیاں دیکھے گا'جواس نے بھی نہ کی تھیں' تو اسے کہا جائے گا کہ ان غیبتوں کے عوض میں ہیں' جولوگوں نے تیری کیس اور تختیے معلوم بھی نہ تھا۔

سفیان توری ہے کسی نے رسول الله مُنَافِیْنِ کے فرمان کے متعلق کہ

الله تعالى اس كمراني كولوكول كوجو يلع موسة اورموفي مين نالسند كرتا ہے۔

(شعب الايمان للبيهقي: ١٦٦٨ ٥)

دریافت کیا کہوہ کون ہیں؟ فرمایا: یہوہ لوگ ہیں جولوگوں کی غیبت کرتے ہیں اور ان کا گوشت کھاتے ہیں۔ عبداللہ بن مبارک نے فرمایا:اگر میں کسی کی غیبت کرتا 'تو اپنے والدین کی کرتا ، کیونکہ وہ میری نیکیوں کے سب سے زیادہ حقدار ہیں۔

# مؤمن کے لیے تین قتم کا حصہ

یمیٰ بن معاذ فرماتے ہیں کہ کسی مون کے لئے تھے سے تین قتم کا حصہ ہونا چاہئے۔ اگر تواسے فائدہ نہیں پہنچا سکتا 'تواسے نقصان بھی نہ پہنچا۔

> اگرتوات خوش نیس کرسکا اتوات مغموم بھی ندکر۔ اوراگراس کی مدح نہیں کرسکتا اتو ندمت بھی ندکر۔

کسی نے حسن بھری سے کہا کہ فلال شخص نے تیری فیبت کی ہے تو حسن نے اس کے پاس مٹھائی کا طبق بھیجا اور کہلا بھیجا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تو نے اپنی نیکیوں کاطبق مجھے دیا ہے اس لئے میں اس کے بدلے پیھیج رہا ہوں۔

انس بن ما لک نے روایت کی کدرسول الله منافی ان فرمایا که

(( من القي جلباب الحياء عن وجهه فلا غيبة له ))

''جِس شخص نے حیاء کی جا درا تار دی'اس کے متعلق کچھے کہنا غیبت نہیں ہے۔''

(السنن الكبرى للبيهقي: ١٠/١٠)

## پھراییا کرو گے؟

جعفر بن محمد بن نصیر نے جنید سے روایت کی کہ میں شونیز یہ کی معجد میں ایک جنازہ کا منتظر بیٹھا کہ نماز جنازہ پڑھوں۔ اہل بغدادا ہے اپنے مدارج پر بیٹھے جنازہ کے منتظر تھے کہ میں نے ایک فقیر کو دیکھا'جس پرعبادت کرنے کے آثار دکھائی دیتے تھے، وہ لوگوں سے بھیک مانگ رہاتھا۔ میں نے دل میں کہا کہ بہتر ہوتا کہ شیخص کوئی کام کرتا، تا کہ لوگوں سے اپنے نفس کو بیجا سکتا' جب گھر واپس گیا اور میں رات کو وردیعنی رونے اورنماز وغیرہ میں مشغول ہوا،تو بہتمام اوراد بوجھل معلوم ہوئے۔

میں نے بیٹے بیٹے بیٹے میں کر دی اور میری آ کھ لگ گی کیا دیکھا ہوں کہ ای فقیر کو ایک خوان کے اویر میرے یاس لایا گیا اور مجھ سے کہا گیا کہ اس کا گوشت کھاؤ، کیونکہ تم نے اس کی غیبت کی۔ مجھ برسارا حال منکشف بوا ، تو میں نے کہا: میں نے اس کی غیبت تو نہیں کی میں نے صرف دل میں ایک بات کہی تھی۔ جواب ملا کہ تو ان لوگوں میں سے نہیں' جن سے اس قتم کی بات پندکی جائے اوراس سے معافی ما تک صبح ہوئی ، میں چکرلگا تارہا، یہاں تک کہ میں نے اے ایک جگد پردیکھا کہ یانی میں سے سنری کے ان پتوں کو چن رہا ہے، جو دھونے میں گر جاتے ہیں۔ میں نے اسے سلام کیا ،تو اس نے مجھے کہا کہ ابوالقاسم! کیا پھر الیها کرو گے؟ میں نے عرض کیا نہیں۔اس نے پھر کہا کہ خدامیری اور تیری دونوں کی مغفرت کرے۔

ابوطا ہراسفرائنی نے ابوجعفر بلخی ہے روایت کی کہ ہمارے بال بلخ کا ایک نوجوان تھا۔ وہ مجاہدہ اور عبادت کیا کرتا۔مگر ہمیشہ لوگوں کی نیبت کرتا اور کہتا: فلاں ایپا ہے، فلاں ویپا ہے۔ایک روز میں نے اسے ان ہیجڑوں کے پاس سے نکلتا دیکھا' جو لوگوں کے کیڑے دھویا کرتے تھے۔ میں نے اس ہےاس کا سب یوجیھا، کہنے لگا: بیلوگوں کو برا کہنے کی سزا ہے کہ ججھےاس حال میں ڈال دیا۔

میں ان میں ہے ایک مخنث کی محبت میں مبتلا ہو گیا ہوں اس لئے اس مخنث کی وجہ ہے میں ان کی خدمت کرتا ہوں اور يملے الوال جو مجھے اللہ کی طرف سے حاصل تھے، سب جائے رہے۔ البذا آپ اللہ سے دعا وکریں کہ مجھ پر رحم کرے۔



#### فناعت

اللَّهُ تعالَىٰ كاارشاد ہے:

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكَرٍ أَوْانْفَى وَهُوَ مُؤْمِنْ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً ﴾ (النحل:٩٧)

''جس شخص نے مومن ہونے کی حالت میں نیک عمل کیا،خواہ وہ مرد ہو یاعورت' ہم اسے ضرورا چھی زندگی عطاء سر سیار

بہت سے اہل تفسیر کا قول ہے کہ حیات طیبہ سے مراد دنیا میں قناعت ہے۔

جابر بن عبداللد في روايت كى رسول مَنْ اللَّهُ الله فرمايا:

(( القناعة كنزلا يفني ))

" قناعت نختم مون والاخزان بين " (الترغيب و الترهيب:١٢٣٦)

حضرت ابو ہریرہ نے رسول ٹائٹو کے سے روایت کی کے فرمایا

پر ہیز گار بنو ہتم سب سے زیادہ عبادت گذار بن جاؤ گے۔ قانع بنو ہتم سب سے زیادہ شکر گزار ہو جاؤ گے۔ جواپنے لئے پند کرتے ہووہ ی دوسروں کے لئے پند کرو ہتم مسلمان کہلاؤ گے۔ اپنے پڑوی سے اچھی طرح سے پیش آؤ ، تم مسلمان کہلاؤ گے۔ کم ہنسو کیونکہ بہت بنسنادل کومردہ کردیتا ہے۔ (احرجہ ابن ماجہ: ۲۱۷)

مروی ہے کیجتاج لوگ مرد ہے ہیں، ما سوائے ان کے جن کو اللہ تعالی قناعت کی عزت ہے زندہ رکھے۔

## قناعت کیا ہے؟

بشر حافی فرماتے میں کد قناعت ایک فرشتہ ہے، جومومن کے دل کے مؤاکہیں سکونت اختیار نہیں کرتا۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے میں کہ قناعت اور رضاء کا آپ میں وہی تعلق ہے، جو ورع اور زمد کا ہے۔ قناعت رضاء کی

ابتداء ہے اور ورع زمد کی۔

مروی ہے کہ جن چیزوں سے انسان کوالفت ہے،ان کے نہ ہونے پر بھی سکون ہونے کا نام قناعت ہے۔ ابو بکر مراغی فرماتے ہیں کے عقلند وہ شخص ہے 'جو دنیاوی امور کی تدبیر قناعت اور لیت ولعل کرنے سے کرے اور آخرت کے امور کی تدبیر حص اور جلد بازی سے کرے اور دین کے معاملات کی تدبیر علم اور کوشش سے کرے۔

ابوعبداللہ بن خفیف سے مروی ہے کہ مفقود چیز کی امید کوترک کرنے اور موجود چیز کے ساتھ استغفار کرنے کا نام عت ہے۔

الله تعالى كے فرمان:

﴿ لَيَرُزُقَنَّهُمُ اللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ (الحج: ٨٥)

ک تفسیر میں بعض نے کہا ہے کہ رزق حسن سے مراد قناعت ہے۔

محمہ بن علی ترندی سے مروی ہے کہ جورزق کسی انسان کی قسمت میں لکھا جا چکا ہے اس پرراضی رہنے کا نام قناعت ہے۔ نیز فر مایا کہ قناعت میہ ہے کہ تختیے جو چیز مل گئی ہے،اس پراکتفاء کرےاور جو چیز حاصل نہیں ہوئی،اس کا لا کچ نہ کرے۔ وہب فر ماتے ہیں کہ عزت اور مالداری دونوں رفیق کی تلاش میں نکلیں۔انہیں قناعت مل گئی اور وہ وہیں تھم کئیں ( کہ اب اور کسی چیز کی تلاش کی ضرورت نہیں)۔

مروی ہے کہ جس کسی میں قناعت زیادہ پائی جائے گی ،اسے ہرتتم کا شور بااچھا لگے گا اور جو شخص ہر حال میں اللہ کی طرف رجوع کرتا ہے،اللہ تعالیٰ اسے قناعت عطاء کرتا ہے۔

مروی ہے کہ ابو حازم ایک قصاب کے پاس سے گذرے۔جس کے پاس فربہ گوشت تھا۔قصاب نے ابو حازم سے کہا کہ گوشت لے لیں۔اس لئے کہ بیفربہ ہے۔انہوں نے کہا: میرے پاس تو پسے نہیں ہیں۔قصاب نے کہا کہ میں آپ کومہلت دے دوں گا۔ابو حازم نے فرمایا کہ میرانفس مجھے تم سے بہتر مہلت دے گا۔

## قانع کون شخص ہے:

کسی نے پوچھا کہ سب سے زیادہ قانع کون شخص ہوسکتا ہے؟ جواب ملا کہ وہ شخص سب سے زیادہ قانع ہے، جوسب سے زیادہ قانع ہے، جوسب سے زیادہ لوگوں کی مدد کرتا ہے اور انہیں کم تکلیف دیتا ہے۔

زبور میں ہے کہ ' قناعت کرنے والا 'خواہ بھوکا ہی کیوں نہ ہو، مالدار ہوتا ہے۔''

# يانچ چزي

مروی ہے الله تعالی نے پانچ چیزوں کو پانچ جگہوں پر رکھا ہے:

عزت کواطاعت میں۔

ذلت كومعصيت ميں۔

مصيبت كوقيام ليل ميں۔

حكمت كوخاني پيٺ ميں

اور مالداری کوفناعت میں ۔

ابراہیم مارستانی فرماتے ہیں کہ اپنی حص سے اس طرح انقام لو، جس طرح تم اپنے وشمن سے قصاص کے ذریعے بدلہ لیتے ہو۔

ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ جس نے قناعت کی 'وہ اپنے اہل زمانہ ہے آ رام میں رہا اور اپنے ساتھیوں سے سبقت لے گیا۔

> مروی ہے کہ جس نے قناعت کی ، وہ اہل زمانہ ہے آ رام میں رہااوراس نے سب پر فوقیت حاصل کی۔ کتانی سے مروی ہے کہ جس نے حرص کے عوض قناعت لی اسے عزت اور مروت مل گئی۔ نیر فرمایا کہ

> > جو خص لوگوں کے مال پرنگاہ رکھتا ہے، اس کاغم زیادہ ہوتا ہے۔

یہ شعر بھی پڑھا جاتا ہے۔

واحسن بالفتی من یوم عام ینال به الغنی کرم وجوع ' انبان کے لئے اس عاروالے دن ہے جن میں وہ مال ودولت حاصل کرے ، کرم اور بھوک بہتر ہے۔

مروی ہے کہ ایک شخص نے ایک دانا کو دیکھا کہ جو سبزی پانی کے اوپر گر پڑی تھی، وہ اسے کھار ہا تھا۔ اس شخص نے دانا سے کہا کہ اگر تو بادشاہ کی نوکری کر لیتا' تو تجھے یہ کھانے کی نوبت نہ آتی۔ دانا نے جواب دیا تو بھی اگر قنا عت کرتا تو تجھے بادشاہ کی نوکری کرنے کی ضرورت نہ ہوتی۔

مروی ہے کہ عقاب اپنی اڑنے کی جگہ میں بڑا ذی عزت ہوتا ہے۔ کسی صیاد کی نگاہ یاطمع اس کی طرف اٹھ نہیں سکتی۔ گر جب وہ کسی مردار کی جو جال میں پھنسا ہوا ہے، طمع کرتا ہے تو ائپنے اڑنے کی جگہ سے ینچے اتر آتا ہے اور جال میں پھنس جاتا ہے۔

مروی ہے کہ جب موی ملیق نے طمع کا ذکر کرتے ہوئے خطر کو کہا:

﴿ لَوْ شِئْتَ لَا تَّخَذُتَ عَلَيْهِ آجُرًا ﴾ (الكهف: ٨٧)

اگرتو حامتا تواس كى اجرت لے سكتا تھا۔ خضرنے جواب ديا:

﴿ هٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ ﴾ (الكهف: ٨٧)

اب میرے اور تہارے درمیان جدائی ہے۔

نیز فر مایا کہ جب موٹی مالیٹا نے بیالفاظ کہے' تو موٹی اور خضر کے درمیان ایک ہرن کھڑا ہو گیا۔ اس وقت دونوں بھو ک تھے۔موٹی مالیٹا کی طرف ہرن کا پہلوتھا۔ وہ بھنا ہوا نہ تھا اور جو پہلوخضر کی طرف تھا، وہ بھنا ہوا تھا۔

الله تعالى كے فرمان:

﴿ إِنَّ الْأَبُوارَ لَفِي نَعِيْمٍ ﴾ (الانفطار: ١٣) مين فيم كي تشريح مين كها كيا ب كدية قناعت ب-

اور ﴿ إِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَهِيمٍ ﴾ (الانفطار: ١٤) كَ تشر ت دنيا ك حص سي كي من ب

الله تعالى كفرمان ﴿ فَكُ رَفَيْتِ ﴾ (البلد: ١٣) كى تشريح يدكى كى به كداس سے مرادطمع كى ذلت سے كردن كوآ زادكرنا

-4

﴿إِنَّمَا يُوِيْدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ اَهُلَ الْبَيْتِ﴾ (الاحزاب:٣٣) ميں رجس كى تشريح بخل اورطع سے كى كئ

ہےاور

﴿ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيْرًا ﴾ (الاحزاب:٣٣) عدمراد سخاوت اورايثار كماته ياك كرنا بـ

﴿ هَبْ لِنَي مُلْكًا لا يَنْبَغِي لاَحَدِيمِ مِنْ 'بَعْدِي ﴾ (ص:٥٦) كي تفيريس ملك عمراد قناعت كامقام بـ

مطلب بیہ ہے کہ اے اللہ! مجھے قناعت کا وہ مقام عطاء فر ما'جس میں میں اور وں سے متاز رہوں اور جہاں میں اے اللہ! تیری قضا پر راضی رہوں۔

﴿ لَأُعَذِّبَنَهُ عَذَاباً شَدِیْداً ﴾ (النمل: ٢١) كَيْفير مِن كَها كيا بكاس مراديه بكه مِن تم سے قناعت سلب كر دوں گا اور تخصّط مِيں مِتلا كردوں گا۔ بالفاظ ديگر مِيں الله سے درخواست كروں گا كہ تخصے ايسا كردے۔

کسی نے ابویزیدسے بوچھا کہ تو اس مقام پر کیونکر پہنچا؟ فرمایا کہ میں نے دنیا کے اسباب کوجمع کر کے قناعت کی ری سے باندھ دیا۔ پھرصدق کی منجنق میں رکھ کرناامیدی کے سمندر میں پھینک دیا۔ لہذا میں آ رام میں رہا۔

عبدالوہاب فرماتے ہیں کہ جج کے موسم میں 'میں جنید کے پاس ہیٹھا ہوا تھا اور ان کے ارد گرد مجمیوں اور مولدین کا ایک گروہ بیٹھا ہوا تھا۔ ناگاہ ایک شخص پانچ سودینار لایا اور ان کے سامنے رکھ کرعرض کیا کہ ان کوشتا جوں میں تقسیم کرد ہجئے۔ جنید نے پوچھا: کیاتمہارے پاس اور بھی دینار ہیں؟ اس نے جواب دیا: میرے پاس بہت ہیں۔ پھر جنید نے کہا: کیا تو اور بھی لینا چاہتا ہے؟ اس نے کہا: ہاں۔ اس پر جنید نے کہا کہ انہیں لے جا۔ کیونکہ تجھے ان کی ہم سے زیادہ ضرورت ہے اور ان دیناروں کو قبول نہیں کیا۔



# توكل

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْيُهُ ﴾ (الطلاق: ٣)

''جوالله پراعتادر کھتا ہے،اللہ اس کے لئے کافی ہے۔''

نيز فرمايا:

﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلُيَتَوَكَّلِ الْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ (التوبة: ١٥)

''متوکلین کو چاہئے کہ اللہ پراعما در کھیں۔''

نيز فرمايا ـ

﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴾ (المائدة: ٢٣)

"اگرتم مومن بهوئة الله ير بمروسه كرو"

عبدالله بن مسعود نے رسول ا کرم ملی فی کم سے روایت کی کہ

مجھے جج کے موسم میں تمام امتیں دکھلائی گئیں میں نے اپنی امت کود یکھا کہ دشت وجبل کو پر کئے ہوئے ہیں۔ مجھے ان کی

كثرت اوران كى بيئت بهت بسندآئى مجھے يو جھا گيا كيا تواس پرراضى ہے؟ توميں نے جواب ديا: ہاں۔

فرمایا: ان کے ساتھ ستر ہزار اور ہول گے جو بغیر حساب کے جنت میں جائیں گے، جو نہ تو اپنے جسموں کو (علاج کے لئے ) داغتے ہیں 'نشگون لیتے ہیں اور نہ جھاڑ پھو تک کرواتے ہیں ، بلکہ وہ اپنے رب پر بھروسہ کئے رہتے ہیں۔

اس پر عکاشہ بن محصن اسدی نے اٹھ کرعرض کیا : یا رسول الله مَنَاتِیْتِا الله سے دعاء سیجئے کہ مجھے ان لوگوں میں سے بنا دے۔رسول مَنَاتِیْتِ اِنْ دعا کی۔ پھر ایک اور شخص اٹھا اور عرض کیا : یا رسول اللهُ مَنَاتِیْتِ الله سے درخواست سیجئے کہ مجھے بھی ان لوگوں میں بنا دے۔ رسول مَا الله المارية على الله تجمه برسبقت لے گیا۔ (احرجه البحاری: ۲۰۱ ، ۱۰ ، مسلم: ۲۲)

### متوكلين كي علامات: ً

عمر بن سنان نے مہل بن عبداللد کی حکایت بیان کی کہ مہل نے فر مایا کہ

متوکل کی تین علامتیں ہیں:

وہ نہ تو کسی سے مائگے۔

نهکسی چیز کورد کرے اور

نہاینے پاس کچھرو کے روکھے۔

ابومویٰ دبیل سے مروی ہے کہ سی شخص نے بایزید بسطامی سے بوچھا کہ تو کل کیا ہے؟

انہوں دنے مجھ سے بوجھا تہاری کیا رائے ہے؟ میں نے کہا کہ صوفیاء کا قول ہے کہ اگر درندے اور سانپ تمہارے دائیں بائیں ہوں تب بھی اس سے تمہار اباطن متزازل نہ ہو۔

ابویزید نے فرمایا۔ٹھیک ہے، قریب قریب یہی بات ہے۔ گراہال جنت 'جنت سے بہرہ اندوز ہورہے ہوں اور دوزخی دوزخ کے عذاب میں مبتلا ہوں۔ پھرتم ان دونوں میں امتیاز کرنے لگو، توتم متوکلین کی صف میں سے نکل جاؤ گے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے:

توکل کا پہلا مرتبہ یہ ہے کہ بندہ اللہ کے سامنے ہو،جس طرح عنسل دینے والے کے سامنے مردہ ہوتا ہے کہ جس طرح جا ہتا ہے،اسے بالٹتا ہے 'نہ وہ حرکت کرسکتا ہے' نہ کوئی تدبیر۔

حرون سِيَنَة فرمات بي كه الله پراعماد كرنے كا نام توكل ہے۔

انہی مشائخ میں سے احمد بن خطرویہ میشن<sup>ی</sup> فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے حاتم اصم سے پوچھا کہ آپ کہاں سے کھاتے یں؟ فرمایا:

﴿ وَلِلَّهِ خَزَائِنُ السَّمُواتِ وَالْآرْضِ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِيْنَ لَا يَفْقَهُوْنَ ﴾ (المنافقون:٧)

''اللہ ہی کے لئے زمین وآ سان کے خزانے ہیں۔ مگر نفاق والے نہیں سمجھتے!''

# توكل كاتعلق دل كے ساتھ ہے:

توکل کا مقام دل ہے۔ جب بندے کے دل میں بیہ بات اچھی طرح بیٹھ جائے کہ تقذیر اللہ کی طرف سے ہے تو پھراگر کوئی چیزمشکل ہوتو اس کی تقذیر ہے ہوگی اور اگر کوئی چیز اتفاقیہ ل جائے 'یا آسان ہو' تو وہ بھی اللہ ہی کے آسان کرنے سے آ سان ہوگی۔لہذااس صورت میں ظاہری حرکات وکوشش تو کل کے موافق نہ ہوں گے۔

انس بن ما لک سے مروی ہے کہ ایک ناقہ سوار آیا اور عرض کیا: یا رسول اللہ! کیا میں اس اوٹٹی کوچھوڑ دوں اور اللہ پر بھروسہ کئے رہوں۔ آنخضرت مَنْ اللّٰهِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ ا

> اس کی ٹانگوں میں رسی باندھ دو، پھر اللہ پر بھروسہ کرو۔ (احرجہ الترمذی: ۲۰۱۷، ۱۰، ماجہ: ۷۳۱) ابراہیم خواص بیان کرتے ہیں کہ جس کا بھروسہ خوداس کی ذات پر صبح ہے، اس کا بھروسہ غیر پر بھی صبح ہوگا۔

بشر حافی بیان کرتے ہیں کہ لوگوں کا دعویٰ ہے کہ وہ اللہ پر بھروسہ کرتے ہیں، حالانکہ ان کا بید دعویٰ غلط ہے۔ اگر ان لوگوں کواللہ پر بھروسہ ہوتا' تو بیلوگ ان تمام امور پر رضاء مند ہوتے' جواللہ تعالیٰ ان کے ساتھ کرتا ہے۔

یجیٰ بن معاذ فرماتے ہیں کہ انسان اس وقت متوکل ہوتا ہے، جب وہ اللہ کواپناوکیل بنانے پر راضی ہو۔

انہیں بزرگوں میں سے ابراہیم بن خواص سے مروی ہے کہ میں ایک دفعہ جنگل میں جارہاتھا کہ آ واز سنائی دی۔ میں اس کی طرف متوجہ ہوا' تو کیا دیکھیا ہوں کہ ایک بدوی جارہا ہے۔ اس نے مجھ سے کہا: اے ابراہیم! ہمارے ہاں تو کل ہے۔ ہمارے ہاں قیام کرو، تا کہ تمہارا تو کل درست ہو جائے۔ کیا مجھے معلوم نہیں کہ تمہارا کسی شہر میں داخل ہونے کی امید کرنا' جہاں مختلف قتم کے کھانے مل جاتے ہوں' مجھے اس شہر میں مقیم ہونے پراکساتا ہے۔ شہروں سے امید منقطع کر لواور تو کل کرو۔

ابن عطاء سے کس نے دریافت کیا کہ توکل کیا ہے؟

فرمایا: اس کے باوجود کہتہیں اسباب کی اشد ضرورت ہے۔اگرتم اسباب کی طرف جانے کے لئے بے چین نہ ہوئے اور باوجود اس کے کہتم اسباب و ذرائع کو استعال میں لا رہے ہو، پھر بھی تم اس سکون واطمینان سے' جوتمہیں حق کے ساتھ حاصل ہے' نہ ہے تو تم میں تو کل ہے۔

## و کل کی شرط:

ابوتر ابخشی بیان کرتے ہیں کہ بندوں کواللہ کی بندگی میں لگائے رکھنا اور دل کاتعلق رب کے ساتھ ہونا اور اللہ تعالی کی طرف سے حفاظت پرمطمئن ہونا۔لہٰذااگر اسے کوئی چیز مل جائے 'تو وہ اس کا شکر بیاداء کرے اور اگر کوئی چیز نہ ملے 'تو صبر کرے۔

ذوالنون بیان کرتے ہیں کہ تو کل یہ ہے کہ تو نفس کی تدبیر کرنا چھوڑ دے اور اپنی طاقت وقوت سے بیزاری کا اظہار کرے، بندہ تو کل کی طاقت اس وقت رکھ سکتا ہے' جب اے معلوم ہو کہ اللہ تعالیٰ ان کاموں کو'جن میں وہ لگا ہوا ہے' جانتا اور دیکھتا ہے۔



انہیں بزرگوں میں سے الکتانی فرماتے ہیں کہ میں نے ایک شاطر کو جوجمل عائشہ کے نام سے مشہور تھا ،دیکھا اسے کوڑے لگائے جارہے ہیں۔ میں نے پوچھا کہ مار کا درد کب آسان ہوجاتا ہے؟ اس نے جواب میں کہا کہ جب وہ مخص جس کی خاطر ہمیں مارا جاتا ہے، ہمیں و کھے رہا ہو۔

انبی مشائخ میں سے جسن بن منصور نے ابراہیم خواص سے دریافت کیا کہ تونے ان سفروں اور جنگلوں کو طے کرنے کے دوران کیا کام کیا؟

جواب دیا میں توکل میں پڑارہا، تا کہ توکل پر میرانفس صحح ہو جائے۔حسین نے کہا تو نے آپی عمرایے باطن کو آباد کرنے میں گذاری۔ توحید باری تعالیٰ میں اینے آپ کوفنا کرنا کہاں گیا؟

ابود قاق بیان کرتے ہیں:

زندگی کی فکر'ایک دن تک چھوڑ نا اورکل کاغم نہ کرنا ، پھر فر مایا یہ ایسا ہے جیساسہل بن عبداللہ میسیڈ نے فر مایا کہ تو کل یہ ہے کہ جو پچھالند جاہے تو اس کے ساتھ انبساط اور انس محسوں کرے۔

انہی بزرگوں میں سے ابو یعقوب نہر جوری سے مروی ہے کہ کمال حقیقت کے ساتھ اللہ برتو کل تو وہی تھا، جوحضرت ابراہیم ملیلانے جبرائیل سے فرماما تھا:

اما اليك فلا مجھةم سے كوئى ماجت نہيں ہے۔

اس لئے کہان کانفس تو اس وقت اللہ کے ساتھ غائب تھا۔

لہذا انہیں اللہ کے ساتھ کوئی اور دکھائی ہی نہ دیتا تھا۔

ایک مخص نے ذوالنون مصری سے دریافت کیا کوتوکل کیا ہے؟ فرمایا:

تمام خدا ؤں کو جو ماسوائے اللہ ہوا تار پھینکنا اور اسباب و ذرائع کوتو ڑ ڈالنا ،

م سائل نے عرض کیا: ذرا مزید وضاحت فرمادیں تو فرمایا:

تو کل پیر کنفس کو بندگی میں ڈال دینا اور دل کورب العزت کے ساتھ لگا دینا۔

کسی مخص نے حمدون قصار ہے تو کل کے بارے میں سوال کیا ' تو انہوں نے فرمایا:

اگرتمهارے پاس دس ہزار درہم ہوں اورتمہارے ذمدایک دان بھی قرض ہو، تو تمہیں ڈرر ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ میں مر جاؤں اور بیقرض میرے ذمے رہ جائے اور برعکس اس کے تمہارے ذمے دی ہزار درہم کا قرض ہواورتم اتنی رقم نہ چھوڑ کر مرے جواس قدر قرض کو بورا کردے، تو تو پھر بھی مایوں نہ ہو کہ اللہ تعالیٰ تمہاری طرف ہے اسے اداء کردے۔

الك فخص نے ابوعبداللہ سے توكل كے بارے ميں دريافت كيا، تو انہوں نے فرمايا:

ہر حالت میں اللہ کے ساتھ تعلق ہونے کو تو کل کہتے ہیں۔ سائل نے عرض کی اور وضاحت سیجیے ' تو فرمایا کہ تو کل یہ ہے كرتو براس سبب كوترك كرد، وكرك دوسر سسب تك يهنيائ - يهال تك كه خود حق تعالى اس سب كاوالى بن جائ ـ سهل بن عبدالله كا قول:

سهل بن عبدالله روايت كرتے ہيں:

توكل آخضرت مَنْ اللَّيْزَاكا حال تقااوركسب آب مَنْ اللَّيْزَاكى سنت ب جو آخضرت مَنْ اللَّيْزَاك حال يررب،اي آب مَنْ اللَّيْزَاك سنت کوترکنہیں کرنا جاہے۔

## ابوسعىدخراز كاقول:

ابوسعیدخراز سے مروی ہے کہ تو کل'بغیر سکون کے اضطراب اور بغیراضطراب کے سکون کا نام ہے۔

کہاجاتا ہے کہ توکل یہ ہے کہ تیرے نزدیک دنیا کی کثرت وقلت یکساں ہو۔

## ابن مسروق مِنْ اللهُ كا قول:

ابن مسروق سے مروی ہے کہ اللہ تعالی کے احکام اور اس کی قضاء کے سامنے سرتسلیم خم کرنا 'تو کل ہے۔

انہیں بزرگوں میں سے ابوعثان حیری سے مروی ہے کہ اللہ تعالی پر اعتاد کرتے ہوئے اللہ پر ہی کفایت کرنے کا نام

حسین بن منصور روایت کرتے ہیں کہ چمچے متوکل وہ خص ہے کہ جب تک شہر میں اس سے زیادہ حق دارلوگ موجود ہوں وہ بلاضر ورت کوئی چنز نہ کھائے۔

ابن الی شخ نے عمر بن سنان سے روایت کی ہے کہ ابراہیم خواص ہمارے پاس سے گذر رہے تھے ،ہم نے ان سے درخواست کی کہ جو عجیب ترین واقعہ آ پ کے سفروں میں پیش آیا ہوئیان فرمائیں۔

فرمایا خضر ملیلا مجھے ملے اور مجھ سے ساتھ دینے کو کہا۔ مجھے خطرہ لاحق ہوا کہ ان کے پاس اطمینان سے رہنے سے کہیں میرے تو کل میں فرق نہ آ جائے ،الہٰذا میں نے ان کا ساتھ چھوڑ دیا۔

### سېل کا قول:

سهل بن عبدالله ي توكل كمتعلق دريافت كيا كيا تو فرمايا:

متوکل وہ چخص ہے جس کا دل اللہ کے سواتمام لوگوں ہے تعلق چھوڑ کرصرف اللہ کے ساتھ زندہ رہے۔

#### BANGE THE BONGS

### مراتب توكل:

استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ تو کل کے تین مراتب ہیں :

ا) توکل (۲) سلیم (۳) تفویض

چنانچیمتوکل کواللد تعالی کے وعدے پراطمینان ہوتا ہے اور تسلیم کے درجے والا اس پراکتفاء کرتا ہے کہ اللہ تعالی کواس کی حالت کاعلم ہے اور تفویض والا اللہ کے حکم پر راضی ہوتا ہے، خواہ اس کے موافق ہوئیا مخالف۔

وفدىيفرماتے بيں كيوكل ابتداء باسليم درمياني درجداورتفويض انتهائي درجه بـ

دقاق سے توکل کے متعلق دریافت کیا او فرمایا بغیرطمع کے کھانے کوتوکل کہتے ہیں۔

# يين معاذ كاقول:

یجیٰ بن معاذ بیان کرتے ہیں کہ صوف پہننا دکان کی مانند ہے اور زمد کی با تیں کرنا پیشہ وری اور قافلوں کے ساتھ چانا اسباب (کے اختیار کرنے کے مترادف ہے) اور بیتمام امور دنیاوی علامات واسباب ہیں۔

ایک مخف شبلی مُؤشّد کے پاس آیا اور کثیرالعیال ہونے کی شکایت کی تو فرمایا :گھر جا کران تمام لوگوں کو گھر سے نکال دو، جن کارزق اللّٰدتعالیٰ کے ذھے نہیں ہے۔

محمہ بن الحسین نے بہل بن عبداللہ ہے روایت کی ہے کہ جس نے تگ و دوکرنے پرکسی کوطعن کیا ،اس نے سنت پرطعن کیا اور جس نے توکل پرطعن کیا ۔ اور جس نے توکل پرطعن کیا ،اس نے ایمان پرطعن کیا۔

ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ میں نے مکہ کے راستے میں ایک وحثی محض کود یکھا 'تو میں نے کہا:

تو انسان ہے یا جن -اس نے جواب دیا: میں جن ہوں ۔ میں نے پوچھا: کہاں جارہے ہو؟ کہا: مکہ کو۔

میں نے پوچھا: کیا زادراہ کے بغیر ہی؟جواب دیا کہ ہم میں بھی بعض ایسے لوگ ہیں، جو خدا پر تو کل کرتے ہوئے سفر کرتے ہیں۔میں نے پوچھا: تو کل کیا ہے؟ جواب دیا:اللہ سے (کسی چیز کا)لینا۔

فرعانی سے مروی ہے کہ ابراہیم خواص تو کل میں یکتا تھے اور اس بارے میں دقیق باتیں کیا کرتے تھے۔اس کے باوجود اپنے ساتھ ہمیشہ سوئی، دھا کہ لوٹا اور قینچی رکھتے تھے۔کسی نے ان سے کہا:اے ابوا کتی! آپ تو ہر چیز سے اپنے آپ کورو کتے ہیں۔ یہ چیزیں کیوں اٹھاتے کھرتے ہیں؟

فرمایا: اس میم کی چیزوں سے توکل میں کوئی فرق نہیں آتا۔ کیونکہ ہمارے ذمہ اللہ کے بہت سے فرائض ہیں اور فقیر کے پاس صرف ایک کیڑا ہوتا ہے۔ بسا اوقات یہ کیڑا بھٹ جاتا ہے، البذا اپنے پاس سوئی دھا کہ نہ ہوئو ستر کے کھل جانے کا اندیشہ تصوف كارنا اعلينا المناه المناهدين ا

ہے جس ہے نماز فاسد ہو جائیگی۔

اسی طرح اگرآ بے کے پاس لوٹا نہ ہواتو طہارت فاسد ہونے پر یاکی کیونکر حاصل کی جاسکتی ہے۔ لہذا اگر کوئی فقیر تمہیں لوٹے اورسوئی دھا گے کے بغیر دکھائی دے توسمجھلو کہاں کی نمازکیسی ہوگی؟

استاد ابوعلی دقاق بیان کرتے ہیں کہ تو کل مونین کا خاصہ ہے اور شلیم اولیاء کا 'تفویض موحد ین کا ،البذا تو کلعوام کی صفت تھبری۔ تشلیم خواص کی ،اور تفویض خواص الخواص کی۔

نیز فرمایا: تو کل انبیاء کی صفت ہے، شلیم حضرت ابراہیم علیلا کی ، اور تفویض آنحضرت مُلَاثِیَّا کی۔

### ابوجعفر حداد كانوكل:

محد بن عبداللہ ابد چیفر الحداد سے روایت کرتے ہیں کہ میں دس سے پچھاو پر سالوں تک تو کل کاعزم کئے رہا۔ مگر بازار میں مزدوری کرتا رہااور ہرروزاپی مزدوری لیتا۔ مگراس میں سے پانی کا گھونٹ تک نہ پیتااور نہ حمام کی آیدنی لیتا۔ نیز میں فقراء کے پاس آتا اور میں خودا س طرح رہتا۔ (لیمن اپن حالت کولوگوں سے چھیائے رہتا)۔

حسن سے مروی ہے کہ میں نے نظے یاؤں چودہ ج کئے یاؤں میں جب کا نٹا چجتا اور در دمحسوں ہوتا 'تو میں یاد کرتا کہ میں نے عہد کیا ہے کہ اللہ پر تو کل کروں گا۔ یہ کہہ کر میں زمین پر یاؤں رگڑتا اور چل پڑتا اور کا نٹانہ نکالتا۔ ابوحمزه كانوكل:

محد بن عبداللہ الواعظ خیر النساج ہے روایت کرتے ہیں کہ میں نے ابوتمزہ کو سنا کہ فرمارے تھے کہ مجھے سیر ہو کرجنگل میں جانے سے شرم آتی ہے۔ جب میں نے اللہ برتو کل کرنے کا عبد کررکھا ہے تو کہیں سیر ہوکر (عبادت کرنے میں ) کوشش کرنامپراتوشہ نہ بن جائے۔

### حمدون كا توكل:

کسی نے حمدون ہے تو کل کے متعلق سوال کیا' تو فر مایا کہ

یہ ایک ایسامرتبہ ہے جس تک میں ابھی تک نہیں پہنچا اور وہ خص جس کے ایمان کا حال ابھی درست نہیں ہوا، تو کل کے متعلق کیے بات کرسکتا ہے؟

کہتے ہیں کہ اللہ پرتو کل کرنے والے کی مثال اس بچے کی سے کہ جے اپنی والدہ کے بیتانوں کے سواکسی اور جائے پناہ کا پیتنہیں، یمی حال متوکل کا ہے کہاہے راہ ملتی ہے تو صرف خدا کی۔



#### تو کل صوفیاء کا شعار ہے:

کسی صوفی ہے مروی ہے کہ میں جنگل میں تھا کہ ایک قافلہ آیا اور اس نے اپنے آگے ایک شخص کو دیکھا ، میں تیزی ہے چل کر اس تک پہنچا ، دیکھا تو وہ ایک عورت تھی۔جس کے ہاتھ میں لاٹھی تھی اور آ ہستہ آ ہستہ چل رہی تھی۔

میں نے سمجھا کہ وہ تھک گئی ہے۔ لبذا میں نے اپنی جیب میں ہاتھ ڈالا اور بیس درہم نکال کر پیش کیے اور کہا کہ ان درہموں کو لے اور وہاں تھر جا۔ یہاں تک کہ قافلہ آجائے اور ان درہموں سے جانور کرایہ پر لے لے اور اس کے بعد میر ب پاس رات گزارے، تا کہ میں اس کی حالت سنوار سکوں ، اس عورت نے ہوا میں ہاتھ سے اشارہ کیا اور اس کے ہاتھ میں دیناری دینار تھے اور کہنے گئی تم تو جیب سے درہم نکالتے ہواور میں غیب سے لیتی ہوں۔

#### کئی دن سے زمزم کو بوجتا تھا!

ابوسلیمان دارانی نے مکے میں ایک شخص کودیکھا'جوسوائے زمزم کے پانی کے گھونٹ کے پچھاور کھا تا پیتا نہ تھا۔کسی روز انہیں ایسے دیکھتے گزر گئے۔ایک دن ابوسلیمان نے ان سے کہا فرض کرواگر زمزم کا پانی خشک ہوجائے' تو تم کیا ہوگے؟

اس پراس شخص نے اٹھ کرسر کو بوسہ دیا اور کہا خداتمہیں نیک جزاء دے تو نے مجھے راہ راست پر لا کھڑا کیا۔ کیونکہ میں تو کی دن سے زمزم کو یو جماتھا۔ یہ کہہ کروہ چل دیا۔

### توكل توجه الى الله سے نه چھيرے:

ابراہیم راہیم رائی خواص فرماتے ہیں کہ میں نے شام کے راستہ میں ایک نوجوان کود یکھا۔ جو بڑے اچھے اخلاق والا تھا۔ مجھ سے کہنے لگا کہ کیاتم میری صحبت میں رہنا جا ہے ہو؟

میں نے کہا: میں تو بھوکار بتا ہوں۔ کہنے لگا: اگر تو بھوکار بے گا، تو میں بھی بھوکار ہوں گا۔

چاردن اس طرح گزر گئے۔اس کے بعد ہمارے پاس کہیں سے کوئی چیز آگئ تو میں نے اسے کہا آؤ کھا او۔اس نے جواب دیا کہ میں تو عہد کر چکا ہوں کہ کی کے ذریعے سے کوئی چیز نہ اوں گا۔

میں نے کہا: اے بچے! تم نے تو بہت باریک بات کہی۔ کہنے لگا: اے ابراہیم! میری جھوٹی تعریف نہ کرو۔ کیونکہ پر کھنے والا تمہارے مال اور تو کل کوخوب جانتا ہے۔

پھر کہنے لگا: توکل کا کمتر درجہ میہ ہے کہ اگر چہ تخجے فاقہ پر فاقہ آئے ، پھر بھی تیرا دل اللہ تعالیٰ کے سواکس اور کی طرف توجہ نہ کرے۔

مروی ہے کہ تمام شکوک کے رفع ہوجانے اور ملک الملوک و (تمام معاملات ) سوینے کا نام تو کل ہے۔

#### SOCIETY OF THE SOCIETY OF

#### حیله کوترک کردو:

مروی ہے کہ کچھلوگ جنید کے پاس آئے اور کہا: ہم رزق کہاں ڈھونڈیں؟ تو فر مایا کہ اگر تمہیں معلوم ہے کہ وہ کون ی جگہ ہے؟ تو ڈھونڈلو۔

پھر کہنے لگے کہ ہم اللہ سے مانگیں گے۔

فرمایا کداگر تمہارا خیال یہ ہے کہ وہ تمہیں بھول گیا ہے تواسے یاد کرا دو، پھر کہنے لگے کہ ہم گھر کے اندر پڑے رہے اور اللہ پر توکل کرتے ہیں تو فرمایا کہ اللہ کو آزمانا اس بات کی دلیل ہے کہ تمہیں شک ہے۔

کہنے گگے چرکیا حلہ کیا جائے؟ جنیدنے فرمایا کہ حیلہ کوترک کردیا جائے۔

ابوسلیمان دارانی نے احمد بن ابی الحواری سے کہا کہ اے احمد! آخرت کے راستے بہت سے ہیں اور تہمارے شیخ (پیر) کو ان میں سے بہت سے راستوں کا پیتہ ہے، سوائے تو کل کے کہ میں نے ان سے اس کی بوبھی نہیں سوکھی۔

مروی ہے کہ تو کل یہ ہے کہ جو پچھاللہ کی قدرت میں ہے تو اس پر بھروسہ کرے اور جو پچھلوگوں کے پاس ہے تو اس سے ناامید ہوجائے۔

نیز فر مایا کہ طلب رزق کا تقاضا کرنے میں غور وفکر کرنے سے اپنے باطن کو فارغ رکھنا ہی تو کل ہے۔

کی نے حارث محاسی سے دریافت کیا کہ آیا متوکل خص کوطع لاحق ہوتی ہے یانہیں؟

فرمایا طبیعت کے تقاضے کے مطابق کچھ خطرے (طبع وغیرہ کے ) اسے لاحق ہوتے ہیں۔ گر اسے کچھ نقصان نہیں پنچاتے 'طبع کو ساقط کرنے میں تقویت حاصل کرنے کے لئے اسے چاہئے کہ لوگوں کے پاس جو پچھ بھی ہے، اس سے ناامید ہو جائے۔

مروی ہے کہ جنگل میں نوری کو بھوکہ لگئ تو انہیں غیب سے نداء آئی کہ تمہارے نزدیک کون می چیز بہتر ہے؟ سبب یا کفایت؟ جواب دیا: کفایت 'جس کی کوئی انتہائہیں۔ چنانچیستر ہ دن تک اسی طرح بغیر کھانے کے رہے۔

ابوروذباری ہے مروی ہے کہ جب پانچ دن کے بعد فقیریہ کہے کہ میں بھوکا ہوں' تو اسے مجبور کرو کہ بازار میں جا کر کام سرےاور کمائے۔

# ابوتراب تخشى اورايك صوفى:

مروی ہے کہ ابوتر اب نخشی نے ایک صوفی کوجس نے تین دن کچھ نہ کھایا تھا، دیکھا کہ اس نے تر بوز کے تھلکے کی طرف ہاتھ بڑھایا۔اس پر انہوں نے فرمایا جاباز ار میں جاکر کوئی پیشدا ختیار کر' کیونکہ تجھ میں تضوف کی صلاحیت نہیں پائی جاتی۔



ابولیقوب اقطع بھری سے مروی ہے کہ ایک بارحرم میں میں دس دن تک بھوکا رہا۔ جس سے میں نے ضعف محسوں کیا۔ دل میں خیال آیا او میں جنگل کی طرف نکل گیا کہ شاید کچھ کھانے کول جائے ، جس سے اپنی کمزوری کوسکون دے سکوں۔

مجھے ایک گرا پڑاشلجم دکھائی دیا۔ میں نے اسے اٹھالیا۔ گر دل میں نفرت پیدا ہوئی۔ ایبا معلوم ہوتا تھا کہ کوئی شخص مجھ سے یوں کہدر ہا ہے کرتو دس دن بھوکا رہا اور اس کے بعد کیا تمہاری قسمت میں ایک خراب شلحم ہی لکھا ہے۔

لہذامیں نے اسے پھینک دیا اورمسجد میں چلا گیا۔ وہاں جا کر پیٹھ گیا۔اس ونت ایک عجمی آ کر میرے سامنے بیٹھ گیا اور اس نے آ کرایک صندوقی رکھ دیا اور کہنے لگا: یتمہاراہے؟ میں نے پھر یو چھا تم نے یہ کیے میرے لئے مخصوص کردیا؟

کہنے لگا: ہم دس دن سے سمندر میں سفر کررہے تھے اور کشتی ڈو بنے کے قریب ہوگئی تھی۔ ہم میں سے ہرایک نے نذر مانی کہاگراللہ تعالیٰ ہمیں نجات دے تو کوئی چیز صدقہ میں دیں گے۔ چنانچہ میں نے بھی نذر مانی کہاللہ تعالیٰ مجھے نجات دے تو حرم کے مجاور میں سے جس شخص پر پہلے نظر پڑے گی' اسے میں بیصدقہ کے طور پر دوں گا اور آپ ہی پہلے شخص ہیں' جس سے میری ملاقات ہوئی ہے۔

> میں نے کہا: اسے کھولو کھولاتو اس میں مصری میدے کا کیک چھلے ہوئے بادام اور قند سفید کی ولیاں تھیں۔ میں نے پچھاس میں سے لے لیا اور پچھاس میں سے لیا اور کہا کہ باقی اپنے بچوں کے لئے جاؤ۔ بان کے لئے میری طرف سے تھنہ ہے۔

اس نے اسے قبول کرلیا۔ اس پر میں نے اپنے ول سے کہا کہ تمہارارزق دس دن سے تمہاری طرف آرہا ہے اور تو اسے وادی میں ڈھونڈ رہاہے۔

ابو بررازی سے مروی ہے کہ میں ایک بارممشاد د نیوری کے پاس تھا کہ قرض کا ذکر جھڑ گیا۔ممشاد فرماتے ہیں کہ اس وقت میرے ذمے کچھ قرض تھا، جس کی وجہ سے میں مغموم ساتھا۔ اس کے بعد میں نے خواب میں کسی کو کہتے سا: اے بخیل! تم نے صرف ای قدررقم ہم پراعتاد کرتے ہوئے لی؟ لے جاؤ اور ہم دیئے جائیں گے۔اس واقعہ کے بعد میں نے نہ کسی سزی فروش سے حساب کیا اور نہ کسی قصاب سے اور نہ کسی اور سے۔

بنان حمال سے مروی ہے کہ میں مکہ کی راہ میں جارہا تھا۔ اس وقت میں مصرے آیا تھا اور میرے ساتھ زادراہ تھا۔ ایک عورت میرے یاس آئی اور کہنے لگی: اے بنان! تم تو مزدور (حمال) ہو۔اپنی پیٹے پرزادراہ اٹھائے پھرتے ہواور خیال کرتے ہو کہاللہتم کورزق نہ دےگا۔

فر ماتے ہیں کہ بین کر میں نے اپنازادراہ بچینک دیا اور پھر تین دن تک پچھ کھانے کو نہ ملا۔ اس کے بعد مجھے راستے میں

ا یک پازیب ملی۔ میں نے دل میں کہا کہ اسے اٹھالوں۔ شاید اس کا مالک مل جائے ، ہوسکتا ہے کہ وہ مجھے پچھ دے دے۔

پھر میں بیاسے واپس کر دوں، دیکھا تو پھر وہی عورت موجود ہے اور کہدری ہے کہتم تو تا جر ہو، دل میں کہتے ہو کہ شاید اس کا مالک آ جائے اور میں اس سے پچھلوں۔

پھراس عورت نے کچھ درہم میری طرف چھنکے اور کہنے گی: ان کوخرج کرلو۔ یہ درہم مکہ تک چہنچنے کے لئے میرے لئے کافی ہیں۔

#### بنان اورلونڈی کا قصہ:

مروی ہے کہ بنان کواپی خدمت کے لئے ایک لونڈی کی ضرورت پڑی۔اس نے بے نکلفی ہے اس کا ذکر اپنے بھائیوں سے کر دیا۔انہوں نے رقم جمع کر لی اور کہا: یہ لو۔ایک گروہ آرہا ہے، جولونڈی ہمیں پیند آگئ اس کوخریدلیں گے۔ جب وہ گروہ آگیا تو ان سب نے ایک لونڈی خرید نے برا تفاق رائے کیا اور کہا: یہی اس کے لئے مناسب ہوگی۔

اس کے مالک سے جب قیمت پوچھی تو اس نے جواب دیا کہ یہ بیچنے کے لئے نہیں ہے۔ انہوں نے جب اصرار کیا 'تو کہنے لگا کہ سمر قند سے ایک عورت نے بیلونڈی بطور تھند کے بنان حمال کے لئے بھیجی ہے 'میں اس لونڈی کو بنان کے پاس لے گیا ادر سارا قصہ بیان کیا۔

# بشرحافی کا توکل:

محمد بن عبدون نے حسن خیاط سے روایت کی کہ ایک بار میں بشر حافی کے پاس تھا کہ لوگ آئے اور انہوں نے بشر کوسلام کیا۔ بشر نے پوچھا: تم لوگ کہاں سے آئے ہو؟ انہوں نے جواب دیا کہ ہم شام سے آپ کوسلام کرنے کے لئے حاضر ہوئے میں اور حج کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ بشر حافی نے فر مایا کہ خدا تمہاری سعی قبول فر مائے۔ انہوں نے پھر عرض کیا: آپ بھی ہمارے ساتھ چلیں؟

فرمایا تین شرطول برتمهار بساته چلول گا:

مہلی میاکہ ہم ساتھ کوئی چیز نہ لے جائیں گے۔

دوسری مید که کسی سے کوئی چیز ند مانگیں گے۔

اور تیسری یہ کہ کوئی شخص دےگا' تو پھر بھی قبول نہیں کریں گے۔

انہوں نے جواب دیا: پہلی اور دوسری شرط ہمیں منظور ہے۔ گرتیسری شرط کہ کوئی ہمیں دے تو قبول نہ کریں ۔ اس کی طاقت نہیں رکھتے۔ اس پر بشرنے فرمایا کہتم تو پھر دوسرے حاجیوں کے زادراہ پر تو کل کرکے نکلے ہو ( یعنی اللہ پر تو کل نہیں ہے )۔

فقراء کی اقسام:

اس کے بعد فرمایا اے حسن افقیر تین قتم کے ہوتے ہیں :

ایک وہ جونہ کس سے مانگتا ہے اور کوئی دے بھی تولیتانہیں۔ بیفقیرروحانی ہے۔

دوسراوہ جوخودتو مانگانہیں۔ مگر اگر کوئی دے دے تو قبول کر لیتا ہے۔ اس مخص کے لئے بارگاہ رب العز ۃ سے دستر خوان لگائے جائیں گے۔

اور تیسرا وہ ہے جو مانگتا بھی ہے اور اگر کوئی اسے دے دے تو صرف اپنی ضرورت پر قبول کر لیتا ہے۔ اس کے سوال کرنے کا کفارہ یہ ہے کہ وہ صرف اس وقت مانگے 'جب اسے سخت بھوک لگے۔

حبيب عجمى سے كسى نے يوچھاكة بنے نے تجارت كو كيوں چھوڑ ديا؟ تو فرمايا:

میرے رزق کا ضامن بہت ثقہ ہے۔

مروی ہے کہ پہلے زمانے میں ایک شخص سفر میں تھا اور اس کے پاس ایک روٹی تھی۔ کہنے لگا کہ اگر میں اسے کھا لوں گا' تو مرجاؤں گا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے لئے ایک فرشتہ مقرر کر دیا اور فر مایا کہ اگریشخص روٹی کھا لئے تو اسے اور رزق دینا اور اگر نہ کھائے تو اسے اور روٹی نہ دینا۔وہ روٹی اس کے پاس اسی طرح رہی اور وہیں مرگیا۔

مروی ہے کہ جوتفویض (ہر چیز کواللہ پر چھوڑ دینا) کے میدان میں ہواس کی مراداسے اس طرح پہنچا دی جاتی ہے کہ جس طرح دلبن کو دلبن کے مالک کے پاس پہنچا دیا جاتا ہے۔

## تضيع اور تفويض ميں فرق.

تفنیع اور تفویض میں فرق یہ ہے کہ تفنیع حقوق اللہ میں ہوتی ہے اور بیر حقوق اللہ کوضائع کرنا ہے۔ مثلاً اوامر پڑمل نہ کرنا اور نواہی سے بازند آنا' مذموم بات ہے اور تفویض تمہارے اپنے حقوق میں سے ہے اور بیمحود امر ہے۔

عبداللہ بن مبارک ہے مروی ہے کہ جس شخف نے ایک پیسہ حرام کا لے لیا' وہ متوکل نہیں ہے۔

ابوسعیدخراز فرماتے ہیں کہ ایک بار میں زادراہ کے بغیر جنگل کونکل گیا۔ راستہ میں مجھے بھوک گئی۔ (تھوڑی دیر بعد ) جھے دور سے منزل دکھائی دی' تو مجھے خوثی ہوئی کہ میں اب منزل کو پنچنا چاہتا ہوں۔ گر دل میں سوچا کہ میں نے ما سواپراعتاد کیا اور ماسوا پرسکون واطمینان کا اظہار کیا۔

#### ريت مين قيد!

لہذا میں نے قتم کھائی کہ منزل یعنی شہر میں داخل نہ ہوں گا۔ ہاں اگر کوئی جبراً لے جائے و لے جائے۔ چنا نچہ میں نے ربت میں اپنے لیے ایک گڑھا کھودا اور چھاتی تک اپنے آپ کو اس میں چھپا دیا۔ لوگوں نے آ دھی رات کے وقت ایک بلند آ واز سن کہ اے شہر والو! اللہ کے ولی نے اپنے آپ کو اس ریت میں قید کر رکھا ہے، جا کر اس کی مدد کرو۔ چنا نچہ کچھلوگ آ کے اور مجھے نکال کرشہر کو لے گئے۔

# درندے نے آکرجان بجائی:

ابو حمزہ خراسانی نے بیان کیا کہ ایک بار میں جج کے لئے روانہ ہوا۔ راستہ میں میں ایک کنویں میں گر پڑا۔ میرےنفس نے مجھے فریاد کرنے کو کہا، مگر میں نے قتم کھالی کہ میں قطعاً فریاد نہ کروں گا۔ ابھی بیہ خیال ہی کر رہاتھا کہ کنویں پر سے دوآ دمی گذرے 'توایک نے کہا کہ آؤاس کا منہ بند کر دیں ، تا کہ کوئی اس میں گرنہ پڑے۔

چنانچہوہ کچھسرکنڈے اور ایک چٹائی لائے۔اس سے کنویں کامنہ بند کر دیا ،میں نے چلانے کا ارادہ کیا ،مگر پھر دل میں کہا کہ اس کے پاس فریاد کروں گا ، جوان سے بھی زیادہ مجھ سے قریب ہے۔لہٰذامیں چپ رہا۔

ابھی ایک گھنٹہ ہی گذراتھا کہ ایک چیز آئی اور اس نے کنوئیں کا منہ کھول دیا اور اپنی ٹانگ لٹکا دی اور جھنبھناتی ہوئی آواز میں'جس کے ساتھ میں پہلے ہی مانوس تھا اور کہا کہ میرے ساتھ لٹک جاؤ۔ چنانچہ میں لٹک گیا اور اس نے مجھے نکال لیا، دیکھا تو وہ درندہ تھا۔ درندے نے اپنی راہ لی۔

غیب سے آواز آئی: اے ابو حزہ! کیا یہ بہتر نہیں ہے کہ ہم نے تہمیں ہلاک کرنے والی چیز کے ذریعے ہلاکت سے بچا لیا؟ میں وہاں سے چل دیا اور بیشعر پڑھنے لگا۔

اها بك ان ابدى اليك الذى اخفى وسرى يبدى ما يقول له طرفى نهانى حيائى منك ان اكتم الهوى واغنيتنى بالفهم منك عن الكشف تلطفت فى امرى فابديت شاهدى الى غائبى واللطف يدرك باللطف تراء يت لى بالغيب حتى كانما

تبشرني بالغيب انك في الكف اراك وبى من هيبتى لك وحشة فتؤنسني باللطف منك وبالعطف وتحيى محباً انت في الحب حتفه وذا عجب كون الحياة مع الحتف

جوراز میں چھیا تا ہوں اسے تمہارے ماس ظاہر کرنے سے مجھے ڈرلگتا ہے۔ گر جو پچھ میری نگاہ میرے باطن کو کہتی ہے، میراباطن اے طاہر کر دیتا ہے۔میری حیاءتم ہے عشق کو چھیائے رکھنے سے مجھے منع کرتی ہے۔مگر تو نے اپنی فہم سے ہی سمجھ کر مجھے راز کھولنے سے بچالیا۔ تو نے مجھ پرمہر پانی کی اور میرے موجودہ حال کومیرے غائب حال پر ظاہر کر دیا اور تمہاری عنایت کو لطیف طریقه پر بی سمجما جاسکتا ہے۔

تم مجھے باوجوداس کے کہ غیب میں ہو، دکھائی دیتے ہو۔اسامعلوم ہوتا ہے کہ غائب میں ہوتے ہوئے بھی متم مجھےاس بات کی خوشخبری دے رہے ہو کہتم گویا میرے ہاتھ میں ہو۔تمہاری ہیت کی وجہ سے ،وحشت ہونے کے باوجود جب تمہیں دیکھتا ہوں' تو تم اپنی عنایت ومہر بانی سے مجھے مانوس کر دیتے ہوتم اینے عاشق کو باوجوداس کے کھشق میں تم اس کے لئے موت ہو، زندہ کردیتے ہواور بیعیب بات ہے کہموت کے ساتھ زندگی ہے۔

ابوسعدان التاہرتی نے حذیفہ محرثی سے روایت کی کہ بیرحذیفہ محرثی ابراہیم بن ادہم کی صحبت میں رہ چکے ہیں اورانہوں نے ان کی خدمت کی ہے۔

جب ان سے بوچھا گیا کہ آپ نے ابراہیم میں کون می بات سب سے زیادہ عجیب دیکھی؟ تو فر مایا کہ ہم مکہ کی راہ برجا رہے تھے کہ کی دنوں تک ہمیں کھانا ندملا' چرکوفہ پننچ تو ایک ویران معجد میں قیام کیا۔ ابراہیم بن ادہم نے میری طرف دیکھا، کہا اے حذیفہ! میں تجھ پر بھوک کے آثار دیمے رہا ہوں۔ میں نے عرض کی کہ حضورایا ہی ہے۔ پھر فرمایا: دوات اور کاغذلاؤ۔

ميس لے آيا۔ آپ نے اس پر بسم الله الرحمن الرحيم۔ اے الله! برحالت ميں توبى بمارامقصود ہے اور ہر بات میں تہاری ہی طرف ہمارا اشارہ ہوتا ہے۔

> شاكر انا ذاكر انا نائع انا جائع عاري انا الضمين لنصفها و انا

فكن الضمين لنصفها يا بارى مدحى لغيرك لهب نار خضتها فاجر عبيدك من دخول النار والنار عندى كالسؤال فهل ترئ

ن لا تكلفنى دخول النار

میں تمہاری تعریف کرنے والا 'شکر گزار اور تمہیں یاد کرنے والا ہوں۔ میں بھوکا ہوں ، پیاسا ہوں اور زگا ہوں۔ یہ چھ صفات ہیں ، جن میں سے پہلی تین کا تو میں ضامن ہوں اور باقی آ دھے کا ، اے خدا! تو ضامن بن ، (اے خدا) تمہارے سواکی اور کی تعریف کرنا ایبا ہے ، جیسے دوز خ کی آ گ میں گھسنا۔ لہٰذا تو اپنے بندے کواس آ گ میں پڑنے سے بچالے اور میرے نزدیک دوز خ اور بھیک مانگنا ایک بی بات ہے۔ کیا آ پ مجھے آ گ میں پڑنے کی تکلیف سے نہیں بچا کیں گے ؟

اس کے بعد آپ نے بیر قعہ مجھے دیا اور فرمایا: جاؤ اور غیر اللہ سے دل نہ لگاؤ اور جو شخص تہمیں سب سے پہلے ملے اسے بیر قعہ دے دو۔

فرماتے ہیں کہ میں ان کے فرمان کے مطابق نکل گیا۔ پہلافخض جس سے میری ملاقات ہوئی ،ایک ایسافخض تھا' جو خچر پرسوارتھا۔ میں نے وہ رقعہ اسے دے دیا۔ اس نے وہ رقعہ لیا اور رونے لگا۔ کہنے لگا: اس رقعہ کا لکھنے والا کہاں ہے؟

میں نے جواب دیا: فلال مسجد میں ، پھراس نے مجھے چھ سودینار دیئے۔اس کے بعد مجھے ایک اور شخص ملا ،جس سے میں نے پوچھا کہ بیر خچروالا آ دمی کون ہے؟ اس نے کہا: بیعیسائی ہے۔ .

پھر میں ابراہیم بن ادھم کے پاس چلا آیا اور سارا قصہ بیان کر دیا۔

فرمانے لگے: استھلی کو ہاتھ نہ لگانا، کیونکہ وہ ابھی آئے گا۔ ایک گھنٹہ ہی گذرا تھا کہ وہ عیسائی آپہنچا۔ ابراہیم بن ادھم کے سرکو بوسہ دیا اورمسلمان ہوگیا۔

شكر

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ لَئِنْ شَكَّرْ تُمْ لَازِيْدَ نَّكُمْ ﴾ (ابراهيم: ٧)

''اگرشکر کرو گئے تو البیتہ تنہیں اور زیادہ دوں گا''

كيامين شكر گذار بنده نه بنون؟

عطاء سے مروی ہے کہ میں عبید بن عمیر کے ساتھ حضرت عائشہ بھٹھا کی خدمت میں حاضر ہوا ،اورعرض کیا کہ جو عجیب ترین بات آیے نے رسول مَنْ اللّٰیِظِ میں دیکھی ہو، بیان فر مائے 'تو آپ اس پررو پڑیں اور فر مانے لگیں:

آ تخضرت کالی کون می بات عجیب نہ تھی؟ ایک رات وہ میرے پاس آئے اور میرے ساتھ میرے بستر میں میرے کاف میں گئے۔ یہاں تک کہ میراجیم ان کے جسم کے ساتھ لگ گیا' تو فرمانے لگے:

اے ابو بکر کی بیٹی ! مجھے چھوڑ دو میں اپنے رب کی عبادت کرلوں۔

میں نے کہا: میں آپ کے قریب رہنا جا ہتی ہوں، چنانچہ میں نے آپ کواجازت دے دی۔

آپ اٹھ کر پانی کے مشکیزے کی طرف گئے اور وضوء کیا اور بہت سا پانی بہایا۔ پھر نماز پڑھنے کے لئے کھڑے ہو گئے اور آپ تُلَاِیْنَ رونے لگ گئے، یہاں تک کہ آپ تُلاِیْنَ کے آنو' آپ تَلَایُنْ کے سینے پر بہنے لگے۔ پھر رکوع میں جاکر روئے۔ای طرح تجدے میں۔ پھر سراٹھا کرروتے رہے۔

فرمایا: کیا میراشکر گذار بنده نه مول؟ اور میں ایسا کیول نه کرول؟ جبکه الله تعالی نے مجھ پرید آیت اتاری ہے: ﴿ إِنَّ فِي حَلْقِ السَّمُواتِ وَالْكَرُضِ ﴾ (البقرة: ١٦٤) (احرجه ابن حبان: ٢٢٠)

#### شكر كى حقيقت:

استاد سے مروی ہے کہ شکر کی حقیقت 'اہل تحقیق کے نزدیک بیہ ہے کہ نہایت عاجزی کے ساتھ انعام کرنے والے کی نفت کا اعتراف کیا جائے۔ اس قول کے مطابق اللہ تعالی کو مجاز أشکور کہا جائے گا، یعنی بیر کہ وہ اپنے بندوں کوشکر گذاری پر جزاء دیتا ہے۔ لہٰذاشکر کی جزاء دینے کو یہاں شکر کہا گیا۔ جس طرح قرآن مجید میں ہے:

﴿ وَجَزَاءُ سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ (الشورى: ٤٠)

'' برائی کا بدلہ ای طرح کی برائی ہوگا۔''

بعض سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے شکر کا بیہ مطلب ہے کہ اللہ تعالیٰ معمولی سے عمل پر بہت زیادہ تو اب عطاء فرما تا ہے۔

چنانچہ عربی کا محاورہ ہے: دابة شکور۔ لینی وہ جانو جسے باوجوداس کے کہ کم چارہ دیا جاتا ہو، وہ زیادہ موٹا ہو۔ یوں بھی کہد سکتے ہیں کہ شکر کی حقیقت میہ ہے کہ محن کے احسان کا ذکر کر کے اس کی تعریف کی جائے۔

چنانچہ بندے کاشکر گذاری کرنے کامفہوم یہ ہوگا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احسان کا ذکر کر کے اس کی تعریف کرے۔اس طرح اللہ تعالیٰ کاشکرا داء کر نایہ ہوگا کہ وہ بندے کے احسان کا ذکر کر کے اس کی تعریف فرماتے ہیں۔

مزید براں بندے کا حسان بیہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرے اور اللہ تعالیٰ کا احسان بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بندے کو اللہ کا شکرا داء کرنے کی تو فیق عطاء کرنے کا انعام عطاء کرے اور دل سے اس کا اقر ارکرے۔ پیم سے قت

شکر کی تین قشمیں ہیں

ایک اورتقسیم.

مروی ہے کہ ایک شکر عالموں کا ہوتا ہے اور وہ اقوال ونطق کے ساتھ ہوتا ہے۔ ( یعنی زبان کاشکر ) دوسراشکر عابدوں کی صفت ہوتی ہے، جوان کے احوال کی قتم سے ہوتا ہے۔ ( یعنی افعال و جوارح کاشکر )

اور تیسری قتم کاشکر عارفوں کا ہوتا ہے کہ وہ اپنے عام احوال میں اپنے منعم کے لئے کاربندر ہتے ہیں۔ ابو بكر وراق سے مروى ہے كہ كسى كى نعتوں كاشكر'يہ ہے كہ اس كے احسان كو حاصل كرنے ميں اينے آپ كومستحق نه ستحصُّ بلكه فيلي ستحصيه

جنید سے مروی ہے کہ شکر کے اندر (شکر کرنے کا) سبب پایا جاتا ہے۔ اس لئے کہ شاکر اپنے لئے اور عنایات کا طالب ہوتا ہے۔لہذاشکر گذار درحقیقت اللہ کے ساتھ ہوکراپنی ذات کے لئے حظ حاصل کرنا چاہتا ہے۔

ابوعثان سے مروی ہے کہ شکریہ ہے کہ تو شکراداء کرنے سے اینے آپ کو عاجز سمجھے۔

مروی ہے کسی کا شکر اداء کرنے پرشکر کرنا 'شکر کرنے سے زیادہ کامل ہوتا ہے۔ کیونکہ تو اپنی شکر گذاری کو بھی اسی (لیمنی اللہ تعالیٰ) کی توفیق میں سے شار کرے گا اور بیتوفیق بھی تم پر انعامات بخشنے کی خاطر ہوگی۔لہذا تو شکر پر بھی شکر کرے گا، پھرشکر پرشکر کرے گا اور پھر پیسلسلہ لا متناہی ہو جائے گا۔

نیز مردی ہے کہ شکریہ ہے کہ تو اپنی عاجزی کو جانتے ہوئے احسان کواحسان کرنے والے کی طرف منسوب کرے۔ جنید فرماتے ہیں شکریہ ہے کہ تواپئے آپ کواجسان کا اہل نہ سمجے۔

ردیم سے مروی ہے کہ شکرتو ہیہ ہے کہ انسان اپنی تمام کی تمام طاقت'احسان کنندہ کی اطاعت میں لگا دیے۔ شاكراور شكور مين فرق:

مروی ہے کہ شا کراورشکور میں فرق یہ ہے کہ

شاکروہ ہے جوموجودہ چیز پرشکر گذار ہواورشکوروہ ہے جو نا موجود چیز پرشکر گذاری کرے۔

نیز مروی ہے کہ شاکروہ ہے جو کسی عطیہ پرشکر کرے اور شکور 'وہ ہے جو نہ دینے پر بھی شکر کرے۔

جونفع پرشکراداءکرے وہ شاکر ہے اور جوکسی چیز کے نہ ملنے پر بھی شکراداءکرے وہ شکور ہے۔

جوعطیه پرشکراداءکرے وہ شاکرکہلاتا ہےاور جومصیبت پرشکراداءکرے وہ شکورکہلاتا ہے۔

جوانعام پرشکراداءکرے شاکر کہلاتا ہے اور جو ڈھیل ڈالنے پربھی شکراداءکرے وہ شکور کہلاتا ہے۔

جنید سے مروی ہے کہ میں ابھی سات سال کا تھا اور سری سقطی کے سامنے کھیل رہا تھا۔ اس وقت ان کے یاس کچھ لوگ شکر کے متعلق گفتگو کررہے تھے۔ آپ نے مجھ سے پوچھا شکر کیا چیز ہے؟

میں نے عرض کیا کہ شکریہ ہے کہ تو اس کے احسان کے بدلے اس کی نافر مانی نہ کرے ،اس پر سری نے فر مایا: الله تعالی عقریب این کرم سے تھے زبان عطاء کرے گا۔۔



جنید سے مروی ہے کہ میں سری کے ان الفاظ کی وجہ سے اب تک روتا رہتا ہوں۔

شبلی سے مروی ہے: احسان کرنے والے کو نگاہ میں رکھنا شکر ہے 'نہ کہا حسان کو نگا ہوں میں رکھنا۔

مروی ہے کہ احسان جو کہ موجود ہے، اس کی حفاظت کرنا اور طلب مزید کا جواس وقت معدوم ہے، طلب کرنا شکر ہے۔ ابوعثان سے مروی ہے عوام کاشکرتو کھانے اورلباس پر ہوتا ہے، مگرخواص تو ان واردات پرشکراداء کرتے ہیں، جو ان کے دلوں پر وارء ہوتے ہیں۔

مروی ہے کہ داؤد ملیا نے عرض کیا: اے باری تعالی! میں تمہارا کیے شکر اداء کروں؟ جبکہ میرا شکر اداء کرنا بھی تمہاری ایک عنایت ہے، الله تعالیٰ نے وحی کی کہ اب تونے میراشکریہ اواء کیا ہے۔

مردی ہے کہ موی طیبا نے ایک مناجات میں عرض کیا: اے اللہ! تو نے آ دم ملیبا کو اپنے ہاتھ سے پیدا کیا ،اور پھر اس كے ساتھ ايسا ايساسلوك كيا۔ البذااس نے تمہار اشكريہ كيسے اواء كيا؟

الله نے فرمایا: اسے معلوم تھا کہ سب مجھے میری طرف سے ہے، لبذا یبی جاننا شکرشار کیا گیا۔

مردی ہے کسی ایک شخص کا ایک دوست تھا، جے بادشاہ نے قید کر دیا۔ اس شخص نے اپنے دوست کو پیغام بھیجا۔ اور اں نے کہا: الله کاشکراداء کرو۔ پھراس مخص کو ماریزی۔اس نے پھر دوست کولکھا، دوست نے پھر لکھا: الله کاشکراداء کرو۔ اس کے بعدایک مجوی لایا گیا، جسے پیٹ کی بیاری تھی اور بیڑیاں لائی گئیں۔ بیڑیوں کا ایک حلقہ اس شخص کے یاؤں میں ڈال دیا گیا اور دوسرا مجوی کے یاؤں میں۔مجوی رات کو کئی بار حابت کے لئے اٹھتا اوراس شخص کومجوی کے فارغ ہونے تک اس کے پاس کھڑار ہنا پڑتا۔اس نے پھر دوست کولکھا،مگر پھروہی جواب ملا کہ اللہ کاشکرا داء کرو۔

اس نے کہا تم کب تک مجھ سے یہی کہ جاؤ کے اوراس سے بڑھ کرکون سی مصیبت ہو تکتی ہے؟ دوست نے کہا:اگراس کا زنارتمہاری کمرمیں ڈال دیا جاتا 'جس طرح کہ بیڑیاں ڈال دی گئی ہیں 'تو تم کیا کر سکتے

<u>' کھ</u>؟

مردی ہے کہایک مختص مہل بن عبداللہ کے پاس آیا اور عرض کیا کہ چور میرے گھر میں گھس کر سارا سامان لے گیا۔ آپ نے فرمایا: الله کاشکراداء کرو۔اگر چور ( یعنی شیطان ) تمہارے دل میں گھس کرتو حید کوخراب کر دیتا 'تو تو کیا کرسکتا تھا؟ مردی ہے کہ آتھوں کاشکریہ ہے کہ تو لوگوں کے عیبوں پر پردہ ڈالے اور کان کاشکریہ ہے کہ جوعیب کی بات سنے اس پریردہ ڈالے۔

بعض سے مروی ہے کہ شکریہ ہے کہ اللہ تعالی کے عطیات پر جو کسی طرح بھی واجب نہیں ہیں ،اس کی تعریف کر کے

المنافلينا المنافلينا المنافلينا المنافلينا المنافلينا المنافلينا المنافلينا المنافلينا المنافلين المنافلي

لذت حاصل کی جائے۔

جنید سے مردی ہے کہ جب سری مجھے کچھ فائدہ پنجانا جا ہے ہیں تو مجھ سے کوئی سوال کیا کرتے ہیں۔ چنانچہ ایک دن انہوں نے مجھ سے یو جھا: اے ابوالقاسم! شکر کیا ہے؟ میں نے عرض کیا: شکریہ ہے کہ اللہ کی نعت کواس کی نافر مانی کے لئے استعال نہ کیا جائے۔ پھر یو چھا: تختے ہے بات کیسے معلوم ہوئی؟ میں نے عرض کیا: آپ کی ہم نشینی ہے۔

مروی ہے کہ حسن بن علی نے خانہ کعبہ کے رکن ہے چہٹ کر کہا: اے اللہ! تو نے مجھے پر انعام کیا، مگر تو نے مجھے شاکر نہ پایا، تو نے مجھے مبتلا کیا، گر مجھے صابر نہ فر مایا۔ گر باوجود اس کے کہ میں نے شکر اداء نہیں کیا' تونے مجھ سے اپنی عنایات کو روک مہیں لیا اور نہ ہی میری بصری کی وجہ سے قونے مصیبت کودائم رکھا۔

> فرمایا:الهی!ما یکون من الکویم الا الکوم! (بررگول سے بزرگ ، کی ظاہر ہوتی ہے) مروی ہے کہ جب تو جزا دینے سے قاصر ہو' تو تیری زبان شکر گذاری کے ساتھ لمبی ہونی جا ہے۔

مروی ہے کہ چار چیزوں کا کوئی نتیجہ برآ مذہبیں ہوتا:

- (۱) ہبرے سے راز میں بات کرنے کا۔
  - (۲) ناشکرگذار پراحیان کرنے کا۔
    - (٣) شورز مين مين چي دُالنے کا ب
- (۴) سورج کی روشیٰ میں چراغ جلانے کا۔

مروی ہے کہ جب اللہ تعالی نے ادریس ملینا کومغفرت کی بشارت دی تو انہوں نے زندگی جا ہی۔ان سے اس کا سبب بوچھا گیا' کہا کہ میں اس لئے زندہ رہنا جا ہتا ہوں کہ میں اس کا شکر ادا کروں۔ کیونکہ اس سے پیشتر میں مغفرت کے لے عمل کرتا تھا۔ اس پر فرشتے نے اپنا پر پھیلایا اور انہیں اٹھا کر آسان پر لے گیا۔

مروی ہے کہ ایک جی ایک چھوٹے سے پھر کے پاس سے گزرے جس سے یانی کثرت سے نکل رہا تھا۔ ہی کواس يرتعجب موا۔ الله تعالى نے پھركى ان سے گفتگوكرا دى۔ پھرنے كہا: جب سے ميں نے الله تعالى كايوفر مان سا ہے:

﴿ نَارًا وَّقُودُهُمَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ (التحريم: ٦)

نا فر مانوں کواللہ تعالیٰ الیبی آ گ میں داخل کرےگا' جس کا ایندھن لوگ اور پتھر ہوں گے۔

میں ڈرکے مارے رور ہا ہوں۔

راوی کہتا ہے کہاس نے اللہ تعالیٰ سے درخواست کی کہاس پھر کو دوزخ سے پناہ دے۔

الله تعالی نے بذریعہ وحی نبی کوخبر دی کہ ہم نے اسے پناہ دے دی۔ یہن کرنبی وہاں سے روانہ ہو گئے۔ واپس آئے تو دیکھا کہ پانی بدستور پھوٹ رہا ہے۔ انہیں پھر تعجب ہوا۔ الله تعالی نے پھر پھر کو گویائی دے دی۔

نبی نے پوچھا: اب جب کہ اللہ تعالیٰ نے تخفیے معاف کر دیا ہے 'تو کیوں رور ہا ہے؟ پھر نے جواب دیا: وہ روناغم اور خوف کا تھا اور بیروناشکر اور سرور کا ہے۔

مروی ہے کہ شکر گذار بندے کو ہروقت مزید انعام ملتارہتا ہے۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کی نعمت اس کے سامنے ہوتی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿ لَئِنْ شَكَّرْ تُمْ لَا زِيْدَ نَّكُمْ ﴾ (ابراهيم:٧)

''اگرتم شکر کرو گے' تو تمہیں میں اور زیادہ دوں گا۔''

اورصابر بمیشه الله تعالی کے ساتھ ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ مبتلا کرنے والے کے حضور میں ہوتا ہے۔ الله تعالی فرما تا ہے: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِيْنَ ﴾ (البقره: ١٥٣)

مروی ہے کہ عمر بن عبدالعزیز کے پاس ایک وفد آیا۔ان میں ایک نوجوان تھا۔جس نے بات شروع کی۔حضرت عمر نے کہا جو بردا ہووہ بات کرے۔

نوجوان نے عرض کی: اے امیر المونین! اگر بات عمر پر ہوتی 'تو امت میں آپ سے بڑی عمر کے بہت سے لوگ بیں۔اس پر حصرت عمر نے کہا۔: کہو! کہنے لگا: ہم نہ تو کسی لاپلے کے لئے آئے بیں اور نہ کسی ڈر سے۔رغبت کی تمام چیزیں آپ کی مہر بانی سے ہم تک پہنچ رہی ہیں اور ڈراس لئے نہیں کہ ہمیں آپ کے عدل وانصاف نے امن میں رکھا ہے۔

حضرت عمر نے کہا: پھرتم کیسے آئے ہو؟ نوجوان نے جواب دیا کہ ہم صرف شکر اداء کرنے کو آئے ہیں۔شکر اداء کرکے واپس چلے جائیں گے اور پھرانہوں نے بیشعر پڑھا:

ومن الرزية ان شكرى صامت عما فعلت وان برك ناطق وأرى الصنيعة منك ثم اسرها أنى اذن ليد الكريم لسارق

مشکل تو یہ ہے کو جو احسانات تم نے مجھ پر کئے ہیں، میراشکر ان کاحق اداء کرنے سے قاصر ہے۔ مرتمبارے

احسانات ناطق ہیں، میں تمہارے احسانات کودیکھوں اور پھرانہیں چھپائے رکھوں، تب تو میں تخی کے احسانات کا چور تھہزا۔ مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موٹی علیلا کی طرف وحی کی کہ میرے بندوں پررتم کھاؤ، خواہ وہ مصیبت میں گرفتار ہوں'یا نہ ہوں ۔حضرت موٹی علیلا نے عرض کیا: جو مبتلانہیں ان پر کیونکررحم کھاؤں؟

> فر مایا :اس لئے کہ جوعافیت میں نے انہیں دے رکھی ہے،اس پروہ شکر گذار نہیں ہیں۔ مروی ہے کہ حمد باری تعالی انفاس صالحہ پر کی جاتی ہے اور شکر جسمانی نعتوں پر۔ مروی ہے کہ حمد کی ابتداءاللہ کی طرف سے ہے اوشکر تمہاری طرف سے فدیہ ہے۔

ایک حدیث میں ہے کہ جن لوگوں کوسب سے پہلے جنت میں جانے کے لئے بلایا جائے گا' وہ ایسے لوگ ہول گے، جو ہرحالت میں اللہ کی حمد بیان کرتے ہول گے۔ (مستدرك حاكم: ١/١٨، بيهقي: ٢٠٩)

مروی ہے کہ حمد ان مصائب پر کی جاتی ہے، جنہیں اللہ تعالی دورکر ہے اورشکر ان انعامات پر ہے، جواللہ تعالی کرتا ہے۔ کسی صوفی سے حکایت کی گئی کہ انہوں نے ایک سفر میں ایک نہایت بوڑھے آ دمی کو دیکھا۔ انہوں نے اس کا حال یو چھا' تو بوڑھے نے بیان کیا کہ میں ابتداء عمر میں اپنی چھازاد بہن پر عاشق تھا اور اسے بھی مجھ سے عشق تھا۔

ا نقاق ایبا ہوا کہ میرا اس سے نکاح ہو گیا۔شب زفاف میں ہم دونوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے ہم دونوں پرمہر بانی فر ماکر ہمیں بذریعہ نکاح اکھٹا کر دیا ہے،لہذا آج رات ہم اللہ تعالیٰ کاشکرا داءکریں۔

چنانچ ہم رات بھر نماز پڑھتے رہے اور ایک دوسرے کی طرف توجہ نہ کر سکے۔ دوسری رات بھی ہم نے ایسا ہی کیا۔ چنانچ ستریاای سال سے ہم ہر رات اس طرح کرتے چلے آتے ہیں۔ پھر بڑھیا کی طرف متوجہ ہوکر کہا: کیا ایسانہیں ہے؟ بڑھیانے کہا: بات ایسی ہی ہے، جس کوشنے نے بیان کیا۔



# يقين

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ يُوْمِنُونَ بِمَا اُنْزِلَ اِلَيْكَ وَمَا اَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ بِالْآخِرَةِ هُمْ يُوْقِنُونَ ﴾ (البقره: ٤) اور متقین وه لوگ بین جو آپ مَلَّ تَیْزَم پر اور آپ مَلْ تَیْزَم سے پہلے اتاری ہوئی کتابوں پر ایمان رکھتے بیں اور آخرت کا بھی انہیں یقین ہے۔

### راحت وخوشی یقین میں ہے:

خیشم عبدالله بن مسعود سے روایت کرتے ہیں کدرسول الله نے فرمایا:

اللہ کو ناراض کر کے کسی کوراضی نہ کرو اور اللہ کی مہر بانیوں پر کسی اور کی تعریف نہ کرو ،اور نہ ان چیز وں کے لئے جو اللہ تعالیٰ نے تنہیں نہیں دیں ،کسی کو ندمت کرو۔ کیونکہ حریص کا حرص اللہ کے رزق کوتمہارے پاس نہیں لاسکتا اور نہ کسی مخص کے ناپیند کرنے سے وہ رزق تم سے روک دیا جا سکتا ہے۔

الله نے راحت اورخوش رہنا' رضا اور یقین میں رکھا ہے اور وہم وشک ناراضگی ہیں رکھا ہے۔

(احرحه الطبراني في الكبير: ١٠٥١، والبيهقي في الشعب: ٢٠٩)

ابوعبداللہ انطاکی سے مروی ہے کہ کم ہے کہ ہے ہے ہین بھی جب دل میں داخل ہو جائے تو دل کونور سے بھر دیتا ہے اور دل سے ہرفتم کے شک دورکر دیتا ہے۔جس کی وجہ ہے دل شکر اور اللہ کے خوف سے پر ہو جاتا ہے۔ یقین کیا ہے؟

ابوجعفر حداد فرماتے ہیں کہ ایک بار میں جنگل میں ایک حوض پر بیٹا تھا کہ مجھے ابوتر ابنخشی نے دیکھ لیا۔اس وقت مجھ پر سولہ دن بغیر کھائے اور پے گزر چکے تھے ،ابوتر ابنخشی نے مجھ سے بوچھا کہ یہاں کیوں بیٹھے ہو؟ میں نے عرض کیا کہ میں علم اور یقین کی کش مکش میں منتظر ہوں کہ کون ان میں سے غالب آتا ہے کہ اس کا ساتھ دوں۔ STATE IN CONTRACTOR STATES

ان کا مطلب بین تھا کہ اگر علم غالب آئے 'تو یانی بی لوں اور اگریقین غالب آئے 'تو اس طرح چاتا رہوں ، بین کر ابوتراب نے کہا: توعفریب بری شان والا ہوگا۔

ابوعثان حیری سے مردی ہے کہ یقین میہ ہے کہ تو آئندہ کے لئے کوئی اہتمام نہ کرے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ یقین ایمان کی زیادتی اور حقیق کاسب بنتا ہے۔

نیز فرمایا یقین کاایک جزو ہے اور تقدیق سے کم درجہ کا ہوتا ہے۔

ایک صوفی کا قول ہے کہ یقین ایساعلم ہے جو دلوں میں ودیعت کیا جاتا ہے۔

اس قول کے قائل کا مطلب سے ہے کہ بدایک وہی چیز ہے، کسی نہیں۔

سہل سے مروی ہے یقین کی ابتداء مکاهفہ سے ہوتی ہے۔

اسی لئے سلف میں سے کسی کا قول ہے کہ اگر پردہ اٹھ بھی جائے ' تب بھی میرے یقین میں کوئی اضافہ نہ ہوگا۔

اں کے بعد معائنہ کا درجہ ہے، پھرمشاہدہ کا۔

ابوعبدالله بن خفیف سے مروی ہے کہ بندہ کے دل میں ان تمام باتوں کا پختہ یقین ہونا کہ جن مغیبات کی انبیاء علیهم الصلوت والسليمات نے خردى ، سے ميں يمي يقين ہے۔

ابو بکر بن طاہر سے مروی ہے کہ علم میں شکوک واقع ہوتے ہیں ۔ گریقین میں کوئی شک نہیں ہوتا۔

ان کا شارہ علم کسی اور اس علم کی طرف ہے جو بدیمی کے برابر ہے۔

صوفیاء کے علوم کا بھی مہی حال ہے کہ ابتداء میں کسی ہوتے ہیں، گر آخر کاربدیمی بن جاتے ہیں۔

محمد بن حسین نے کسی صوفی سے نقل کی ہے کہ سب سے پہلا درجہ معرفت کا ہے، پھریقین کا' پھر تقیدیق کا' پھراخلاص کا' پھرشہادت کا اور اطاعت کا۔

اورایمان ایک ایبانام ہے،جوان سب کوشائل ہے۔

اس قول کے کہنے والے کا اشارہ اس طرف تھا کہ سب سے ضروری چیز اللہ تعالیٰ کو جاننا (معرفت) ہے اور بید معرفت اس وقت تک حاصل نہیں ہو علی ، جب تک کداس کی شرائط پوری ندکر لی جائیں۔

اورشرا نظریه بین:

نظرصائب، پھر جب ( دل پر ) دلائل متواتر پائے جائیں اور (ان کے ذریعہ سے ) وضاحت ہو جائے او

انسان ان انوار کے پیاپ آنے اور کمال بھیرت کے حصول سے ایسا ہو جائے ، گویا وہ دلیل میں غور کرنے سے مستغنی ہے۔ بہیقین کی حالت ہوتی ہے۔

- (۲) دوسرا مرتبہ بیہ ہے کہ دل حق تعالیٰ کی ان خبروں کی تصدیق کرے، جورسولوں کی زبانی مخلوق تک پہنچیں اور وہ آئندہ آنے والے امور سے متعلق تھیں (مثلاً حشر ونشر وغیرہ) ،اس لئے کہ تصدیق صرف خبروں کے متعلق ہو سکتی ہے (نہ کہ انشاء کے متعلق )۔
- (۳) کیمراخلاص اور وہ یہ ہے کہ تصدیق سے نتیجہ بید نکلتا ہے کہ انسان اوامر پر کاربند ہو، اور نواہی سے اجتناب کرے۔
  - (٣) التحصطريقي ہے اقرار كرتے ہوئے ' داعی (شارع مليلا) كی بات كو مان لينا۔
- (۵) جن چیزوں کے کرنے کا اللہ تعالی نے تھم دیا ہے، ان میں تو حید کے ساتھ اور جن سے منع کیا ہے، ان سے پر کرنے کے ساتھ اطاعت گذاری کرنا۔

امام ابو بکرین فورک سے مرویٰ ہے کہ زبان کا ذکر دل کے اس فیضان کا نتیجہ ہے، جو دل کی طرف سے زبان پر وار د ہوتا ہے۔

سہل بن عبداللہ ہے مروی ہے کہ جودل غیراللہ ہے سکون حاصل کرے وہ بھی بھی یقین کی بونہیں سونگھ سکتا۔ ذوالنون مصری ہے مروی ہے کہ یقین امیدوں کو کوتاہ کرنے کی دعوت دیتا ہے اور امیدوں کو کوتاہ کرتا' زہد کی طرف لے جاتا ہے اور زہد سے حکمت پیدا ہوتی ہے اور حکمت سے انجام میں غور وخوض کی عادت پڑتی ہے۔ علامات یقین:

سعید بن عثان نے ذوالنون مصری سے روایت کی کہ تین چیزیں یقین کی علامت ہیں:

- (۱) لوگوں ہے کم میل جول۔
- (۲)ان کےعطیوں پران کی مدح نہ کرنا۔
- (m)اور جب وہ کچھنددین توان کی ندامت کرنے سے اپنے آپ کو پاک رکھنا۔

## علامات يقين اليقين.

اور تین چیزی یقین الیقین کی علامات میں سے ہیں:

(۱) ہر بات میں اللہ تعالیٰ کی طرف نظر رکھنا۔

الله المالي الما

(۲) ہربات میں اللہ کی طرف رجوع کرنا

(۳) اور ہرحالت میں اللہ سے مدد ما مگنا۔

جنید سے مروی ہے: یقین دل کے اندرایک ایبا پختیلم ہے جس میں کسی قتم کا تغیر و تبدل نہیں ہوتا۔

ابن عطاء سے مروی ہے جس قدر کسی کا دل تقویٰ سے قریب ہوگا، اسی قدر اس کو یقین بھی حاصل ہوگا اور تقویٰ کی اصل یہ ہے کہ انسان اللہ تعالی کی منع کی ہوئی چیزوں سے الگ رہا ورمنا ہی سے الگ رہنا وراصل خواہشات نفس سے الگ رہنا ہے۔جس قدر کسی نے خواہشات نفس کوچھوڑا، اس قدراس کو یقین حاصل ہوا۔

كى صوفى سے منقول ہے كديقين كى امر كے كال جانے (مكاشفه) كانام ہے اور مكاشفہ تين شم كا ہوتا ہے:

پہلا مکاففہ بالاخیار ہے۔

دوسرا مکاشفہ قدرت خداوندی کوظا ہر کرنا ہے

اورتیسرا بیرکه دل برحقائق ایمان کا مکاهفه ہو جائے۔

## صوفیاء کے نز دیک مکاشفہ کی تعریف:

صوفیاء کے کلام میں جومکاففہ کالفظ آتا ہے اس سے بیمراد ہے کہ کی چیز کا ذکردل پراس قدر غالب آجائے کہوہ چیز دل پر واضح ہو جائے ، یہاں تک کداس چیز میں شک وشبہ نہ رہے۔

بعض اوقات مکاشفہ سے مراد وہ کیفیت ہوتی ہے ، جوتقریباً الی ہوتی ہے ، جے دیکھنے والا بیداری اورخواب کی درمیانی حالت میں دیھا ہے۔اس حالت کو بالعوم "فبات" کے لفظ سے تعبیر کرتے ہیں۔

امام ابو بكرين فورك سے مروى ہے كميں نے ابوعثان مغربى سے سوال كيا كه يہ جوآ پ فرماتے ہيں كه جھے لوگوں نے یوں یوں کہا، کیا آب انہیں اپنی آ کھ سے دیکھتے ہیں یا مکافقہ سے؟ تو انہوں نے فرمایا مکافقہ سے۔

عامر بن عبدقیس سے مروی ہے کہا گریر دہ اٹھ بھی جائے 'تب بھی میرے یقین میں پچھاضا فہ نہ ہوگا۔

نیز فرمایا کرقوت ایمانیہ کے ساتھ کسی چیز کواینے سامنے دیکھنا کیفین کہلاتا ہے۔

نیز فر مایا کرتمام معارضات کے زائل ہوجانے کا نام یقین ہے۔

جنیدے مروی ہے کہ امور غیبیہ کے مشاہرہ میں شک کا رفع ہو جانا 'یقین کہلاتا ہے۔

استاد ابوعلی دقاق کوآ تخضرت مَثَالِیَّمُ کے اس قول کے متعلق جوانبوں نے عیسی ابن مریم میٹھا کے بارے میں کہا تھا کہ لو ازداد يقينا لمشي في الهواء-



اگرانہیں اوریقین حاصل ہو جاتا'تو ہوا میں چلتے'فرماتے سنا کہ آنخضرت مَنْاتَیْکِمُ نے اس فرمان میں اپنی حالت کی طرف اشارہ کیا ہے' جوآپ کومعراج کی رات حاصل تھی ، کیونکہ معراج کے لطائف بیان فر ماتے ہوئے' آنخضرت مُالْتَیْجُ نے فرمایا: میں نے ویکھا کہ براق پیچھے رہ گیا اور میں آ کے کی طرف چل پڑا۔ (احرجہ الترمذي:٣١٤٧)

جنید سے مروی ہے کہ سری سے کسی نے یقین کے متعلق سوال کیا' تو فر مایا کہ جب بہت می وار دات تمہارے سینہ میں موجزن ہوں' تو پھر بھی تم مطمئن رہو، یہی یقین ہے کہ تمہارا ان میں حرکت کرنا کچھ فائدہ نہیں پہنچا سکتا اور نہ بیاللہ کی قضاء · کورد کرسکتا ہے۔

علی بن نہل ہے مروی ہے کہ حضور 'یقین سے افضل ہے۔

اس لئے کہ حضور میں انسان پوری طرح متمکن اور سکون میں ہوتا ہے اور یقین میں حرکت وخلجان میں رہتا ہے۔ انہوں نے یقین کوحضور کی ابتداءقرار دیا اورحضور کے بغیریقین حاصل ہونے کو جائز قرار دیا ہے۔مگریقین کے بغیر حضور کے حاصل ہونے کو ناممکن قرار دیا ہے۔

اسی لئے نوری سے مروی ہے کہ یقین مشاہرہ کا نام ہے۔ بالفاظ دیگریہ کہ مشاہدہ کے اندراییا یقین پایا جاتا ہے جس میں کوئی شک وشبہیں ، کیونکہ وہ خص 'جےاپنے امن پراعتاد نہیں ،اسے مشاہدہ حاصل نہیں ہوسکتا۔

ابو بکروراق سے مروی ہے کہ دل کا تمام تر دارو مداریقین پر ہے اوراس سے ایمان کی محیل ہوتی ہے۔ یقین سے ہی الله تعالیٰ کی معرفت حاصل ہوتی ہے اورعقل کے ذریعہ سے انسان اللہ تعالیٰ کے اوامر ونو ای کوسمجھ سکتا ہے۔

جنید ہے مردی ہے کہ یقین کی بدولت کچھالوگ یانی پر چل سکتے ہیں۔ مگر ایبا بھی ہوا ہے کہ وہ لوگ جوان سے یقین کے اعتبار سے اعلیٰ افضل تھے، پیاسے مر گئے۔

جعفرے روایت ہے کہ ابراہیم خواص نے فر مایا کہ مجھے ایک نوجوان بیابان میں ملا۔ وہ اس قدر حسین تھا کہ جاندی کی ڈلی معلوم ہوتا تھا۔ میں نے بوچھا: بچے! کہاں جارہے ہو؟ اس نے جواب دیا: مکہ جارہا ہوں۔

میں نے پھر یو چھا: کیا بغیر ارادہ کے اور بغیر سواری کے اور خرچ کے؟ بیچے نے جواب دیا: اے ضعیف الیقین! وہ خدا جوز مین وآسان کی حفاظت کرتا ہے وہ مجھے بغیر اسباب کے مکہ تک نہیں پہنچا دے گا؟

ابراہیم سے مردی ہے کہ جب میں مکہ میں داخل ہوا' تو کیا دیکتا ہوں کدوہ بچطواف کرر ہا ہے اور بیشعر پڑھر ہا ہے: ياعين سحى أبداً يانفس موتى كمداً تحبى احداً الا الجليل الصمدا

اے آ کھ ! ہمیشہ روتی رہ! اےنفس! غم سے مرجا۔ گراللہ کے سواکس سے محبت نہ کرنا۔ جب اس کی نگاہ مجھ پر بڑی ' تو کہنے لگا: شنخ اضعف یقین کے باوجود آ یہ بھی یہاں؟!

نہر جوری سے مردی ہے کہ جب بندہ حقائق یقین کی تکمیل کرے تو مصیبت اس کے نزد یک نعمت ہو جاتی ہے اور آ سائش مصیبت۔

يقين

## اقسام يقين:

ابو بروراق ہے مروی ہے کہ یقین تین طرح کا ہوتا ہے:

خبروں کا یقین' دلیلوں کا یقین اورمشاہرہ کا یقین۔

ابوتراب سے مروی ہے کہ میں نے ایک بچے کوجنگل میں بغیر زادراہ کے جاتے دیکھا میں نے کہا:اگراس کے ساتھ یقین نہیں ہے 'تو بہتاہ ہو جائے گا۔لہذا میں نے اسے کہا: بچ! کیا تو ایسی جگہ بغیر زادراہ کے چل رہا ہے؟ اس نے جواب میں کہا: اور بوڑھے! ذرا سراٹھا کردیکھو'کیا تجھے حق تعالیٰ کے سواکوئی چیز دکھائی دیتی ہے؟ بین کر میں نے اسے کہا: اب جہاں چاہوجاؤ!

ابوسعید خراز فرماتے ہیں کہ علم وہ ہے 'جو تجھے عمل کی طرف لے جائے اور یقین وہ ہے 'جو تجھے جدو جہد پراکسائے۔
ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ میں نے حلال کی روزی کھانے کے لئے ذریعہ معاش طلب کیا اور مچھلی کا شکار کیا۔
ایک بار جال میں ایک مچھلی آئی۔ میں نے اس کو نکال لیا اور جال پانی میں ڈال دیا۔ پھر ایک اور آگئ ، میں نے اسے بھی
پینک کر جال ڈال دیا۔ اس پرغیب سے نداء آئی کہ مجھے روزی کمانے کے لئے اس کے سواکوئی اور ذریعہ معاش نہیں کہ تو
ان کے پاس آ کر انہیں قبل کروے 'جو ہمارا ذکر کرتے ہیں؟ یہ ن کر میں نے سنجی توڑ دی اور مچھلیوں کا شکار چھوڑ دیا۔



الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَاصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ (النحل:١٢٧)

صبر کیجئے ،اللہ کی مدد کے بغیرتم صبر بھی نہیں کر سکتے۔

حضورمَاليَّيْمِ نِي أَلِيْمَ مِنْ مَا ما :

﴿ أَنِ الصَّبِرِ عَنْدُ الصَّدَّمَةُ الأُولَىٰ ﴾ (اخرجه أبو يعلي في مسنده: ١٠٤/٥)

صرتووہ بے جومصیبت کی پہلی تفوکر لکنے برکیا جاتا ہے۔

# <u>اقسام صبر:</u>

مرکی کی قسمیں ہیں:

(۱) انسان کا اینے کاموں پرصبر اور ان امور میں صبر 'جن میں انسان کے کردار کا دخل نہیں۔ پھر انسان کا اینے

کاموں برصبر دوطرح کا ہے:

ان امور برصبر جن کے کرنے کا حکم اللہ تعالی نے دیا ہے اور ان چیزوں برصبر جن سے اللہ تعالی نے منع کیا ہے۔ ان امور برصر جن میں انسان کے کردار کا دخل نہیں۔

جذيد عصر كم تعلق سوال كيا كيا اتو فرمايا:

ناک مندچ اسے بغیر کروی چیز کا گھونٹ بی جانا ہی صبر ہے۔

علی بن ابی طالب فر ماتے ہیں کہ صبراور ایمان میں وہی تعلق ہے'جوسراور بدن میں ہے۔

ابوالقاسم حكيم فرمات بين الله تعالى كاو اصبو فرمانا عبادت كرف كاحكم باور

(وما صبوك الا بالله) (النحل:١٧٧) قرمانا يعبوديت ب-

چنانچہ جو محض لك يعنی اپنی طاقت پراعثا د کے ہر درجہ سے ترتی كر كے بلك يعنی اپنی طاقت سے بيزاري اور عدم اعتا د ك درجه كويني جائے وسمجھلوكه وه عبادت كے درجه سے منتقل موكر عبوديت كے مرتبه كوجا بہنچا ،ارشاد نبوى مَا الْتَوْمُ ب

تیرے ذریعہ بی سے زندہ ہوں اور تہارے مارنے سے بی مرول گا۔

(اخرجه البخاري: ٤ ٧٣٩،مسلم: ١ ٢٧١)

ابوسلیمان سے صبر کی نسبت سوال کیا گیا او فرمایا: الله کی شم اہم تو این پیند کی چیزوں برصبر نہیں کر سکتے او ناپندیدہ چیزوں پر کیے صبر کر سکتے ہین لیتن اللہ کی توفیق کا ہونا ضروری امر ہے۔

صبر برقائم رہنے کا اجر:

ذ والنون سے مروی ہے: اللہ کے احکام کی مخالفت سے دورر بنے کا اور مصائب کے گھونٹ پینے پرسکون واطمینان اور زندگی کے میدان میں باوجودی اجی کے اپنے آپ کو مالدار طاہر کرنے کا نام مبر ہے۔

ابن عطاء فرماتے ہیں؛ اچھی طرح ادب کو قائم رکھتے ہوئے مصیبت پر قائم رہنا صبر ہے۔

ابوعثان سے مروی ہے کہ بہت صبر کرنے والا وہ خص ہے جومصیبت میں داخل ہونے کے ساتھ اپنے آپ کو عادی بنا لے۔ بعض سے مروی ہے کہ جس طرح انسان عافیت کے ہوتے ہوئے اپنی حالت پر ثابت قدم رہتا ہے، اسی طرح اچھے آ داب کے ساتھ معیبت پر ثابت قدم رہنا صر کہلاتا ہے۔

ابوعثان فرماتے ہیں کہ اگر کسی عبادت پر بہترین جزا ہو تکتی ہے تو وہ صبر ہے۔ کیونکہ صبر کی جزا سے بڑھ کر کوئی جزا نہیں۔اللہ تعالی فرما تاہے:

> ﴿ وَلَنَجْزِينَ الَّذِينَ صَبَرُوا ٱجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (النحل:٩٦) ہم صبر کرنے والوں کوان کے اعمال کی بہترین جزادیں گے۔

عمرو بن عثان سے مروی ہے کہ اللہ کے احکام پر ثابت قدم رہنا اوراس کی آ زمائش کو خندہ پیشانی اور سکون کے ساتھ

خواص سے مروی ہے کہ کتاب وسنت کے احکام پر ثابت قدم رہنا صبر ہے۔

یکی بن معاذ سے مروی ہے کہ عاشقوں کا صبر زاہدوں کے صبر کے مقابلہ میں زیادہ سخت ہوتا ہے۔ تعجب ہے کہوہ کس

طرح صبر کرتے ہیں؟ چنانچہ پیشعر پڑھا جاتا ہے:

الا عليك فانه لا يجمل

الصبر يجمل في المواطن كلها

اے محبوب! تمام مواقع پرصبراح چھامعلوم ہوتا ہے ،سوائے تمہارے کہ یہاں صبر کرنا اچھانہیں ہے۔

رویم سے مروی ہے: شکایت نہ کرنا صبر ہے۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ صبراینے نام کی طرح سخت کڑ وااور مشکل ہے۔

ابن عطاء نے اپنا پیشعرسایا

ساً صبر كى ترضى واتلف حسرة وحسبى ان ترضى ويتلفني صبري

تہمیں راضی کرنے کی خاطر میں صبر کرونگا، خواہ میں حسرت سے جان ہی کیوں نہ دے دوں، میرے لئے اتنا ہی

کافی ہے کہ میں صبر کرتے ہوئے ہلاک ہو جاؤں اور تو مجھ سے راضی رہے۔

#### اقسام صابر:

ابوعبدالله بن خفیف سے مروی ہے کہ صابر کی تین قسیس ہیں ؟

(۱) بناوتی صابر (m) اور بہت زیادہ صبر کرنے والا۔ (۲)صابر

حضرت علی بن ابی طالب سے مروی ہے: صبرالیں سواری ہے جو بھی ٹھوکر نہیں کھاتی۔

عبداللہ بھری سے مروی ہے کہ ایک شخص نے شبلی کے پاس آ کرسوال کیا: صبر کرنے والے کے لئے کون سا صبر مشکل ہے، کیا اللہ کی اطاعت میں صبر کرنا سخت مشکل ہے؟ فرمایا: نہیں۔اس نے پھر کہا: کیا وہ صبر جس میں واردات الہید ہوتی ہیں، مگر پھر بھی بندہ متادب رہتا ہے (صبرمع اللہ)؟ فرمایا نہیں۔اس نے پھر پوچھا: پھرآ خرکون ساصر سخت ہے؟ کہا: صبرعن اللّٰه ُ بعنی وہ صبر جس میں بندہ کوقر ب الٰہی حاصل ہو جانے کے بعد پھر اللّٰہ تعالیٰ اے اپنے سے دور کر د ہے ،مگر وہ اس کا دروازہ نہ چھوڑے اور وہیں عاجزی سے پڑارہے۔

علی بن عبدالله بصری سے مروی ہے کہ یہ کہ کر شبلی نے اس قدرز ورسے چیخ ماری کہ معلوم ہوتا تھا، انہوں نے دم تو ڑ دیا۔ ابو محمد جریری سے مروی ہے کہ صبریہ ہے کہ بندہ کے لئے آ رام وراحت اور مصیبت کی حالتیں دونوں کیسال ہوں اور دونوں حالتوں میں اےسکون قلب حاصل ہو اور بناوٹی صبریہ ہے کہ مصیبت پڑ سکون خاطرتو ہو ،گر بندہ تکلیف کا احساس کرتا ہو۔کسی نے کسی کا پیشعر پڑھا:

واخفيت مابى منك عن موضع الصبر الى دمعتى سرأ فتجرى ولا ادرى صبرت ولم اطلع هواك على صبرى محافة ان يشكوا ضميرى صبابتي

میں نے صبر یہاں تک کیا کہ تیرے عشق کی خبر صبر تک کونہ کی ،اورعشق کومیں نے صبر کی جگدیعن دل میں بھی چھیا ئے رکھا۔اس خوف سے کہ ہیں ایبانہ ہو کہ میرادل گھبرا کرمیرے عشق کی شکایت چیکے سے میرے آنسوؤں کے پاس کردے اور میری دانست کے بغیر ہی میرے آنسو بہنے لگ جا کیں۔

استاد ابوعلی و قاق سے مروی ہے کہ صبر کرنے والے دونوں جہانوں کی عزت حاصل کرتے ہیں۔اس لئے کہ انہیں الله تعالیٰ کی معیت حاصل ہوتی ہے۔ کیونکہ الله فر ما تا ہے:

﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (البقره:٥٣)

# تشريح فرمان الهي:

الله كفرمان ﴿ إصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾ (آل عمران: ٢٠٠)

کی تشریح یوں بھی کی گئی ہے کہ مبرمصابرہ سے کم درجہ رکھتا ہے اور مصابرہ کارتبہ مرابطہ سے کم ترہے۔

ایک تشریح بوں کی گئی ہے کہ اصبو وا کے معنی ہیں، اللہ کی اطاعت پر اپنے نفوں کو رو کے رکھو اور اللہ کی خاطر مصیبتوں پراینے دلوں کو لگائے رہواوراینے باطن کواللہ تعالیٰ کےشوق کی طرف لگائے رہو۔

بعض اس کی تشریح یوں کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں صبر کرو۔ اللہ کی مدد کے ساتھ اپنے آپ کورو کے رکھو اورالله تعالى كےادب اور تعظیم كالحاظ ركھوپ

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد ملیکیا کو وحی کی کہ میراخلق اختیار کرو۔ میرا ایک خلق پیر ہے کہ میں صبور (بہت مبر کرنے والا ) ہوں۔

مروی ہے کہصبر کے گھونٹ بھرو،اگراس نے تنہیں مارڈ الا' توتم شہید ہواوراگر زندہ رکھا' تو عمر بھر باعزت زندہ رہو

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی خاطر صبر کرنا تکلیف کا سبب ہے (صبر للہ)، اور (صبر باللہ) اللہ کی مدد کے ساتھ صبر کرنا بقاء

نیز صرفی الله آز مائش ہے، صرمع الله وفاہے اور صرعن الله جفاہے۔ صوفیابیش عربیش کرتے ہیں:

والصبر عنك فمذموم عواقبة والصبر في سائر الاشياء محمود اے محبوب! تجھ سے مبر کر کے بیٹھ رہنے کا انجام براہے۔ حالا نکہ دیگر اشیاء میں صبر قابل تعریف ہے۔ بہشعر پیش کیا جاتا ہے:

وكيف الصبر عمن حل منى بمنزلة اليمين من الشمال اس محبوب سے س طرح صبر ہوسکتا ہے، جس کی مجھ سے ایسی ہی نسبت ہے، جیسی دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ سے۔ اذا لعب الرجال بكل شيء وأيت الحب يلعب بالرجال جب لوگ ہر چیز سے کھیلتے ہیں او میں دیمتا ہوں کوشن لوگون سے کھیلتا ہے۔

نیز مروی ہے: ہر بات کےمطالبہ میں صبر کرنا کامیانی کی علامت ہے اور مصیبت برصبر کرنا کشائش کی علامت ہے۔ منصور بن خلف مغربی سے مروی ہے کہ سی مخص کو کوڑے لگانے کے لئے نگا کیا گیا۔ جب (کوڑے لگنے کے بعد) اسے قید خانہ میں واپس لے جایا گیا' تو اس نے ایک ساتھی کو بلا کر اس کے ہاتھ پرتھوکا اور اینے منہ سے جاندی کے مکڑے اس کے ہاتھ پرڈال دیئے۔

جب اس سے اس کے متعلق پوچھا گیا' تو جواب دیا کہ میرے منہ میں دو درہم تھے اور اس حلقہ میں میرا ایک محبوب تھا۔جس کی وجہ سے مجھے مار پڑ رہی تھی اور وہ مجھے دیکھیر ہاتھا۔

میں سینیس جا ہتا تھا کہ میں مار کی وجہ سے چیوں ، جب کہ میرامحبوب مجھے دیکھ رہا ہے۔ لہذا جب مار پرتی ، تو ان در ہموں کو دانتوں سے کا نتا۔ اس طرح وہ درہم کھڑ رے کھڑ سے ہو گئے۔

مروی ہے کہ جس حالت میں تو ہے وہ ہی تہارے لئے حفاظت گاہ ہے اور اللہ کے سواجو کچھ ہے ، وہ سب تمہارا دیمن ہے۔لہذا تمہیں اپنی حالت کی حفاظت گاہ میں خوب تیار رہنا جا ہے۔

بعض سے مروی ہے کہ صبر میں اس قدر صبر کرنا کہ اندر صبر مستغرق ہو جائے اور صبر سے صبر عاجز آ جائے ، مصابرہ کہلاتا ہے۔

چنانچەمردى ہے كەاس نے صبر برصبركيا، يهال تك كەصبر نے كہنا شروع كرديا كەصبركرد\_

مروی ہے کہ بلی کو یا گل خانے میں قید کر دیا گیا' تو پھھلوگ ان کی عیادت کے لئے گئے۔ شبلی نے یو چھا تم کون ہو؟ ا انہوں نے جواب دیا: ہم تہارے دوست ہیں،تہاری زیارت کے لئے آئے ہیں۔

اس پرشلی نے انہیں پھر مارنے شروع کر دیئے اور وہ لوگ بھا گئے لگے۔ بیرحالت دیکھ کرشبلی نے کہا:ارے جھوٹو! اگرتم میرے دوست ہوتے 'تو میرے آ زمانے برصبر کرتے۔

بعض احادیث میں ہے کہ اللہ تعالی فرما تا ہے: مصائب برداشت کرنے والے جو پچھے میری خاطر برداشت کرتے

ہیں، وہ میری آنکھوں کے سامنے ہیں۔اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ وَاصْبِرُ بِحُكُم رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ﴾ (الطور: ٤٨)

آپ الله کے محم پرصبر کریں ، کیونکہ آپ جاری نگا ہوں میں ہیں۔

ایک صوفی کا بیان ہے: میں مکدمیں تھا۔ وہاں میں نے ایک فقیر کو دیکھا کہ اس نے خانہ کعبہ کا طواف کیا اور جیب سے ایک رقعہ نکال کراسے دیکھا اور چل دیا۔ جب دوسرا دن ہوا' تو اس نے پھراییا ہی کیا۔ وہ محض کہتا ہے کہ میں کی دن تک اسے دیکھتار ہا۔ چنانچہ ایک دن اس نے طواف کے بعدر قعہ کودیکھا اور کچھ دورہٹ کر گرا اور مر گیا۔

میں نے اس رقعہ کواس کی جیب سے نکالا' تو اس میں لکھا تھا:

﴿ وَاصْبِرُ بِحُكُمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَغْيُنِنَا ﴾ (الطور: ٤٨)

#### ایک نو جوان اورایک بوژها:

مروی ہے کدایک نوجوان کودیکھا گیا کہ وہ ایک بوڑھے آ دی کے مند پر جوتے مارر ہاہے۔ کسی نے اسے کہا کہ تجھے شرمنیں آتی کہ توایے بوڑھے کے چرے کوجوتے مارر ہاہے؟ نوجوان نے کہا: اس کا جرم بہت برا ہے۔ جب اس سے بوچھا گیا کہ وہ کیا ہے؟ تواس نے جواب دیا کہ یہ بوڑ ھامیری صحبت کا دعویٰ کرتا ہے، مگرتین دن سے یہ مجھے دیکھنے کونہیں آیا۔

ایک صوفی ہے مروی ہے کہ میں ہندوستان گیا اور ایک شخص کو دیکھا کہ اس کی ایک آئکھ ہے اور لوگ اسے صبور کے نام سے پکارتے ہیں۔ میں نے ان کے متعلق دریافت کیا' تو مجھے بتایا گیا کہ ابتداء جوانی میں ان کے ایک دوست سفر کو نکلے اور بیانہیں الوداع کینے کو گئے۔ان کی ایک آ تھے ہے آنسو بہنے لگے، گردوسری آ تھے سے آنسونہ نکلا۔اس پرانہوں نے اس آ کھ کوجس ہے آنسونہ نکلے کہا کہ تونے میرے دوست کے فراق پر آنسو کیوں نہیں بہائے؟ لہذا اب میں تجھے دنیا کو دیکھنے

چنانچەانبول نے آئکھ بند کرلی اوراپ ساٹھ سال گزر گئے ہیں' آئکھنہیں کھولی۔

الله كفرمان ﴿ فَاصْبِرْ صَبْرًا جَمِيْلاً ﴾ (المعارج: ٥)

کی تشریح یوں کی گئی ہے کہ صبر جمیل یہ ہے کہ مصیبت کے ونت قوم کے اندر کسی کو پینہ ہی نہ چلے کہ کو ن محض مصیبت میں مبتلا ہے۔

حضرت عمر بن الخطاب سے مروی ہے اگر صبر وشکر دواونٹ ہوتے 'تو مجھے قطعاً اس بات کی پرواہ نہ ہوتی کہ میں ان

BE 19A BOOK FREE

میں ہے کس پرسوار ہوں ۔

ابن شبرمہ پر جب کوئی مصیبت نازل ہوتی 'تو فر ماتے کہ یہ بادل عنقریب حیوث جائیں گے۔

حدیث میں ہے کہ حضور اکرم مُثَاثِیْن سے ایمان کے متعلق سوال کیا گیا او فرمایا:

صبر و ايمان مي سے ہے۔ (مسند احمد: ١٩٤٥، بيهقى: ١٠١٨)

سری سے صبر کے متعلق دریافت کیا گیا 'تو آپ صبر پر گفتگوفر مانے لگے۔ای دوران ایک بچھوان کی ٹانگ پر چڑھ گیا ادر کئی ایک ڈنگ مارے ،مگرآیانے فطعا حرکت نہ کی۔آپ سے کسی نے کہا کہ آپ نے اسے ہٹا کیوں نہیں دیا ؟

فرمایا: مجھے اللہ سے شرم آ گئی کہ میں تو صبر کے متعلق گفتگو کروں، مگرخو دصبر نہ کروں۔

حدیث میں ہے کہ صرار نے والے فقیر قیامت کے دن اللہ کے ہمنشین ہول گے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے ایک نبی کی طرف وتی بھیجی کہ میں نے اپنے بندے پر اپنی آزمائش ڈالی۔اس پر اس نے مجھے پکارا۔ میں نے اس کی دعا قبول کرنے میں دیر کی۔ پھر اس نے مجھ سے شکایت کی تو میں نے کہا: اے میر نے بندے! میں ایک چیز سے تچھ پر کیوں رحم کھاؤں 'جس کی بدولت میں تچھ پر رحم کرتا ہوں۔

ابن عيدنه الله كے فرمان:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ اَئِمَّةً يَّهُدُوْنَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوْا ﴾ (السحده: ٢٤)

''جب انہوں نے صبر کیا' تو ہم نے ان کوامام بنا دیا کہ لوگوں کو ہمارے حکم سے راہ راست دکھا کیں۔''

کی تشریح فرماتے ہیں کہ جب انہوں نے امر دین کی جڑ کو پکڑلیا' تو ہم نے بھی ان کوسر دار بنالیا۔

استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ صبر کی تعریف یہ ہے کہ تو تقدیر پراعتراض نہ کرے، اپنی مصیبت کا اظہار اس طریقہ پر

كرے كداس ميں شكايت كا پہلونه پايا جاتا مواور بيصبر كے منافى نہيں۔ چنانچە الله تعالى ايوب ماينا كے قصے ميں فرماتا ہے:

﴿ إِنَّا وَجَدُ نَاهُ صَابِراً يُّعُمَ الْعَبُدُ ﴾ (ص:٤٤)

ہم نے اسے صابر پایا' وہ بہت اچھا بندہ تھا۔

مرساتھ ہی اللہ نے ہمیں یہ جی بتایا ہے کہ انہوں نے بیالفاظ کے

﴿ مَسَّنِيَ الصُّومُ ﴿ (الانبياء: ٨٣)

مجھے تکلیف پہنچی ہے۔

نیز انہی سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ابوب ملیک کی زبان سے بیدالفاظ لیمن

﴿مُسَّنِيَ الضُّرُّ ﴿ (الانبياء: ٨٣)

اس لئے نکاوائے تا کہاس امت کے کمزور آ دمیوں کے لئے سانس لینے کی گنجائش نکل آئے۔

بعض سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ﴿ إِنَّا وَجَدُنَاهُ صَابِوا ﴾ (ص: ٤٤) فرمایا ہے صبور کا لفظ جومبالغہ کے لئیمے ] حہیں فر مایا۔

اس لئے كه آپ برحال ميں صابرنہ تھے، بلكه بعض حالات ميں آپ اس آ زمائش سے لذت حاصل كرتے تھے۔ لبذالذت حاصل كرنے كى صورت ميں آپ صابرند تھ، يهى وجد سے كداللہ تعالى نے صبوراً نہيں فر مايا۔

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ صبر' در اصل پہ ہے کہ انسان جب مصیبت سے نکلے' تو اس کی وہی کیفیت ہو' جو اس کی اس وقت تھی ، جب وہ مصیبت میں مبتلا ہوا تھا۔

جیے الوب مایلا کی حالت تھی۔ چنانچدانہوں نے اپنی مصیبت کے اختیام پر بیالفاظ کے

﴿ مَسَّنِيَ الطُّرُّ وَانْتَ اَرْحَمُ الرَّحِمِيْنَ ﴾ (الانبياء: ٨٧) آپ نے گفتگو كة داب كولمح ظ ركھتے موئ : ﴿ وَانْتَ

أَرْحَمُ الوَّاحِمِينَ ﴾ كها، تصريحًا ارْحَمْني نهيس كها.

صبر کی دوقتمیں ہیں:

(۲) مبرمبین ـ (۱)صبرعابدين

عابد کا بہترین صبر پیہ ہے کہ بید دائمی ہو۔اورمجین کا بہترین صبر پیہ ہے کہ صبر کوترک کر دیا جائے۔

اس سلسله میں بہشعر پیش کیا جاتا ہے:

تبين يوم البين أن اعتزامه على الصبر من أحدى الظنون الكواذب

عاشق صبر کے بڑے دعوے کیا کرتا تھا، مگر محبوب کی جدائی کے دن معلوم ہو گیا کہ اس کا صبر کرنے کا دعویٰ جموٹا دعویٰ

تھا۔' کیونکہ وہ اس کی جدائی کو بر داشت نہیں کر سکا اور بےصبر اہو گیا۔

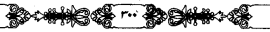
استادابوعلی ہے مروی ہے کہ یعقوب الميا صبح کو يہي وعده فرماتے ہيں کہ ميں صبر کروں گا' چنانچہ

﴿ فَصْبَرُ جَمِيْلٌ ﴾ (يوسف: ٨٣) كها،

مگررات آنے سے پہلے بی یکارا تھے

﴿ يَا أَسَفًا عَلَى يُوسُفَ ﴾ (يوسف: ٨٤)

(لعنی وہ صمر نہ کر سکے )۔





# مراقبه

الله تعالى كاارشاد ب:

﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَّقِيْباً ﴾ (الأحزاب:٥١)

"برچيزالله تعالى كى نكاه ميس ہے۔"

جریر بن عبداللہ البحلی سے مروی ہے کہ جبرائیل'ایک آ دمی کی شکل میں نبی تالیقی کی خدمت میں حاضر ہوئے ،اور کہا: اے محمطً کا تیمی ایمان کیا ہے؟ آنخضرت مَلی تیمی نے فر مایا: اللہ پراللہ کے فرشتوں ،اللہ کے رسولوں پر'اچھی یا بری یا میٹھی یا کر دی تقدیر پر ایمان لانا'ایمان ہے۔

ین کر جرئیل نے کہا: آپ سے کہتے ہیں۔

ہمیں تعجب ہوا کہ میخف خود ہی آنخضرت مُلَا اللہ اللہ اللہ اللہ کا ہے اور خود ہی تقیدیق کررہا ہے۔اس نے پھر کہا کہ اسلام کیا ہے؟

آ تخضرت مَا الله الله عن الله عن الله عن الله عن الله الله عن الله عن الله كالح كرنا، اسلام ب- الله عن الله كالح كرنا، اسلام ب- الله ين الله عن ال

احسان یہ ہے کہ تو اللہ تعالیٰ کی اس طرح عبادت کرے گویا تو اسے دیکھ رہا ہے۔ اگر تو اسے نہیں دیکھ رہا ہے تو وہ

تهمین د کیر ما ہے۔ اس نے پیر کہا: آپ نے کی کہا۔ (احرجه البحاری: ٥٠،مسلم: ٨)

شیخ سے مروی ہے کہ آنخصرت مُلَّاثِیْزُ کا پیفر مانا:اگر تو خدا کوئیس دیکھ رہا ہے تو وہ مجھے دیکھ رہا ہے۔اس میں مراقبہ کی حالت کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے۔اس لئے کہ مراقبہ یہ ہے کہ بندے ک<sup>و</sup>علم ہو کہ اللہ تعالیٰ اسے دیکھ رہا ہے۔ مداقت کی سدی

----بندے کا اس حالت کو ہمیشہ قائم رکھنا مراقبہ ہے۔ مراقبہ ہرنیکی کی اصل ہے اور انسان اس مرتبہ تک نہیں پہنچ سکتا، جب تک پہلے اپنفس کا محاسبہ نہ کرے۔ جب محاسبہ کر بچے ،جیسا کہ فہ کور ہوا اور موجودہ وقت میں اپنی حالت کی اصلاح
کر لے اور اللہ کے راستہ پرلگا رہے اور اپنے اور اللہ کے درمیان اپنے دل کی اچھی طرح سے تکہبانی کرے اور اپنے
سانسوں کو اللہ کے احکام کے ساتھ محفوظ رکھے تو بیخض اپنے اکثر احوال میں اللہ کو دیکھتا رہے گا اور جان لے گا کہ اللہ تعالیٰ
اسے دکیورہا ہے اور اس کے دل کے قریب ہے ، اس کے حالات کو جانتا ہے ، اس کے افعال کو دیکھتا ہے اور اس کے افعال کو سنتا
ہے اور جس محف نے ان باتوں سے تفاضل کیا 'وہ وصل کے ابتدائی مدارج تک بھی نہیں پہنچ سکتا، چہ جائیکہ قربت کے حقائق
تک بہنچے۔

جریری سے مروی ہے کہ جس مخص نے اپنے اور اللہ کے درمیان تقوی اور مراقبہ کومضبوط نہیں کیا 'وہ مخص کشف اور مشاہدہ تک نہیں پہنچ سکتا۔

استادابوعلی دقاتی سے مروی ہے کہ کی حاکم کا ایک وزیر تھا۔ ایک روز وہ وزیر کے سامنے کھڑا تھا کہ اس نے نوکر کی طرف جو وہاں کھڑا تھا' نگاہ کی ، گرکسی بری نظر سے نہیں صرف اس لیے کہ اس نے اس کی کوئی حرکت' یا آ واز محسوس کی تھی۔ اتفا قا حاکم نے اس وزیر کو اس خالس نے اس کی طرف بری اتفا قا حاکم نے اس وزیر کو اس نے اس کی طرف بری نظر سے دیکھا ہے۔ لہذا اس نے اس طرز پر امیر کو دیکھا شروع کر دیا۔ اس ون کے بعد جب بھی بھی بیو دیر' حاکم کی خدمت میں آتا تو ایک طرف دیکھی اس طرح سے دیکھنا ہے اور حاکم کے دل میں آتا تو ایک طرف دیکھنا ہے اور حاکم کو خیال ہوا' کہ وزیر کی عادت ہی اس طرح سے دیکھنا ہے اور حاکم کے دل سے وہ خیال جاتا رہا۔

یہ تو اس مراقبہ کا حال ہے'جوالک مخلوق کا دوسری مخلوق کے لئے ہے۔ لہذا بندہ اگراپے آتا کے لئے مراقبہ کرے' تو پھر کتنی اچھی بات ہے۔

#### توجه

فقراء میں ہے کسی سے منقول ہے کہ کسی حاکم کا ایک غلام تھا۔ جس کی طرف اس کی توجہ اوروں کی نسبت زیادہ تھی۔ حالا نکہ نہ تو اس کی قیمت ان کے مقابلے میں زیادہ تھی ،اور نہ ان کے مقابلہ میں وہ زیادہ خوبصورت تھا۔لوگوں نے اسے اس کے بارے میں کہا' تو امیر نے انہیں بتلانا چاہا کہ خدمت گذاری میں وہ اوروں کے مقابلہ میں کس طرح افضل ہے۔

چٹانچدایک دن وہ اپ نوکروں سمیت سواری کے لئے لکلا۔ پھوفاصلہ پر پہاڑتھا۔ جہاں برف پڑی ہوئی تھی۔ ماکم فی اس برف کی طرف نگاہ کر کے سرکو نیچ جمکا دیا۔ فورا اس غلام نے گھوڑا دوڑایا اور کمی کو خبر نہ کی کہ اس نے گھوڑا کیوں دوڑایا ہے؟ تھوڑی دیر کے بعد وہ برف لے کر حاضر ہوا۔ حاکم نے اس سے سوال کیا کہ بچھے کیے معلوم ہوا کہ میں برف

BANGE TOT BANGET SE

حامتا موں؟

غلام نے جواب دیا آپ نے برف کی طرف دیکھا تھا اور بادشاہ کا کسی چیز کودیکھنا' قصد صحیح کے بغیرنہیں ہوسکتا۔اس پر حاکم نے کہا کہ میری عنایت اور توجہ اس کی طرف اس لئے زیادہ ہے کہ ہرایک اپنے کام میں مشغول رہتا ہے، مگر اس کا کام پیہے کہ وہ میری نگاہ کودیکھتا ہے اور میرے حالات پرنظر رکھتا ہے۔

ایک صوفی کا قول ہے: جس شخص نے خواطر قلبیہ میں اللہ تعالیٰ کواپی نگاہ میں رکھا، اللہ تعالیٰ اس کے اعضاء کو گناہ سے بچا دے گا۔

ابوالحسین بن ہند ہے کسی نے سوال کیا: چرواہا اپنی بکریوں کو ہلاکت کی چرا گاہ ہے کب اپنی لاٹھی کے ساتھ ہا نک کرلے جاتا ہے؟ فرمایا: جب اس کوعلم ہوتا ہے کہ کوئی دیکھنے والا ہے۔

### الله برجگه موجود ہے:

مروی ہے کہ ایک بار ابن عمر سفر میں سے تو انہوں نے ایک غلام کو بکریاں چراتے ویکھا ، انہوں نے اسے (آزمائش کے طور پر) کہا: کیا تو ان میں سے ایک بکری بیچ گا؟ غلام نے جواب ویا کہ یہ بکریاں میری نہیں ہیں۔ آپ نے پھر کہا: مالک سے کہنا کہ بھیٹریا ایک بکری لے گیا ہے۔ اس پر غلام نے جواب دیا: پھر اللہ کہاں ہے؟ اس واقعہ کے بعد مدت تک ابن عمر کہا کرتے تھے: اس غلام نے ''اللہ کہاں ہے؟'' کہا تھا۔

جنید سے مروی ہے کہ جو شخص مراقبہ میں ثابت قدم رہا'اسے صرف اللہ کے ہاں اپنے حظ کے فوت ہونے کا ڈر ہوگا کسی اور کے ہاں نہیں۔

ایک استاد کے پچھشاگرد تھے اور ان میں سے ایک کی طرف بمقابلہ دوسروں کے زیادہ توجہ دیتے تھے۔لوگوں نے اس بارے میں ان سے ذکر کیا' فرمایا: میں ابھی واضح کر دوں گا۔

چنانچاس نے ہر شاگر دکوایک ایک پرندہ دیا اور ہرایک کوکہا کہ اسے ایسی جگہ ذیح کرنا 'جہاں تہہیں کوئی نہ دیکھے۔ ای طرح اس شاگر دکوبھی ایک پرندہ دیا۔

ذئ كرنے كے لئے روانہ ہو گئے اور ہرا يك جب واپس آيا ، تو اس كے پاس ذئ كيا ہوا پر ندہ تھا۔ مگر جب بيشا گرد آيا ، تو اس كے پاس وہى زندہ پر ندہ موجود تھا۔ استاد نے پوچھا ، تو نے اسے ذبح كيوں نہيں كيا ؟

شاگردنے جواب دیا: آپ نے مجھے تھم دیا تھا کہ میں اے ایسی جگہ ذیح کروں، جہاں کوئی نہ دیکھ رہا ہو۔ مجھے کوئی الی جگہ نہیں ملی۔ یہ جواب بن کراستاد نے فر مایا: یہی وجہ تھی کہ میں اس کی طرف اپنی خاص توجہ کرتا تھا۔ ذوالنون معری سے مروی ہے کہ مراقبہ کی علامت ہے ہے کہ انسان ان چیزوں کو پیند کرے، جنہیں اللہ تعالیٰ نے پیند فر مایا اوران چیزوں کی تعظیم کرے، جن کی اللہ تعالیٰ نے تعظیم کی اوران چیزوں کوحقیر جانے ،جنہیں اللہ تعالیٰ نےحقیر جانا۔ نفرآ باذی سے مروی ہے کہ امید مجھے اطاعت پرتح یک کرتی ہے اور خوف مجھے معصیت کے کام سے دور لے جاتا ہےادر مراقبہ تجھے حقائق کی راہ تک پہنچا دیتا ہے۔

جعفر بن نصیرے مراقبہ کے متعلق سوال کیا گیا' تو فرمایا: ہر خیال جو دل میں پیدا ہوا اور بندہ اس خیال کو مدنظر رکھتے ہوئے کہ اللہ تعالی اسے دیکھ رہا ہے اپنے باطن کے واردات کا خیال رکھے تو بھی مراقبہے۔

جریری سے مروی ہے کہ تصوف کے معاملہ کی بنا دو باتوں پر ہے:

اق ل بیر کہ تو اینے نفس پر لا زم کرے کہ وہ ہمیشہ اللہ کو نگاہ میں رکھے اور اس علم کا اثر تمہارے ظاہر پرموجود ہے۔ ابوالقاسم بغدادی ہے مروی ہے کہ ہر لحظه اور ہر لفظ کے ساتھ غیب کودیکھتے ہوئے اپنے باطن کا دھیان رکھنا مراقبہ ہے۔ ابن عطاء سے یو چھا گیا کہ افضل ترین عبادت کون سے؟ تو فرمایا: بردم اللہ کونگاہ میں رکھنا۔

ابراہیم خواص سے مروی ہے: احکام خدا وندی کا لحاظ رکھنے سے مراقبہ پیدا ہوتا ہے اور مراقبہ سے ظاہر و باطن میں خلوص پیدا ہوتا ہے۔

ابوعثان مغربی سے مروی ہے کہ طریقت میں سے سب سے افضل چیز 'جس کوانسان اپنے اوپر لازم قرار دے ، یہ ہے کہ وہ اپنا محاسبہ کرے ، اللہ کو نگاہ میں رکھے اور اپنے علم کے ذریعے سے اپنے اعمال کی سیاست کرے۔

مروی ہے کہ ابوعثان سے ابوحفص نے کہا کہ جبتم لوگوں کو وعظ ونفیجت کرنے کے لئے بیٹھو' تو دل اورنفس کو تھیجت کرو، اپنے پاس لوگوں کا ہجوم دیکھ کر دھو کے میں نہ پڑو، کیونکہ لوگ تو صرف تمہارا ظاہر دیکھتے ہیں اور اللہ تعالیٰ تمہارا باطن دیکھتا ہے۔

ابوسعید فرازے مروی ہے کہ میرے یے نے مجھے فر مایا: اپنے باطن اور مراقبہ کا ہر دم لحاظ رکھو۔

فرماتے ہیں کہ ایک بار جب میں جنگل میں جار ہاتھا، یکا یک میرے پیچھے سرسراہٹ می سائی دی۔جس ہے میں ڈر گیا۔ میں نے مزکر دیکھنا جا ہا، مگر نہ مزا۔ پھر دیکھا کہ کوئی چیز میرے کندھے پر کھڑی ہے، پھروہ ہٹ گئی۔ مگر میں بدستور اینے باطن کونگاہ میں رکھے رہا۔ پھر جوم کردیکھا تو وہ ایک بڑا درندہ تھا۔

واسطی سے مروی ہے کہ بہترین عبادت بہ ہے کہ تو اپنے اوقات کی حفاظت کرے اس طوح کہ اپنی صدود کے سواکسی چیز کی طرف نہ جھا کئے نداینے رب کے سواکس اور کو نگاہ میں رکھے اور اپنے وقت کے سواکس اور کا ساتھ نہ دے۔



#### رضاء

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (المائدة: ١١٩)

'' خداان سے راضی ہوا ،اور وہ اس سے راضی ہوئے۔''

ر سول مَنْ اللَّيْنَ فَر ما يا ايك بار جب اہل جنت اپنی ايک مجلس ميں بيٹھے تھے۔ يکا يک جنت کے دروازے پرنور ظاہر ہوا۔ اہل جنت تے سراٹھا کر دیکھا' تو اللہ تعالیٰ تشریف فر ماتھے اور فر مان جاری تھا کہ اے اہل جنت! مجھ سے پچھ مانگ لوئتو اہل جنت نے جواب دیا کہ ہم صرف یہی جا ہے ہیں کہ تو ہم سے راضی ہو جا۔

الله تعالی نے جواب دیا میری رضائی کی بدولت و تم میرے گھر میں آ کر اترے ہواور تمہیں میری طرف سے عزت حاصل ہوئی ہے، یہی وقت ہے ما مگ او تو اہل جنت نے عرض کیا: ہم اور رضا جا ہتے ہیں۔

آ تخضرت کالی کی با کیں سبزرگ کے زمرد اور سن کی باس سرخ یا قوت کی اونٹنیاں لائی جاتی ہیں۔ جن کی با کیں سبزرگ کے زمرد اور سرخ رنگ کے یا قوت ہیں۔ جن کی با کیں سبزرگ کے زمرد اور سرخ رنگ کے یا قوت ہیں۔ چنا نچہ وہ ان پر بیٹھ گئے۔ ان کے پاؤں اس قدر دور پرتے تھے کہ جس قدر نگاہ پہنچ سکت ہے۔ پھر اللہ تعالی نے پھلدار درختوں کو تھم دیا۔ پھر موثی آ تھوں والی لڑکیاں آ کمیں اور کہنے لگیں: ہم نازک اندام ہیں۔ ہمیں کوئی تکلیف نہ ہوگی۔ ہم ہمیشہ جنت میں رہنے والیاں ہیں، ہمیں موت نہ آئے گی۔ ہم مومنوں کی باعزت ہویاں ہیں۔ اللہ تعالی تھم دیں گے اور سفید خوشبودار کستوری کے نیلے پرایک ہوااڑا کمیں گی، جس کا نام مثیر ہوگا۔ یہاں تک کہ یہ انہیں لے کر جنت عدن میں آ جا کیں گی۔ یہ جنت عدن جنت عدن جنت کا بہترین حصہ ہے، یہ دیکھ کرفر شتے کہیں گے۔

اے اللہ! یہ لوگ آ گئے ہیں۔ اللہ تعالی فرمائے گا: مرحبا !اے تیج بولنے والو! مرحبا! اے عبادت گذارو! آنخضرت مُلَّا اللَّهُ اَ عمروی ہے کہ پھران کے لئے پردہ اٹھایا جاتا ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کی طرف دیکھتے ہیں اور نور رحمٰن کو دیکھ کر اس قدر حظ حاصل کرتے ہیں کہ ایک دوسرے کونہیں دیکھ سکتے۔ المالية المالية

پھر اللہ تعالی فر مائے گا: انہیں ان تحفول کے ساتھ محلوں کی طرف لوٹا دو،اور آنخضرت مَلَا لَیْزَا ہے مروی ہے کہ جب وہ واپس آئیں گے توایک دوسرے کودیکھ سکیں گے۔

آ تخضرت كاليولم المحمروي ب، اى لئ الله تعالى فرات مين

﴿ نُزُلَّامِّنُ غَفُورٍ رَّحِيْمٍ ﴾ (فصلت:٣٢)

"الله غفوررجيم كى طرف سے بيضيافت موگى ـ" (حلية الاولياء: ١٠٩/٦)

## عراقيون اورخراسانيون كارضاء مين اختلاف:

عراقیوں اور خراسانیوں کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ آیا رضاء احوال میں سے ہے یا مقامات میں ہے؟

چنانچے اہل خراسان کہتے ہیں کہ رضاء مقامات میں سے ایک مقام ہے اور بیتو کل کی انتہا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کەرضاایک ایبی چیز ہے جھے انسان کوشش کے ذریعہ سے حاصل کرسکتا ہے۔

الل عراق کہتے ہیں کہ رضاء احوال میں سے ہے اور انسان اسے اپنی کوشش سے حاصل نہیں کرسکتا۔ بلکہ یہ ایک ایسی کیفیت ہوتی ہے ،جواللہ کی طرف سے بندے کے دل پر نازل ہوتی ہے۔جس طرح دیگر احوال نازل ہوتے ہیں ، ان دونوں اقوال کے درمیان مطابقت اس طرح کی جاسکتی ہے کہ رضا کی ابتداء تو انسانی کوشش سے ہوتی ہے اور بیا لیک مقام ہاوررضاء کی انتہاء احوال میں سے ہے، جو کوشش سے حاصل نہیں ہوسکتی۔

### رضاء صوفیاء کے نزدیک:

صوفیاء نے رضاء پر بحث کی ہے، چنانچہ ہرایک نے اپنی حالت اور اپے مشروب کا اظہار کیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان ک عبارات میں اس طرح اختلاف ہے، جس طرح رضامیں سے حصہ لیتے ہیں کہ سی کو کم ملا اور کسی کوزیادہ-اب رہی علم کی شرط تو اس کا ہونا ناگزیر ہے کہ جو محض اللہ کے ساتھ راضی ہے، وہ وہی ہوسکتا ہے جواس کی تقدیر پراعتراض نہ کرے۔

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ رضارینہیں ہے کہتم معصیت کا احساس نہ کرو' بلکہ رضایہ ہے کہتم اللہ کے تھم اور اس کی تقدیر پراعتراض نہ کرو۔ بندے کے لئے ضروری ہے کہ وہ اس قضاء پر راضی رہے، جس پر راضی رہنے کا اسے حکم دیا گیا ہے۔ کیونکہ بندے کے لئے ہراس بات پر جواس کی تقدیر میں ہے راضی رہنا جائزیا واجب نہیں .. مثلا معصیت پریا مسلمانوں کی ایذاءرسانی وغیرہ پر۔

صوفیاء سے مروی ہے کہ رضا اللہ تعالی کا بہت بڑا دروازہ ہے۔

اس سے ان کی مرادیہ ہے کہ جس شخص کواللہ نے اپنی رضاء سے نواز اہو، اس پر اللہ کی بہت بڑی عنایت ہے۔



عبدالوا حدین زید ہے مروی ہے کہ رضاء اللہ کا بہت بڑا درواز ہے اور دنیا کی جنت ہے۔

یکھی یا در کھو کہ بندہ اس وقت تک حق تعالی سے راضی نہیں ہوسکتا ، جب تک حق تعالی اس سے راضی نہ ہو۔ کیونکہ الله تعالى فرماتي بين ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ (المائده: ٩١٩)

ابوعلی د قاق سے مروی ہے کہ ان سے ایک شاگر دیے سوال کیا: کیا بندے کومعلوم ہو جاتا ہے کہ رب اس سے راضی ہے؟ تواستاد نے كہا نہيں ،اسےاس كاعلم كيے موسكتا ہے؟ جبكه الله كى رضاء بم سے يوشيده ہے۔اس برشا كردنے كہا كه ولى کواس کاعلم ہوتا ہے!استاد نے یوچھا: کیسے؟ شاگرد نے جوابا کہا کہ جب میں اپنے دل کواللہ پر راضی یا تا ہوں توسمجھ لیتا ہوں کہ اللہ بھی مجھ سے راضی ہے۔استاد نے کہا تو نے بہت احپھا جواب دیا!

مروی ہے کہ حضرت موی علیہ نے بارگاہ خداوندی میں عرض کیا کہ اے اللہ مجھے ایساعمل بتا دیجئے ،جس کے کرنے سے تو مجھ سے راضی رہے۔اللہ نے جواب دیا: تو وہ کام نہ کر سکے گا۔

یان کر حضرت موی ملینا عاجزی ہے تجدہ میں گر بڑے ،اس پر اللہ تعالیٰ نے وہی کی کہ اے عمران کے بیٹے! میری رضاءتواس میں ہے کہتو میری قضاء پرراضی رہے۔

ابوسلیمان دارانی فرماتے تھے کہ جب بندہ اپنی خواہشات کوترک کردے تو وہ اللہ سے راضی ہے۔

ا نہی سے مروی ہے کہ نصر آباذی فرماتے تھے: جو محض مقام رضا تک پینچنا جا ہے اسے ان باتوں میں لگار ہنا جا ہے ، جن میں رضائے اللی ہے۔

رضاء کی دواقسام:

محد بن خفیف سے مروی ہے کہ رضاء کی دواقسام ہیں:

(۲) رضاعن الله ـ

(۱) رضا بالله۔

رضا بالله بي ہے كہ ہم اللہ سے بحثيت مد بر كے راضى رہيں اور رضاعن الله بيہ ہے كہ ہم اس كى قضاء پر راضى رہيں۔ استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ساللین کا راستہ بہت لمباہےاوروہ ریاضت کا طریقہ ہےاورخواص کا طریقہ بہت قریب ے، اگرچہ زیادہ دشوار ہےاوروہ بیہ کے تہماراعمل ان باتوں پر ہو،جن سے الله راضی رہے اورتو الله کی قضاء سے راضی رہے۔ رویم فرماتے ہیں کہ رضایہ ہے کہ اگر اللہ تعالی جہنم کو کسی مخص کے دائیں ہاتھ پر رکھ دیں 'تو وہ بیدعاء نہ کرے کہ اے الله! اسے بائیں ہاتھ پر کردے۔

ابو بكربن طاهر فرماتے ہيں: ول سے كراہت كو نكال دينے كا نام رضا ہے۔ يہاں تك كدول ميں فرح وسرور كے

تصنف كارسائطين الله المنظمة ال

علاوہ کچھنہ رہے۔

واسطی فرماتے ہیں کہ جہاں تک تجھ سے ہو سکے اللہ کی رضاء کے مطابق عمل کرو ، یہ نہ ہو کہ رضاء تمہیں استعال كرے،اگراپيا كرو كے، تواس كى لذت اوراذيت كى وجد سے حقيقت البيہ سے مجوب ہو جاؤ گے۔

غور کروسوچو! کہ واسطی کا بیکام بوی عظمت والا ہے اور اس میں اس بات کی تنبید کی گئی ہے کہ صوفیاء رضا کے اس معنی پڑمل کرتے ہیں، احساس کئے بغیر اللہ سے غافل نہ ہو جائیں اور ان کا تعلق خدا سے منقطع نہ ہو جائے۔ کیونکہ ایک حالت میں سکون واطمینان سے رہنا 'حالات کے بدلنے والے خداسے حجاب کا سبب ہے۔ لہذا جب بندہ اس کی رضاء سے لذت یا تا ہے اور اینے دل میں رضاء کی راحت محسوس کرتا ہے تو اسی وقت مشاہدہ حق سے مجوب ہو جاتا ہے۔

نیز واسطی سے مروی ہے کہ عبادت خداوندی سے لطف اندوز ہونا'ز ہرقاتل ہے۔

ابن خفیف سے مروی ہے اللہ کے احکام میں دل لگانا اور جن چیزوں سے اللہ راضی ہوتا ہے اور جنہیں وہ پسند كرتا ہے، دل کا اُن کی موافقت کرنا رضاء کہلاتا ہے۔

رابعہ سے سوال کیا گیا: بندہ کب راضی برضاء کہلانے کاحق دار ہوتا ہے؟ فرمایا: جب وہ مصیبت میں بھی اس طرح خوش رہے،جس طرح آرام میں خوش رہتا ہے۔

مروی ہے کہ جنید میں کے کہ ایم میں شبلی نے لا حَول وَلا قُوّةَ إِلّا بِاللّهِ برُ ها۔ جنید نے کہا: تمہارے برالفاظ دل کی تنگی کی وجہ سے ہیں اور دل کی تنگی اس وجہ سے کہتونے رضاء اللی پررہنا چھوڑ دیا ہے۔ بیس کرشبلی خاموش رہے۔ ابوسلیمان سے مروی ہے کہ رضایہ ہے کہ نہ تو اللہ سے جنت مائے اور نہ دوزخ سے پناہ طلب کرے۔

#### علامات رضاء:

ذوالنون مصرى سے مروى بے كررضاء كى تين علامات بين

- (۱) قضاء ہے پہلے اختیار کوچھوڑ دینا۔
- (۲) قضاء کے نازل ہونے کے بعداس کی تکخی کومحسوس کرنا۔
  - (۳) عین مصیبت می*ں محبت کا کھڑ کنا*۔

حسین ابن علی ابن ابی طالب ہے کسی نے کہا کہ ابو ذر فر ماتے تھے کہ مجھے تھا جی بہنبت مالداری کے اور بیاری بہ نبت صحت کے زیادہ پند ہے تو حسین بن علی نے فر مایا: الله ابوذر پر رحم فر مائے ! مگر میں یوں کہتا ہوں کہ جس نے الله کی پند پر جروسہ کیا، پھروہ انہی چیزوں کی تمنا کرے، جنہیں اللہ نے اس کے لئے پند کرر کھا ہے۔

#### رضاءاورز مدمين افضيلت:

فضیل بن عیاض نے بشر حافی سے کہا: رضاء زہر سے افضل ہے۔ اس لئے کہ راضی رہنے والا 'اپنے مقام سے بڑھ کرکسی اور مقام کی تمنانہیں کرتا۔

سن نے ابوعثان سے نبی کریم مال فی آئے کے فرمان: اسالك الوضاء بعد القضاء۔ ( جھے سے قضاء كے بعد رضاء كى درخواست كرتا ہوں) كے متعلق دريافت كيا، فرمايا:

آ تخضرت مَا لَا اللهُ الله موتی ہے۔

ابوسلیمان ہے مروی ہے کہا گرخدا مجھے دوزخ میں بھی ڈال دےاور میں اس پرراضی رہوں' توسمجھوں گا کہرضاء کو تھوڑ اساسمجھ سکا ہوں۔

> ابوعمر دمشق سے مروی ہے کہ تھم خدا دندی خواہ کسی قتم کا ہو،اس میں اگر بے چینی نہ ہوتو رضاء ہے۔ جنید سے مردی ہے کہ اختیار کا اٹھ جانا رضاء ہے۔

ابن عطاء سے مروی ہے کہ اللہ نے بندے کے لئے جو پھھازل سے اختیار کر رکھا ہے، اس پر دل کی نگاہ رہنا رضاء ہے۔ بالفاظ دیگر اختیار خداوندی پر ناراض نہ ہونا رضاء ہے۔

رویم فرماتے ہیں: اللہ کے احکام کے جاری ہونے پر دل کاسکون حاصل کرنا رضاء ہے۔

محاسبی سے مروی ہے کہ اللہ کے احکام کے جاری ہونے پردل کوسکون حاصل رہنا رضاء ہے۔

نوری سے مروی ہے کہ قضا الی کے گذرنے پردل کا خوش ہونا رضاء ہے۔

جریری سے مروی ہے: جو مخص اپنے مرتبہ سے کم چیز پر راضی ہو اللہ تعالیٰ اسے اس کی مرتبہ سے زیادہ بلند مرتبہ دےگا۔ ابوتر اب خشی سے مروی ہے کہ جس مخص کے دل میں دنیا کی قدر ومنزلت ہو'وہ رضاء کا مرتبہ حاصل نہیں کرسکتا۔ عامر بن سعد' حضرت عباس بن عبد المطلب سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللهُ مَثَاثِیْرُمُ نے فرمایا:

جواللہ کواپنازب سمجھ کراس سے راضی رہا،اس نے ایمان کا مزہ چکھ لیا۔

(اخرجه الترمذي:٢٦٢٣،مسند احمد:١٧٨١)

عمر بن خطاب نے موکٰ اشعری کولکھا:

سلام وصلوٰ ق کے بعد واضح کر کے فر مایا کہ بھلائی ہمدتن رضاء میں ہے، اگرتم راضی بقضاء البی رہ سکتے ہو' تو بہتر،

ورنهمبر كروب

مروی ہے کہ عدبۃ الغلام ساری رات صبح تک بیالفاظ کہتا رہا کہ اگر تو مجھے سزا بھی دے 'تو تب بھی تجھ سے محبت رکھتا ہوں اور اگر مجھ پر رحم کرے 'تو تب بھی تجھ سے محبت رکھتا ہوں۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ انسان تو تھیکری ہے اور تھیکری کی کیا بساط کہ وہ اللہ کے حکموں کا مقابلہ کرے؟ ابوعثان جیری سے مروی ہے کہ مجھے چالیس سال ہو گئے۔اللہ نے مجھے جس مقام پر رکھ دیا، میں نے اسے ناپسندنہیں کیا اور جس مقام کی طرف چھیر دیا، میں ناراض نہیں ہوا۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ایک شخص اپنے غلام پر غصے ہوا ،غلام نے کی شخص کوسفارش کے لئے کہا ' تو آ قانے اسے معاف کر دیا۔ اس پر غلام رونے لگ گیا ،سفارش کرنے والے نے غلام سے پوچھا: اب جب تبہارے آ قانے تہبیں معاف کر دیا ' تو تو کیوں روز ہا ہے؟ آ قانے کہا: بیتو میری رضاء چا بتا ہے اور میں راضی ہونے کا نہیں ، یہی وجہ ہے کہ بیرو رہا ہے۔







## عبودبيت

ارشادالہی ہے:

﴿ وَاغْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِيْنُ ﴾ (الحجر: ٩٩)

''مرتے دم تک عبادت الٰہی کرتے رہو۔''

عمر بن خطاب سے مروی ہے کہ ابوسعید خدری اور ابو ہریرہ نے رسول الله مُؤَلِّقَتُو منے روایت کی کہ اس دن جب کے اللہ کے سایہ میں اور کی سامیہ کرنے والا نہ ہوگا ، اللہ تعالیٰ سات آ دمیوں کواپنے سامیہ میں لے گا۔

وہ سات آ دی جوسا پیالہی میں ہوں گے:

(۱) امام عادل كو\_

(۲) اس نو جوان کوجس کی پرورش الله کی عبادت میں ہوئی ہو۔

(m) اس شخص کوجس کا دل مسجد سے نکلنے کے بعد مسجد کی طرف لگار ہتا ہو، یہاں تک کہ وہ مسجد میں پھر چلا آتا ہے۔

(س) ان دو شخصوں کو جنہوں نے اللہ کی خاطر ایک دوسرے سے محبت کی ،اسی پر وہ ا کھٹے ہوتے ہیں اور اسی پر جدا

#### ہوتے ہیں۔

(۵) اس شخص کو جوخلوت میں یا دالہی کر کے روتا ہےاور آنسو بہاتا ہے۔

(۱) اس شخص کو جسے ایک خوبصورت عورت دعوت گناہ دیتی ہے، مگر وہ کہتا ہے: مجھے اللہ تعالیٰ کا ڈر ہے۔

(٤) اس شخص کو جواس قدر پوشیدہ طور پر خیرات کرتا ہے کہ اس کے بائیں ہاتھ کوعلم نہیں ہوتا کہ دائیں ہاتھ نے کیا



### عبادت ،عبوديت اورعبودت ميں فرق:

ابوعلی د قاق سے مروی ہے کہ عبودیت عبادت سے زیادہ کامل ہے۔ چنانچہ پہلے عبادت آتی ہے، پھر عبودیت اور پھر

عبادت عام مومنین کا کام ہے،عبودیت خواص کا اور عبودت خاص الخاص کا۔

انہی سے مروی ہے کہ علم یقین والوں کے لئے عبادت ہے۔عبودیت عین الیقین والوں کے لئے اورعبودت حق الیقین والوں کے لئے۔

انہی سے مروی ہے کہ عبادت مجاہدہ کرنے والول کے لئے اور ارباب معاہدہ کے لئے عبودیت اور عبودت اہل مشاہدہ کا

لہذا جس نے اپنے نفس کواللہ کے لئے ذخیرہ نہیں کررکھا' وہ صاحب عبادت ہے اور جس نے اپنے دل کے ساتھ اللہ پر بخل نہیں کیا'وہ صاحب عبودیت ہےاورجس نے اپنی روح کے ساتھ اللہ کے معاملہ میں بخل نہیں کیا'وہ صاحب عبودت ہے۔

نیزید بھی کہا جاتا ہے کہ اللہ کی عبادت پر کامل طور پر کاربندر منا اور جوعبادت تم سے صادر ہوا سے باوجود کامل ہونے کے ناقص بیجھتے رہنا اور جونیک اعمال تم کو حاصل موں ،ان کو نقذیر الٰہی جاننا عبودیت کہلاتا ہے۔

یکھی کہا گیا ہے کہ جو تقدیم معرض وجود میں آئے ،اس میں اختیار کوترک کر دینا عبودیت ہے۔

یہ بھی مروی ہے کہ اپنی طاقت اور قوت ہے بیزاری کا اظہار کرنا اور اللہ نے جو مال و دولت تم پر انعام کر دیے ، ان کا اقرار کرناعبودیت کہلاتا ہے۔

می بھی مروی ہے کہ جن امور کے کرنے کا تہمیں تھم دیا گیا ہے، ان کو گلے لگانا اور جن سے منع کیا گیا ہے، ان کوچھوڑنا

محمد بن خفیف سے سوال کیا گیا میچ عبودیت کیا ہے؟ فرمایا: جب تواپنا بوجھ اپنے آتا (خدا) پر ڈال دے اور اس کی لائی ہوئی مصیبتوں برصبر کرے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ جب تک انسان کی حالت بینہ ہوجائے کہ ان جار چیزوں یعنی بھوک نگار ہنا' فقر اور ذلت مے کوئی محبراہٹ نہ ہو تب تک اس کی عبودیت بھی محجے نہیں ہوتی۔

نیز بی بھی کہتے ہیں کہ عبود یت یہ ہے کہ تو اپنے آپ کو ہمہ تن اللہ کے سپر دکر دے اور اپنا بو جھاسی پر ڈال دے۔ نیزید بھی کہتے ہیں کہ عبودیت کی ایک علامت بی بھی ہے کہتو تد برکو چھوڑ دے اور تقدیر کا مشاہرہ کرے۔ ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ عبودیت ہیہ ہے کہ تو ہر حال میں اس کا بندہ بنا رہے، جس طرح کہ ہر حالت میں وہ تمہارارب ہے۔

جریری فرماتے ہیں کہ نعمتوں کے بندے تو بہت ہیں، گرانعام کرنے والے کے بندے بہت کم ہیں۔
ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جس کی غلامی اور قید میں تو پھنسا ہو' تو اس کا بندہ ہا اور اگر تو دنیا کی قید میں ہے' تو دنیا
کا بندہ ہے اور رسول اللہ مخالیے کے فرمایا کہ در ہموں کا بندہ ہلاک ہوا، دیناروں کا بندہ ہلاک ہوا۔

(اخرجه البحارى:٢٨٨٦، ابن ماجه: ١٣٦٤)

ابوزید نے ایک شخص کو دیکھا اور پوچھا : تو کیا کام کرتا ہے؟ اس نے کہا : میں خزبند ( گدھوں والا ) ہوں۔اس پر ابو زید نے کہا : خدا کرے تیرا گدھا مرجائے 'تجھے اللہ کا بندہ ہونا جائے' نہ کہ گدھے کا۔

ابوعمرو بن نجید سے مروی ہے کہ کسی انسان کا عبودیت میں قدم اسی وقت پاک وصاف ہوسکتا ہے، جب وہ اپنے انگال کوریا کاری اوراپنے احوال کومحض دعو کی خیال کرے۔

عبداللہ بن منازل یوں کہا کرتے تھے کہ بندہ اس وقت تک بندہ ہے، جب وہ اپنی ذات کے لئے خادم تلاش نہ کرے اور جب اس نے اپنی ذات کے لئے خادم تلاش کیا 'تو عبودیت کی حدسے گذر گیا اور اس نے عبودیت کے آ داب ترک کردیئے۔

سہل بن عبداللہ فرماتے ہیں کہ بندے کی عبادت گذاری اس وقت درست ہوسکتی ہے، جب اس کی حالت ایسی ہو کہ اگر وہ مفلس ہو جائے' تو ذلت کے آثار اس پر نہ پائے جائیں ،اگر مالدار ہو جائے' تو تب بھی دولت کا اس پر کوئی اثر نہ ہو۔ بعض کہتے ہیں: اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کا مشاہدہ کرناعبودیت ہے۔

ابوعلی دقاق'نفرآ باذی سے روایت کرتے ہیں کہ عبادت گذاری کی قدر ومنزلت'معبود کی بدولت ہوتی ہے۔ جس طرح عارف کے لئے شرف ای چیز کے ساتھ ہے کہ جس کے ساتھ اس کے عرفان کا تعلق ہو۔

ابوحفص سے مروی ہے کہ عبودیت بندے کے لئے زینت ہے۔ لہٰذا جس نے عبودیت ترک کر دی'وہ زینت سے ماری ہوگیا۔ ماری ہوگیا۔

# عبادت كي اصل تين اشياء:

ناجی سے مروی ہے کہ تین چیزیں عبادت کی اصل ہیں: (۱) یہ کہ تو اللہ کے کسی ایک حکم کو بھی ردنہ کرے۔

(۲) نہ کوئی چیز اس سے بیا کرر کھے۔

(۳) نه بی خدایه سنے که تو اپنی حاجت غیراللہ سے ما تک رہا ہے۔

# حار باتیں عبودیت کی:

ابن عطاء سے مروی ہے کہ عبودیت چار باتوں میں پائی جاتی ہے:

- (۱)وعده بوراكرنا\_
- (۲) حدود الله کی نگهداشت \_
- (۳)جواینے پاس موجود ہواس پر راضی رہنا۔
  - (۴) اور جو کچھ حاصل نہ ہواس پرصبر کرنا۔

عمر بن عثان المكي فرماتے تھے كەميں اگر چەمكەاور ديگرمقامات ميں بہت سے عبادت گذاروں سے ملا ہوں ، نيزان میں سے کی ایک جے کے موقعہ پر بھی ہمارے پاس آئے ۔ گر میں نے مزنی سے بڑھ کرکوشش کرنے والا اورعبادت میں ہیں گئی کرنے والاکسی کونہیں دیکھا اور نہ ہی ان ہے بڑھ کرکسی کواللہ کے احکام کی تعظیم کرتے دیکھا اور نہ ہی کوئی شخص ایبا نظر آیا ، جوان سے بڑھ کراپنی ذات پر تنگی کرتا ہواور دوسروں پر وسعت کرتا ہو۔

ابوعلی دقات سے مروی ہے کہ عبودیت سے بڑھ کر کسی اور چیز میں شرف نہیں یایا جاتا اور نہ ہی مومن کے لئے عبودیت سے بڑھ کرکوئی اور نام مکمل ہوسکتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ نے نبی کریم مُلَاثِیَّا کی شان میں معراج کی رات پیالفاظ كي اورمعراج كاونت آنخضرت مَاليَّوُ كي كي دنيا مي اشرف ترين ونت تها:

` ﴿ سُبُحَانَ الَّذِي اَسُولى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ (الاسراء: ١) ٢

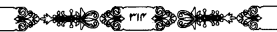
نيزفر مايا ﴿ فَأَوْ لَحِي إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْ لَحِي ﴾ (النحم: ١٠)

اگر کوئی اور نام عبودیت ہے بڑھ کر بزرگی والا ہوتا' تو الله تعالیٰ اس نام ہے آنخضرت مَالَّيْتُمْ کو پکارتے۔

ای سلسلے میں بیشعریش کئے جاتے ہیں:

یا عمرو ثاری عند زهرائی والرائى السامع يعرفه لا تدعنى الا بياعبدها اشرف اسمائي فانه

اے عمرو! میرے خون کا بدلہ تو میری زہرا کے پاس ہے اور اس بات کو سننے اور دیکھنے والے جانتے ہیں کہ مجھے اگر پکارنا ہے تو یا عبدز هراء که کر پکارو، کیونکہ بینام میرے لئے بہت شرف والا ہے۔



بعض کہتے ہیں کہ اگر تونے دو چیزوں کوترک کردیا، توعبودیت کاحق اداء کردیا۔:

ایک بیک تو الله کے سواکس لذت سے سکون محسوس نہ کرے

اور دوسرے بیر کہاپنی کسی حرکت پراعتاد نہ کرے، بعینہ اسی قسم کا ایک قول واسطی میشند کا بھی ہے، فرماتے ہیں کہ

الله كے عطيوں سے لذت محسوں كرنے سے بچو، كيونكه الل صفاء كے لئے بيلذت سدراہ بن جاتی ہے۔

ابوعلی جوز جانی سے مروی ہے کہ رضا عبودیت کا خانہ ہے اور صبراس کا درواز ہ اور تفویض گھر، آواز درواز ہر پروتی ہے،خانہ میں فراغت اور گھر میں راحت ۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جس طرح ربوبیت اللہ کی ایک ایسی صفت ہے، جواس سے بھی جدانہیں ہوتی ہے۔ اس طرح عبودیت بندے کی ایس صفت 'جواس سے بھی جدانہیں ہوسکتی کسی کاشعرے:

فان تسألوني قلت ها انا عبده وان سالوه قال هذاك مولايا

ا گرتم مجھ سے اللہ کی نبیت یو چھتے ہو' تو کہوں گا: میں تو اس کا بندہ ہوں اور اگر لوگ اس سے پوچھیں' تو وہ کہے گا: یہ

ی نفرآ باذی سے مروی ہے کہ عبادات بدنسبت اس کے کہ ہم ان کا معاوضہ اور جزاء طلب کریں، اللہ سے اپنے گناہوں کو درگذر کرنے اور اپنی کوتا ہیوں سے معافی جاہنے کے زیادہ قریب ہیں۔

نصر آباذی ہی ہے مروی ہے کہ عبودیت ہیہ ہے کہ معبود کا مشاہدہ کرتے ہوئے 'تو اپنی عبادت گذاری کی طرف نہ

جريري جنيد سے روايت كرتے ہوئے فرماتے ہيں كہ ہرتتم كے شغل كوچھوڑ كرايسے كام ميں جوفراغت كى اصل ہے، مشغول ہونا عبادت کہلاتا ہے۔





#### ارادت

ارشاداللی ہے:

﴿ وَلَا تَطُورُدِ الَّذِيْنَ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيْدُونَ وَجْهَةً ﴾ (الانعام: ٢٥)

جولوگ الله کی خوشنودی کی خاطر رات دن اسے بکارتے ہیں آپ انہیں اپنے یاس سے نہ بٹائیں۔

حضرت انس رسول الله مَا الله عَلَيْقِ اسے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ

جب اللد تعالی کس بندے کے ساتھ بھلائی کرنا جا ہتا ہے تو اس کو استعال کرتا ہے۔ صحابہ نے عرض کیا : یا رسول اللهُ فَاللَّهُ الله تعالى اسے كيسے استعال كرتا ہے؟ فرمايا: موت سے پہلے اسے نيك عمل كى توفيق دے ديتا ہے۔

(احرجه الترمذي:۲۱٤۲، احمد:۱۱۲۸)

# ارادت سلوک کی اصل اور ابتداء ہے:

ارادت راہ طریقت کی ابتداء ہے اور بیاللہ کی طرف جانے کا ارادہ کرنے والوں کی پہلی منزل کا نام ہے۔ اس صفت کوارادت اس لیے کہا گیا کہ ارادہ ہر بات کا پیش خیمہ ہوتا ہے۔ چنانچہ جب تک بندہ کسی چیز کا ارادہ نہ کر لئے اسے کرتا ہی نہیں ۔ لہٰذاان لوگوں کے لئے جواللہ کی راہ پرچلیں ، بیابتداء تھہری 'تواس کا نام ارادت رکھ دیا گیا۔ کیونکداس میں ارادہ کے ساتھ مشابہت یائی جاتی ہے، جوتمام کاموں کا پیش خیمہ ہے۔

# مریدکون ہے؟

اشتقاق کے اعتبار سے مریدوہ ہے کہ جس میں ارادہ پایا جائے، جیسے علم والوں کو عالم کہا جاتا ہے۔ مرصوفیا کی اصطلاح میں مرید وہ ہے جس کا اپنا کوئی ارادہ نہ ہو۔ لہذا جو مخص اپنے ارادہ سے علیحد گی اختیار نہیں کرتا ،وہ مرید نہیں کہلا سکتا۔ حالا نکہ اهتقاق کے اعتبار ہے جس کا ارادہ نہ ہو، وہ مریز نہیں کہلاسکتا۔

# ارادت سے کیا مراد ہے؟

صوفیاء نے ارادت کے معنی میں بحث کی ہے۔ گر ہرایک نے اپنے قلب اور ارادت کے مطابق اس کی تشریح کی

ے۔

چنانچہ بیشتر مشائخ کا قول میہ ہے کہ عام عادت پر چلنا چھوڑ دینا 'ارادت کہلاتا ہے اور بالعوم لوگوں کی عادت میہ ہوتی ہے کہ وہ غفلت کے عالم میں پڑے رہتے ہیں،خواہشات کی تابعداری کی طرف مائل ہوتے ہیں اور جس طرف انہیں ان کی آرزوئیں لے جائیں،ان کے چیچے ہولیتے ہیں۔مگر مریدان تمام امور سے اپنے آپ کو نکال لیتا ہے۔

لبذا اس کا اس طرح نکلنا ہی اس امر کی علامت اور دلیل ہوتا ہے کہ اس کا ارادہ صحیح ہے۔لبذا اس حالت کا نام ارادت رکھ دیا گیا۔ یعنی عام عادت سے نکل جانا اور عادت کا چھوڑ دینا' ارادت کی علامت ہے۔

#### ارادت کی حقیقت:

مگر حقیقت میں ارادت بیہ ہے کہ دل طلب حق میں اٹھ کھڑا ہو۔ اسی لئے کہا جاتا ہے کہ ارادت ایک ایسی جلن ہوتی ہے، جو ہرتنم کی گھبراہٹ آسان کردیتی ہے۔

ممشاد دینوری سے مروی ہے کہ جب سے مجھے معلوم ہوا ہے کہ فقراء کے تمام حالات سنجیدگی کے حالات ہوتے ہیں تو میں نے اس وقت سے بھی بھی کسی فقیر سے مذاق نہیں کیا۔

قصہ یوں ہوا کہ ایک فقیر میرے پاس آیا اور کہنے لگا: میں جا ہتا ہوں کہ تو میرے لئے حلوہ تیار کرے۔اس وقت میری زبان سے فکا: صوفی اور حلوہ ... بین کرفقیر پیچھے ہٹ گیا۔ گر مجھے معلوم نہ ہوا۔

میں نے طوہ بنانے کا تھم دیا اور فقیر کو ڈھونڈ ا۔ مگر کہیں اس کا پیتہ نہ چلا۔ دریافت کرنے پرمعلوم ہوا کہ وہ اس وقت واپس چلا گیا اور یہی کہتا کہتا کہتا کہتا کہتا کہتا کہتا ہے۔ مرکبا۔ مرکبا۔ مرکبا۔ مرکبا۔

## ايك صوفى كاواقعه:

ایک صوفی سے مروی ہے کہ میں جنگل میں تنہا تھا۔ جب دل تنگ ہوا تو میں نے پکارنا شروع کیا: اے انسانو! مجھ سے بات کرو۔ اے جنو! مجھ سے گفتگو کرو ،غیب سے ندا آئی: کیا جا ہے ہو؟

من نے جواب دیا؛ من اللہ کو جا ہتا ہوں۔ ہا تف نے جواب دیا: تو اللہ کو کب جا وسکتا ہے؟

اس کی مراد میتھی کہ جو محص انسانوں اور جنوں کو کلام کرنے کے لئے بلار ہا ہو، وہ اللہ کا جا ہے والا کب ہوسکتا ہے اور

BOOK TIL BOOK SE SENIOR OF THE SENIOR OF THE

الله كا حاسب والأعمى بهي اس كي تلاش ميسست نبيس برتا ـ

چنانچے مرید ظاہر میں مجاہدہ کے وصف سے موصوف ہوتا ہے اور باطن میں تکالیف برداشت کرتا ہے اور چنانچہ بسترے سے الگ رہتا ہے اور ہروفت مستعدد رہتا ہے، د شوار کام کرتا ہے اور تھکانے والے امور افتیار کرتا ہے، اپنے اخلاق سے مشقال تا ہے، مشقتیں جھیلتا ہے، خطروں سے بغل میر ہوتا ہے اور ہم جنسوں سے جدا ہوتا ہے۔

جيبا *که کيتے* ہن:

ثم قطعت الليل في مهمه لاأسدا اخشى ولا ذيبا يغلبني شوقى فاطوى السرى ولم يزل ذو الشوق مغلوبا

۔ پھر میں نے رات ایک بیابان میں گذاری ، جہاں مجھے نہ شہر کا خوف تھا'نہ بھیٹر یے کا، شوق نے مجھ پر غلبہ پالیا تھا اور میں اپنی رات کا سفر طے کرتا گیا اور جس پر شوق غلبہ یا تا ہے، وہ مغلوب رہتا ہے۔

ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ارادت دل میں ایک قتم کی جلن ہے، دل میں دغدغہ ہے، ضمیر میں عشق ہے، باطن میں بے چینی اور دل میں بھڑ کتی ہوئی آگ ہے۔

### . فرمانبرداری کا صله:

ابوسلیمان اوراحمد بن ابی الحواری کے درمیان بیرمعاہدہ تھا کہ احمد ان کے کسی تھم کی مخالفت نہ کریں گے۔ ایک دن آئے 'تووہ اپنی مجلس میں وعظ فرمار ہے تھے۔ عرض کیا کہ تنور گرم ہو چکا ہے ،اب کیا ارشاد ہے؟

ابوسلیمان نے کوئی جواب نہ دیا ، احمد نے دوبارہ ، پھرسہ بارہ عرض کیا۔ اس پر ابوسلیمان نے فرمایا: جاؤ تنور میں بیٹھ

یول معلوم ہوتا ہے کہ ان کے بار بار کہنے سے ان کا دل تلک ہوگیا تھا۔ ابوسلیمان نے تھوڑی دریتک تو تغافل برتا، پھر فرمایا : جاؤ جا کر احمد کوتنور سے نکالو۔ کیونکہ اس نے قتم کھائی ہے کہ وہ میری کسی بات کی مخالفت نہ کرے گا ، دیکھا تو وہ واقعی تنور میں تھے۔ گران کا بال بھی بریا نہ ہوا تھا۔

الوعلى دقاق سے مروى ہے كميں بچين سے ارادت كى تلاش ميں بخت كوشال تھا اور كہا كرتا تھا كه كاش! مجھے ارادت کامعی معلوم ہو جائے۔ مجھے کہا گیا کہ مرید کی صفت ہے ہے کہ وہ نوافل کے ساتھ اللہ کی محبت کرے اور امت کی خیرخواہی میں اخلاص پیدا کرے ، خلوت میں اسے انس معلوم ہو، احکام خداوندی کے برلانے میں اسے تکلیف برداشت کرنی پڑے بھی ، تواللہ کے عکم کورجے وے ، اللہ سے حیاء کرے۔ مبادا کوئی ایسا کام نہ کرے جواللہ کونا پند ہو، اللہ کی محبوب باتوں پرعمل کرنے کی بوری کوشش کرے، ہراییا ذریعہ اختیار کرے جواللہ تک پہنچا دے۔ گمنامی پر قانع رہے اور اینے دل پر عدم اطمینان کا اظہار کر ہے، یہاں تک کہوہ واصل باللہ ہو جائے۔

## آفت کی تین اشیاء:

ابو بكروراق سے مروى ہے كہ تين اشياء مريد كے لئے سخت آفت ہيں:

(۲) مدیث لکھنا۔ (۳) سفرکرنا به (۱) شادی۔

ان سے کسی نے یو چھا کہ آپ نے حدیث للھن کیوں چھوڑ دی؟ کہا: ارادت نے مجھے اس سے روک دیا۔ حاتم اصم سے مروی ہے کہ جب تو کسی مرید کو دیکھے کہ وہ اپنی مراد کے سواکسی اور کو چاہ رہا ہے تو جان لے کداس نے اپنا کمپینہ بین ظاہر کر دیا۔

## تين اشياء جواجم بين:

کنانی مُؤلِیّات سے مروی ہے کہ مرید کے لئے یہی حکم ہے کہاس میں تین اشیاء یائی جا کیں:

- (۱) وه اس وقت سوئ جب نیند کاغلیه ہو۔
- (r) اس وقت کھانا کھائے'جب فاقیہ کی حالت ہو۔
  - (m) ضرورت کے بغیر کلام نہ کرے۔

جنید سے مروی ہے کہ جب اللہ تعالی مرید سے بھلائی جا ہتا ہے تواسے پاک باطن صوفیاء کے حوالے کردیتا ہے اور فقراء کی صحبت سے اسے روک دیتا ہے۔

ابو بكر وقاق مُواللة سے مروى ہے كدارادت كى انتهاء يہ ہے كدتو الله كى طرف اشاره كرے اور ساتھ بى اس كويائے بھی۔ میں نے عرض کیا: کس چیز میں ارادت بوری ہوتی ہے تو فر مایا کہ اس میں کہتو اللہ کو بغیراشارہ کے پائے۔

ابو بكر دقاق ہے مروى ہے كەمرىداس وقت تك مريذ بين بوسكتا، جب تك كه بائيں جانب والا فرشته ٢٠ سال تك اس کا کوئی عمل نه د کھیے .. یعنی ۲۰ سال وہ کوئی براعمل نہ کرے۔

ابوعثان جیری ہے مروی ہے کہ جس شخص کی ارادت ابتداء ہی میں درست نہ ہو' تو جس قدرز مانہ گذرتا جائے گا ، اس. کی کم بختی بردهتی جائے گی۔

نیز انہی ہے مروی ہے کہ جب کوئی مریدصوفیاء کے علوم میں سے پچھن لے اور پھراس پرعمل کرے تو وہ علوم اس کے دل میں آخر عمرتک حکمت بن جائیں گے، جن ہے وہ فائدہ اٹھائے گا اور اگر وہ گفتگو کرے گا' تو سننے والا اس ہے فائدہ تسنو كانسانيليا

حاصل کرے گا۔ گرجس نے صوفیاء کے پچھ علوم سن لئے اور ان پرعمل نہیں کیا' تو یہ ایک قصد ہوگا، جسے وہ پچھ عرصہ تو ذہن میں محفوظ رکھے گا ، پھر بھول جائے گا۔

واسطی ہے مروی ہے کہ مرید کا پہلا درجہ ہیہ ہے کہ وہ اپنے ارادہ کو ساقط کرے ، حق تعالیٰ کا ارادہ اختیار کرے۔ یچیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ مرید کے۔لئے سخت ترین چیز خالفین سے میل جول ہے۔

یوسف بن الحسین سے مروی ہے کہ جب تو کسی مرید کو دیکھیے کہ وہ ان امور پڑمل کر رہا ہے، جوشریعت میں رخصت کہلاتے ہیں اور دنیا داری میں پھنسار ہتا ہے تو اس سے طریقت میں پھی بھی ندبن سکے گا۔

جنید سے سوال کیا گیا کہ حکایات ( صالحین کے قصے ) میں مریدوں کے لئے کیا فائدہ ہے؟ فرمایا: حکایات اللہ کے لشكر ہیں، جن سے اللہ تعالی مریدین کے دلوں کومضوط كرتا ہے۔

سوال کیا گیا کہ آپ کے پاس اس کی کیا شہادت ہے؟ فرمایا اللہ کا فرمان:

﴿ وَكُلَّا نَّقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ ٱنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُفَيِّتُ بِهِ فُوَّادَكَ ﴾ ﴿ (هود: ١٢٠)

''اور بیتمام رسولوں کی خبریں ،ہم آپ کے دل کوتقویت دینے کے لئے بیان کرتے ہیں۔''

جنیدے مروی ہے کہ مرید کو عالموں کے علم کی ضرورت نہیں ہوتی۔

# مریداورمرادیس فرق:

دراصل ہرمریدمراد بھی ہوتا ہے، کیونکد اگر وہ اللہ کا مراد نہ ہوتا، اس کے کداللہ اسے جاہتے ہیں تو وہ مرید بھی نہ ہوتا۔ کیونکہ ویں ہوتا ہے جواللہ جا ہتا ہے اور ہرمرادم بدیمی ہوتا ہے۔

كيونكه جب الله خصوصت كے ساتھ اسے جا ہتا ہے تو اسے ارادت كى توفت بھى دے ديتا ہے۔ مرصوفياء كے ہاں مریداور مرادیس فرق کیا جاتا ہے۔ چنانچدان کے نزدیک مبتدی کو مرید کہتے ہیں اور منتبی کو مراد۔ مریدکون ہے:

یوں بھی تعریف کی جاتی ہے کہ مرید وہ ہے جوتھان اور مشقتیں برداشت کرنے میں پڑے اور مراد وہ ہے، جے مشقتوں سے بحادیا گیا ہو۔

لبذا مرید تکلیف میں ہوتا ہے اور مراد آ رام میں ،جن کو اللہ کے ساتھ ارادت ہوتی ہے ان کے ساتھ اللہ کا برتاؤ مختلف قتم کا ہوتا ہے۔جن لوگوں کو اللہ مجاہدات کی توفیق دیتا ہے، وہ مختلف تکالیف برداشت کرنے کے بعد بلند مقامات تک پہنچ جاتے ہیں اور بہتوں کے ساتھ یہ ہوتا ہے کہ ابتداء ہی میں بڑے بڑے معانی مکافنے سے مل ہو جاتے ہیں اور ان

مقامات تک وہ پہنچ جاتے ہیں، جہاں بہت سےاصحاب ریاضت نہیں پہنچ سکتے ۔

کیکن اس رفق ومہر بانی کے بعد بہتوں کو پھر مجاہدہ اس کی طرف لوٹا دیتا ہے' تا کہ جوریاضتیں ان سے چھوٹ گئیں ہیں،ان کووہ کمل کرلیں۔

ابوعلی د قاق سے ہی مروی ہے کہ مرید وہ ہے جو طریق ریاضت میں مشقتیں جھیلے اور مراد وہ ہے جس سے پیمشقتیں اٹھا دی گئی ہوں ۔

نیز انہی سے میں نے سنا کہ فرماتے تھے مولی علیظام پد تھے جھی تو انہوں نے

﴿ رَبِّ اشْرَحُ لِي صَدُرِى ﴾ (طه: ٢٥) فرمايا

اور ہمارے نی مَالْمَیْزُم مراد تھے، اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ آلَمْ نَشُرَحُ لَكَ صَدْرَكَ وَوَضَعْنَا عَنْكَ وِزُرَكَ الَّذِي ٱنْقَصَ ظَهْرَكَ وَرَقَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾

(الانشراح: ١-٤)

کیا ہم نے آپ کا سینہ کھول نہیں دیا؟ اور کیا ہم نے آپ سے وہ بو جونہیں اتار دیا ،جس نے آپ کی مرتو ڑ دی تقی؟ اور کیا ہم نے آپ کا نام بلند نہیں کیا؟

اس طرح موى عليه في عرض كيا: ﴿ وَبِّ آدِنِي أَنْظُرِ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَوَانِي ﴾ (الاعراف: ١٤٣)

خدایا! مجھے اپنی ذات دکھا دے' تا کہ تجھے دیکھ لوں۔

الله نے جواب دیا تو مجھے ہرگزنہیں دیکھ سکتا اور ہمارے نی مُلَّلِّتُم کُوفر مایا:

﴿ ٱلَّهُ تَرَالَى رَبُّكَ كَيْفَ مَدَّالظِّلُّ ﴾ (الفرقان: ٥٤)

ابوعلی ہے مروی ہے کہ اس مذکورہ آیت میں اصل مقصود صرف بیالفاظ ہیں

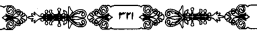
﴿ أَلُّمْ تُو إِلَى رَبُّكُ ﴾ (الفرقان: ٥٥)

اورالله تعالى كافرمان ﴿ مَدَّ الطِّلُّ ﴾ (الفرقان: ٥٤)

بات کو چھیانے اور آنخضرت مَالْلُولاً کی حالت کو محفوظ کرنے کے لئے ہے۔

جنید ہے سوال کیا گیا: مرید اور مراد میں کیا فرق ہے؟ فرمایًا:

مرید کواس کاعلم چلاتا ہے اور مراد کی تکہبانی حق تعالی سجانہ کرتا ہے۔اس لئے کہ مرید پیادہ چلتا ہے اور مراد اڑ کر جاتا ہے۔ البذاپدل چلنے والا از کر جانے والے کے مرجہ تک کب پینی مکتا ہے؟



## ذ والنون اور بايزيد

مروی ہے کہ ذوالنون نے ایک شخص کے ذریعہ سے بایزید کو پیغام بھیجا کہ قافلہ گذر چکاہے، پھریہ نینداور راحت ک تک؟

بایزید نے جواب دیا: میرے بھائی ذوالنون کو کہنا' کامل شخص وہ ہے' جورات بھر سویا رہے۔ مگر پھر بھی صبح کو قافلے سے پہلے منزل پر پہنچ جائے۔

یان کر ذوالنون نے کہا انہیں مبارک ہو، بیابیا کلام ہے، جہاں ہماری حالت نہیں پہنچ سکتی۔







#### استفامت

ارشادالہی ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾ (الاحقاف:١٣)

بیشک وہ لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ اللہ ہمارارب ہے، پھراس قول پر قائم رہتے ہیں۔

توبان مولا نبي مَلَا يُعْتِم سے روايت ہے كه

یا در کھو کہ نما زتمہارے دین کی بہترین چیز ہے اور وضوء کی حفاظت مومن ہی کرتا ہے۔

(اخرجه ابن ماجه:۲۷۷، احمد:۲۲٤ ۲)

استاد فرماتے ہیں کہ استقامت ایک ایسا درجہ ہے 'جس سے امور کی بخیل ہوتی ہے۔ اس کی بدولت تمام نیکیاں حاصل ہوتی ہیں اور ان کا نظام قائم رہتا ہے۔ جو شخص اپنی حالت پر استقامت نہیں رکھے گا' اس کی کوشش ضائع اور اس کی سعی ناکام رہے گی۔ چنانچے ارشاد الہٰی ہے:

﴿ لَا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتُ غَزُلَهَا مِنْ ابَعْدِ قُوَّةٍ ٱنْكَاثًا ﴾ (النحل: ٩٢)

"م اسعورت كى طرح مت موجاؤ،جس نے اپناسوت مضبوط كاتنے كے بعد تار تاركر ديا۔"

جو شخص اپنی صفات پر استقامت اختیار نہیں کرے گا، وہ اپنے موجودہ مقام سے بلند مقام کونہ جاسکے گا اور نہ ہی اپنے سلوک کی بنیاد سیے چیز پر رکھ سکے گا۔ سلوک کی بنیاد سیے چیز پر رکھ سکے گا۔

البذا مبتدی کے لئے احکام میں استقامت رکھنا ضروری ہے، بعینہ ای طرح کے عارف کو انتہائی آ داب پر پابندر ہنا دری ہے۔

مبتدی کی استقامت کی علامت پیہ ہے کہ اس کے معاملات میں ستی پیدا نہ ہو۔ متوسط درجہ کے لوگوں کی استقامت

کی علامت رہے ہے کہ وہ اپنی منزل پر ہی ندھم ہریں اور اہل نہایت کی علامت رہے کہ ان کے اور اللہ کے ساتھ وصل میں کوئی یردہ حائل نہ ہوجائے۔

#### مرارج استقامت:

ابوعلی د قاق ہے مروی ہے کہ استقامت کے تین مدارج ہیں:

(۱) تقویم\_

(۲) اقامت ـ

(۳)استقامت۔

تقویم اونفس کی تادیب کے لئے ہے۔ اقامت ول کومہذب کرنے کے لئے اور استقامت اسرار کو قریب لانے کے لئے ۔حضرت ابو بکرصدیق رضی اللہ عنہ اللہ کے فرمان ثُمَّ اسْتَقَامُو ا کی تشریح کُمرُ مُشور مُحُوْ ا کرتے ہیں۔ یعنی سی کواللہ کا شریک نہیں بناتے ۔اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں الومڑکی طرح نہ کھسک جائیں۔

حضرت ابو بکررضی الله عنه کی تشریح کی بنیا داصول تو حید کو مدنظر رکھنے پر ہے اور حضرت عمر کی بنیا داس بات پر ہے کہ تاويلات كوچھوڑ كرائے عبدكى شرائط پركار بندر ہے۔

## استقامت ہی مطلوب ہے:

ابن عطاء سے مروی ہے کہ اِستقامُو اے معنی ہیں ول کوصرف اللہ کے ساتھ لگائے ، پھراس پر قائم رہے۔ ابوعلی جوز جانی سے مروی ہے کہ استفامت والا بن ، طالب کرامت ندبن ۔ کیونکہ تمہارانفس تو کرامت کی تلاش میں سر گردال رہتا ہے اور اللہ عز وجل تھھ سے استقامت کا مطالبہ کرتا ہے۔

ابوعلی شبوی سے مروی ہے کہ میں نے خواب میں حضور مظافی کو دیکھا اور عرض کیا:

یا رسول الله مَاللَّيْمُ ا آپ سے روایت کی جاتی ہے کہ آپ نے فر مایا (شیبتنی هود) مجھے (هود) یعن سوره هود نے بوڑھا کردیا ،کس بات نے آپ کو بوڑھا کردیا؟ آیا انبیاء کے واقعات نے اورامتوں کی ہلاکت نے ؟ تو فرمایا:

نہیں الله کے فرمان فاستِقَم کما اُمِوْت نے۔

مروی ہے کہ اکابر کے سواکس میں استقامت کی طاقت نہیں پائی جاتی۔ اس لئے استقامت معمود اشیاء سے نکانا، رسوم و عادات سے علیحدہ ہونا اور حقیقتا صدق ول سے اللہ کی بارگاہ میں کھڑے ہونے کا نام ہے۔

اى كَوْ وَ تَحْصُورُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ



((استقيموا ولن تحصوا)).

''استقامت رکھو' گرتم پور ہطور پر نہ رکھ سکو گے۔''

واسطی سے مروی ہے کہ جس خصلت کے ساتھ خوبیاں مکمل ہوتی ہیں اور جس کے نہ ہونے سے خوبیاں فتیج معلوم ہوتی ہیں، وہ خصلت استقامت ہے۔

شلی ہے مروی ہے کہ استقامت رہے کہ تو موجودہ وقت کو قیامت سمجھے۔

روایت کیا جاتا ہے کہ اقوال کی استقامت بیہے کہ غیبت نہ کی جائے ، افعال کی استقامت پیہے کہ بدعت کی نفی ہو اوراعمال کی استقامت بیہ ہے کہ ستی نہ پائی جائے اوراحوال کی استقامت بیہ ہے کہ حجاب نہ آئے۔

ابو برمحمد بن حسین بن فورک سے مروی ہے کہ استقامت میں جوسین ہے، وہ طلب کے معنی میں ہے۔

مطلب رہے ہے کہ بیلوگ اللہ تعالیٰ سے اس بات کی درخواست کرتے ہیں کہ اللہ انہیں تو حیدیر قائم رکھ' تا کہ وہ اینے عہدوں پر مداومت اور حدود کی محافظت کریں۔

استادی سے مروی ہے کہ یا در کھو کہ استقامت سے کرامات کا ہمیشہ رہنا ضروری ہوجاتا ہے۔ارشا دالہی ہے کہ ﴿ وَأَنْ لَّوِ اسْتَقَامُوا عَلَى الطَّرِيْقَةِ لَآسُقَيْنَاهُمْ مَّاءً غَدَّقًا ﴾ (الحن: ١٦)

''اگروہ راہ راست پر قائم رہتے' تو ہم انہیں کثرت کے ساتھ سیراب کر دیتے۔''

الله تعالى نے سَقَيْنًا كَمِنْ كَى بجائ إِسْقَيْنًا كما ہے۔ عربى زبان كا محاوره ب: اسقينه اذا جعلت له سقيا جب تو سن کی سیرانی کے لئے یانی مقرر کردے تواسقیته کہاجاتا ہے۔اس میں دوام یایا جاتا ہے۔

ابوالعباس مرغانی سے مروی ہے کہ میں نے جنگل میں ایک نوجوان کو ببول کے درخت کے پنچے بیٹھا ہوا دیکھا۔ میں نے اس سے یو چھا: تو یہاں کیوں بیٹھا ہے؟ اس نے جواب دیا:اس حالت کی وجہ سے جو مجھ سے گم ہو گئی ہے۔اسے وہیں حچوڑ کرچل دیا۔

جب حج سے واپس آیا، دیکھا کہ وہ نو جوان درخت ہے ہٹ کرایک جگہ پر جواس کے قریب تھی، چلا گیا۔ میں نے پھر یو چھا: یہاں کیوں بیٹھے ہو؟ اس نے جواب دیا: جو حالت گم ہوگئ تھی، اس مقام پر پھرمل گئی ہے۔اس لئے میں پھراس مقام سے چٹ گیا ہوں۔ ( کیونکہ یہیں مجھےمیری کیلی حالت ملی ہے)۔

جنید سے مروی ہے کہ میں نہیں سمجھ سکا کہ اس کی کون سی حالت زیادہ بلند تھی ؟ کیا پہلی حالت میں جب وہ اپنی حالت کے کم ہونے پر درخت سے چمٹار ہاتھا، یا دوسری حالت جبکہ وہ اس جگہ سے چمٹ گیا، جہاں اسے اس کی مراد حاصل ہوئی۔



### اخلاص

فرمان الهي ہے كه:

﴿ آلَا لِلَّهِ الَّدِيْنُ الْحَالِصُ ﴾ (الزمر:٣)

''یا در کھوخالص دین اللہ کے لئے ہے۔''

### تين باتيں:

انس بن ما لک رسول اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ

ا کیے مسلمان کے دل میں تین باتوں کی کھوٹ پیدانہیں ہونی چاہئے

(۱) الله تعالی کے لئے خلوص کے ساتھ عمل کرنا۔

(۲) اینے حکام سےخلوص نیتی کا اظہار کرنا

(س)مسلمانون كى جماعت كاساته وينار (مسند احمد: ١٣٣٧٤، بيهقى: ١٧٣٦)

# اخلاص کی تعریف

استاد سے مروی ہے کہ صرف حق سبحانہ کے لئے بالا رادہ عبادت گذاری کا نام اخلاص ہے اور وہ اس طرح کہ عبادت سے اس کا مقصد اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل کرنا ہواور کوئی مقصد نہ ہو۔ مثلاً کسی مخلوق کے لیے تصنع کرنا 'یا لوگوں سے مدح کی خواہش کرنا 'یا مخلوق سے تعریف کروانے کی عجبت رکھنا 'یا اللہ کے قرب کے سواکوئی اور خیال ذہن میں رکھنا۔

یوں کہنا بھی درست ہے کہ مخلوق کی نگا ہوں سے اپنے فعل کو پاک رکھنے گا نام اخلاص ہے۔

یوں بھی کہد سکتے ہیں کہ لوگوں کی نگا ہوں سے بچنے کا نام اخلاص ہے۔

ایک متند حدیث میں ہے کہ بی منافظ بیائے نے جرئیل سے اور انہوں نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرنایا کہ



اخلاص میرے رازوں میں سے ایک راز ہے، اسے میں اس بندے کے دل میں رکھتا ہوں، جس سے میں محبت کرتا مول (مسند دیلمی:۳۱ ۵۶)

ہمار ہے بعض اسلاف اخلاص کے متعلق ایک دوسرے سے سوال کرتے رہے۔

گر حذیفہ سے مروی ہے کہ انہوں نے حضور مَالْ اللّٰہُ اسے اخلاص کے بارے میں سوال کیا 'تو حضور مَالْ اللّٰہُ اللّٰ نے جبریل ے یوچھا، اور جریل نے الله رب العزت سے یوچھا کہ اخلاص کیا ہے؟ تو فرمایا:

﴿ الاخلاص سر من سرى استودعته قلب من احببته من عبادى ﴾

'' بیمبرے رازوں میں سے ایک راز ہے' جے میں اس محض کے دل میں رکھ دیتا ہوں، جس سے میں محبت

### اخلاص اورصدق میں فرق!

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ اخلاص لوگوں کی نگاہوں سے بیخے کا نام ہے اور صیدق بیہ ہے کہ تو اس بات سے یاک رہے کہ تمہار انفس تمہارے اعمال کو نہ دیکھے۔ لہذا جومخلص ہوگا، اس میں ریانہیں پایا جائے گا اور جوصا دق ہوگا، اس میں غرور نہ یا یا جائے گا۔

ذوالنون سے مروی ہے کہ اخلاص صرف صدق اور اخلاص پر مداوت سے ممل ہوتا ہے۔ اس طرح صدق بھی اخلاص اوراس پر مداومت کے بغیر کامل نہیں ہوتا۔

ابو بعقوب سوی سے نمروی ہے کہ جب اپنے اخلاص میں اخلاص کا مشاہرہ کروئو سمجھو کہ ان کے اخلاص کو ابھی اخلاص کی ضرورت ہے۔(یعنی ابھی اس میں ریا ہے)۔

# اخلاص کی نشانیاں:

ذوالنون سے مروی ہے کہ تین چیزیں اخلاص کی نشانیاں ہیں:

(۱)عوام کی مدح بیندمت بندے کے نزد یک کیسال ہو۔

(٢) اعمال ميں اپنے اعمال كود كھنا بھول جائے۔

(٣) يېمى بھول جائے كدوه آخرت ميں اپنے اعمال كا ثواب جا ہتا ہے۔

ابوعثان مغربی سے مروی ہے کہ جس میں کسی حالت میں بھی حظفس نہ پایا جائے' وہ اخلاص ہے۔

بیعوام کا اخلاص ہے۔خواص کا اخلاص وہ ہے جو (اللہ کی طرف سے ) ان پر جاری ہو۔ان کے اپنے ذریعہ سے نہ

المالكانيا المالكانيا المالكانيات المالكان

ہو۔اس صورت میں ان سے جوعبادت ظہور میں آتی ہے،اس سے ان کا کوئی ذاتی تعلق نہیں ہوتا۔اس لئے نہ تو ان کی نگاہ ان اعمال پر پڑتی ہے اور نہ وہ ان اعمال کو کسی شار میں لاتے ہیں، یہ خواص کا اخلاص ہے۔

ابو بکر دقاق سے مروی ہے کہ اپنے اخلاص پر نظرر کھنا ،مخلص کے لئے نقصان دہ ہے۔ البذاجب الله تعالی کس بندے کے اخلاص کو خالص بنانا چاہتا ہے تو اس کے اخلاص سے اپنے اخلاص کے دیکھنے کو نکال دیتا ہے۔ لہٰذا و ومخلص (بفتح اللام) ہوتا ہے نہ کہ خلص ( سکسراللام)۔

سبل سے مروی ہے کدریا کو مخلص ہی پہچا نتا ہے۔ (کہ بیکیا چیز ہے؟)

ابوسعیدے مروی ہے کہ عارفوں کی ریا مریدوں کے اخلاص سے افضل ہے۔

ذوالنون مصری سے مروی ہے کہ اخلاص وہ ممل ہے جوانسان کورشن (یعن نفس یا شیطان) سے بچائے تا کہ وہ اسے

ابوعثان سے مروی ہے کہ خالق کی طرف ہمیشہ نگاہ رکھنے کی وجہ سے تلوق کی رؤیت کو بھلانے کا نام اخلاص ہے۔ حذیفه موشی سے مروی ہے: اخلاص بیہ ہے کہ بندے کے ظاہری وباطنی اعمال میں کیسانیت ہو۔

مردی ہے کہ اخلاص وہ ہے کہ جس سے حق سجانہ مقصود ہوا دراس سے صدق مطلوب ہو۔

### اخلاص کی حقیقت:

نیزیوں بھی کہا گیا ہے کہ اپنے اعمال کو دیکھنے سے آ کھے کو بند کر لینا اخلاص کہلاتا ہے۔

سری سے مروی ہے کہ جو محص لوگوں کے سامنے اپنے آپ کو الیمی چیزوں سے آ راستہ کر کے دکھائے 'جو در حقیقت اس میں نہیں یائی جاتی ہیں وہ مخص اللہ کی نگاہ سے گر جاتا ہے۔

فضیل سے مروی ہے کہ لوگوں کی خاطر عمل ترک کر دیناریا ہے ، اور لوگوں کی خاطر عمل کرنا شرک ہے اور اخلاص سیہ ہے کہاللہ تعالیٰ تجھے ان دونوں باتوں ہے محفوظ رکھے۔

جنیدے مروی ہے کہ اخلاص بندے اور رب کے درمیان ایک راز ہے، جسے نہتو فرشتہ جان سکتا ہے کہ لکھ لے اور نہ شیطان ، کهایے خراب کر سکے اور نہ خواہش نفس ، کہاہے اپنی طرف ماکل کر سکے۔

رویم سے مروی ہے کہ اعمال میں اخلاص یہ ہے کیمل کرنے والا اسپے عمل کے عوض دنیا اور آخرت میں کوئی چیز ند عا ہے اور نہ ہی دونوں فرشتوں ( دائیں اور بائیں والے فر شیتے ) سے کوئی حصہ مائے ۔

سن نے مہل سے دریافت کیا کنفس پرکون می چیزگراں ہے؟ فرمایا: اخلاص ، کیونکہ اس میں نفس کا کوئی حصہ نہیں ہوتا۔

کسی صوفی سے اخلاص کے متعلق سوال کیا گیا' تو فر مایا کہ تو اپنے عمل پر اللہ کے سواکسی اور کو گواہ نہ بنائے۔

ایک صوفی سے مروی ہے کہ میں جمعہ کے دن نماز سے پہلے مہل بن عبداللہ کے پاس گیا' تو ان کے گھر میں سانپ دیکھا۔ میں نے ایک یا وُں آ گے رکھااورایک بیچھے تو انہوں نے فر مایا ؛ اندرآ جاؤ۔ انسان اس وفت تک ایمان کی حقیقت کو نہیں پہنچ سکتا، جب تک کہوہ دنیا کی کبی چیز نسے بھی ڈرتار ہے۔

پھر فر مایا: کیا تو جمعہ کی نماز پڑھنا جا ہتا ہے؟ میں نے عرض کیا: ہمارے اور مجد کے درمیان تو ایک دن اور ایک رات کی مسافت ہے۔ اس پر انہوں نے میرا ہاتھ پکڑا۔ ابھی تھوڑی در ہوئی تھی کہ مجد دکھائی دی ،ہم نے مجد میں جا کرنماز بڑھی۔ پھرنکل آ ئے ۔ سہل لوگوں کی طرف و کھنے کے لئے جب معجد سے نکل رہے تھے تو تھہر گئے۔ پھر فرمایا:

لا الله إلا الله - كبنوا لي وبهت بن ، مرخلص ان من سے بهت نادر بن \_

کھول سے مروی ہے کہ جو بندہ حالیس دن تک اخلاص ہے عمل کرتا رہے گا،اس کے دل سے حکمت کے چشمے نکل کر زبان پر جاری ہوجا کیں گے۔

یوسف بن الحسین سے مروی ہے کہ دنیا میں نایاب ترین چیز اخلاص ہے۔ میں نے کئی باراپنے دل ہے ریا کو نکا لنے کی کوشش کی ،مگر پھر وہ کسی اور رنگ میں ظاہر ہو جاتی ہے۔

ابوسلیمان سے مروی ہے کہ جب بندے میں اخلاص پیدا ہو جاتا ہے 'تو وسوسوں کی کثرت اور ریا اس سے منقطع ہو جاتی ہے۔







# صدق.

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِيْنَ ﴾ (التوبة: ١١٩)

''مسلمانو!الله ہے ڈرواور سیجلوگوں کے ساتھ ہوجاؤ۔''

رسول مَا لَا يُعْتِيمُ نِهِ مِلْ اللهِ

بندہ سے بولتا اور سے کا ارادہ کرتا رہتا ہے، یہاں تک کہاہے اللہ کے ہاں صدیق لکھا جاتا ہے اور بندہ جھوٹ بولتا اور جھوٹ کا ارادہ کرتا رہتا ہے، یہاں تک کہاللہ کے ہاں اسے کذاب لکھا جاتا ہے۔

(احرجه مسلم:۲۲۰۷،الترمذی:۱۹۷۱)

استاد سے مروی ہے کہ سچائی دین کا ستون ہے،اسی کے ساتھ دین مکمل ہوتا ہے اور اسی سے دین کا نظام ہے اور مبوت کے بعد دوسرا درجہ یہی ہے۔اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ فَأُولِيْكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّيْنَ وَالصِّدِّيْقِيْنَ ﴾ (النساء: ٢٩)

'' بیہ وہ لوگ ہیں' جو ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے، جن کو اللہ نے انعام سے نوازا ہے۔مثلاً انہیاء اور یہ ہفتہ ''

اسی صدق سے لفظ صا دق مشتق ہوا ہے اور لفظ صدیق اس سے مبالغہ کا کلمہ ہے۔ یعنی وہ مخف جو بہت سچ بولتا ہواور جس پر سچ غالب ہو۔ جس طرح لفظ سکیر اورخمیر وغیرہ۔

صدق کا ادنیٰ ترین درجہ میہ ہے کہ انسان کا ظاہراور باطن یکساں ہو۔

صادق وہ ہے جواپنے اقوال میں سچا ہواورصدیق وہ ہے جواپنے تمام اقوال افعال اور احوال میں سچا ہو۔

تستوف الرنسانيليسيا المناهدي ا

احمد بن خفرویہ سے مروی ہے کہ جو مخص یہ جا ہتا ہو کہ اللہ اس کے ساتھ ہو' تو اسے سچ بولنے کواپنے لئے لازم قرار وينا جائية ، كيونكه الله تعالى فرما تا ب:

﴿ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (التوبة: ١١٩)

صادق اوررياء كارمين فرق:

جنید سے مروی ہے کہ صادق ایک دن میں لا تعداد حالتیں بدلتا ہے۔ (اور افضل سے افضل تر حالت کو جاتا ہے )اور ریا کارایک ہی حالت بر حالیس سال تک قائم رہتا ہے۔

ابوسلیمان دارانی سے مروی ہے کہ صادق اگراپنے دل کی بات ظاہر کرنا بھی چاہے، تب بھی اس کی زبان ظاہر نہ کر

مروی ہے کہ ان مواقع پرحق بات کہنا' جہاں حق بات کہنے سے موت نظر آتی ہو، صدق کہلاتا ہے۔

مروی ہے: دل اور زبان میں موافقت پائے جانے کا نام صدق ہے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ جو محض اپنے نفس یا کسی اور کے ساتھ دھوکہ بازی کرتا ہے وہ صدق کی بوبھی نہیں

ابوسعید قرشی ہے مردی ہے کہ صادق وہ ہے جس کے لئے موت تیار ہو۔ گر پھر بھی اسے اپنے راز کے کھل جانے کی شرم قطعاً محسوس نه مو۔ چنانچداللد تعالی فرماتا ہے:

﴿ فَتَمَنُّوا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِيْنُ ﴾ (البقره: ٩٤)

''اگریچے ہو'تو موت کی تمنا کرو۔''

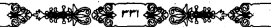
عبدالله بن منازل کی وفات کیسے ہوگی؟

استاد ابوعلی دقات ہے مروی ہے کہ ایک روز ابوعلی تقفی وعظ فرمار ہے تھے کہ ان سے عبداللہ بن منازل نے کہا:

اے ابوعلی! موت کی تیاری کرلو، کیونکہ اس سے چھٹکا رانہیں۔

یہ الفاظ ن کرعبداللہ نے اینے باز و کو تکیہ بنایا اور اس پر اپنا سرر کھ کر فرمایا: لومیں مرا ( اور مر گئے )

(بیحال دیکھ کر) ابوعلی کٹ گئے۔ کیونکہ ان میں عبداللہ کا مقابلہ کرنے کی تاب نہتھی۔ اس لئے کہ ان کا اسباب دنیا ے دل لگا ہوا تھا اور عبداللہ حالت تجرید میں تھے اور ان کا دل (اسباب دنیا ہے) لگا ہوا نہ تھا۔



#### وعظ سے موت:

تی ابوعبدالرمن سے مروی ہے کہ ایک بار ابو العباس دینوری' وعظ فرما رہے تھے کہ ایک بڑھیا مجلس میں چیخ اٹھی۔ آپ نے فرمایا: تو مرے۔ بین کر بڑھیا اٹھی ، اس نے چندقدم اٹھائے۔ پھران کی طرف متوجہ ہو کر کہا: میں تو مرگئی اورگری تو مری پڑی تھی۔

## سيائي سيموت:

واسطی سے مروی ہے کہ قصد کے ہوتے ہوئے مصحح تو حید صدق ہے۔

مروی ہے کہ عبدالواحد بن زیدنے اپنے مریدوں میں سے ایک نوعمر کودیکھا کہ اس کا بدن دبلا ہور ہاتھا۔انہوں نے اس سے کہا: اے بیجے! کیا تو ہمیشدروزہ دار ہوتا ہے؟ اس نے جواب دیا: میں ہمیشہ بے روزہ رہتا ہوں۔

انہوں نے پھر پوچھا: پھرتو لاغرکیوں ہوگیا ہے؟ اس نے جواب دیا:عشق دائی اور پھراس کا دائی چمپائے رکھنا۔ یہن کرعبدالواحد نے کہا: خاموش ہوجاؤ! توکس قدر گتاخ ہے؟ یہن کر بچداٹھا اور اس نے دوقدم اٹھائے اور کہا:

خدایا! اگر میں سیا ہوں تو مجھے لے لے اور گرتے ہی مرگیا۔

ابوعمرز جاجی سے حکایت کی گئی ہے کہ میری والدہ فوت ہو گئیں۔ان سے وراثت میں جھے ایک مکان ملا ، جسے میں نے بچپاس دینار میں نیج ڈالا اور میں جج کے لئے نکل پڑا۔ جب بابل پہنچا' تو مجھے ایک راہ دکھانے والا ملا اوراس نے مجھے کہا کہ میرے پاس بچپاس دینار ہیں،اس نے کہالا ؤ! مجھے دو۔

میں نے اسے تھیلی دے دی۔اس نے جب انہیں گنا' تو ٹھیک پچاس دینار تھے۔ یدد کھے کراس نے کہا بیروالی لے لو۔ تبہارے سچ بولنے نے مجھے لےلیا ہے۔ وہ پھراپنے جانور سے اتر ااور مجھے اس پرسوار ہونے کوکہا۔

میں نے کہا: میں سوار ہونانہیں جا ہتا۔ اس نے کہا: بیرنہ ہو سکے گا۔ جب اس نے اصرار کیا' تو میں سوار ہو گیا اور اس نے کہا کہ میں تمہارے پیچھے پیچھے آتا ہوں۔ دوسرے سال وہ میرے پاس آیا اور مرتے دم تک میرے ساتھ رہا۔

ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ صادق کو تو جب بھی دیکھے گا 'تو اسے فرض اداکرتا ہوا پائے گا 'یاکسی مستحب کام میں اپنے رب کے لئے مشغول پائے گا۔

جنید سے مروی ہے کہ صدق کی حقیقت یہ ہے کہ تو ان مواقع پر بھی بچے بولے جن میں جھوٹ کے بغیر تمہاری نجات بس ہو عمق۔

### تين باتيں!

مروی ہے کہ صادق آ دمی میں بہتین با تیں ضرور یائی جاتی ہیں:

(۱) حلاوت (۲) ميت (۳) رونق ـ

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد ملیا کی طُرف وی کی کہ اے داؤد! جوشخص اپنے دل میں مجھ سے سچ کہے گا، میں اسے علانیطور پر مخلوق کے سامنے سچا کر دکھاؤں گا۔

### صدق کیا چیز ہے؟

مروی ہے کہ ابراہیم بن دوجہ کے ساتھ ابراہیم بن ستنبہ جنگل کو نکلے۔ ابراہیم بن ستنبہ نے کہا: تمہارے پاس دنیاوی علائق کی جو چزیں ہیں، کھینک دو۔

ابراہیم بن دوحہ کہتے ہیں کہ میں نے ایک دینار کے علاوہ سب کچھ پھینک دیا۔انہوں نے بھر کہا: اے ابراہیم! میرے دل کوان چیزوں کے ساتھ مشغول نہ کرو۔ دنیاوی تعلق کی جو چیزیں ہیں'انہیں پھینک دو۔اس پر میں نے وہ دینار بھی ٹھینک دیا۔

انہوں نے پھر کہا: اے ابراہیم!علائق دنیا کی جو چیز بھی تمہارے پاس ہے،اسے پھینک دو۔ جھے یاد آ گیا کہ میرے یاس جوتے کے لئے پچھ تھے ہیں۔ چنانچہ میں نے انہیں بھی پھینک دیا۔

راستہ میں جب بھی مجھے جوتے کے لئے تھے کی ضروت پڑتی 'مجھے مل جاتا۔ اس پرابراہیم بن ستنبہ نے فرمایا:

جو خص صدق دل ہے اللہ کے ساتھ معاملہ کرتا ہے اس کا یہی حال ہوتا ہے۔

ذوالنون مصری سے مروی ہے کہ صدق اللہ کی تلوار ہے، جس پر بھی رکھی جاتی ہے، اسے کا ب دیتی ہے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ صدیقوں کی خیانت کی ابتداءاس وقت ہوتی ہے کہ جب وہ اپنے نفس سے باتیں کرنے لگتے ہیں اوراللہ تعالیٰ کے ساتھ معاملہ میں کوتا ہی کرنے لگتے ہیں۔

فتح موصلی سے صدق کے متعلق سوال کیا گیا 'تو انہوں نے لو ہاری بھٹی میں ہاتھ ڈال کر بتیا ہوا لو ہا نکالا اور اپنی ہھیلی پرر کھ لیا اور فر مایا: بیصدق ہے۔

یوسف بن اسباط سے مروی ہے کہ اگر میں ایک رات بھی صدق کے ساتھ اللہ سے معاملہ کرلوں' تو یہ مجھے اللہ کی راہ میں جنگ کرنے سے بھی زیادہ محبوب ہے۔

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ صدق یہ ہے کہ تو درحقیقت اس طرح ہو، جس طرح تو اپنے نفس کود کیتا ہے یا تو



اپنے نفس کوای طرح دیکھے ،جس طرح تو حقیقت ہے۔

### صدق کی علامت:

حارث محاس سے يو چھا گيا كەصدق كى كياعلامت ہے؟ تو فرمايا:

صادق وہ مخف ہے 'جواپنے دل کی اصلاح کی خاطر اس بات کی پرواہ نہ کرے کہ اس کی تمام قدر ومنزلت' جو مخلوق کے دل میں تھی ،نکل گئی ہے اور نہ پیند کرے کہ لوگ اس کی ذرہ بھرنیکی پر بھی مطلع ہو جا ئیں اور نہ اس بات کو ناپیند کرے کہ لوگ اس کی برائی سے واقف ہو جا ئیں۔

کیونکہ بینا پیند کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ لوگوں سے اور قدر ومنزلت چاہتا ہے اور بیصدیقوں کا خلق نہیں

ایک صوفی نے کہا کہ جو شخص دائی فرض اداء نہیں کرتا ،اس کا وقتی فرض قبول نہ ہوگا۔ ان سے سوال کیا گیا کہ دائی فرض کیا ہے؟ جواب دیا کہ صدق ہے۔

مروی ہے کہ جب تو اللہ تعالیٰ سے صدق کے ساتھ مانگتا ہے تو وہ تجھے ایک ایبا آئینہ عطاء کرے گا، جس میں تو دنیا اور آخرت کی ہر عجیب چیز کود کھے لے گا۔

مروی ہے کہ جہال تجھے اس بات کا ڈر ہو کہ سچائی تجھے نقصان دے گی، وہاں بھی سچائی نہ چھوڑ۔ کیونکہ اس سے تجھے فقصان فائدہ حاصل ہوگا اور جھوٹ کو چھوڑ دے، جہاں تجھے یہ خیال ہو کہ یہ تجھے سود مند ہوگا۔ کیونکہ در حقیقت یہ تجھے نقصان پنجائے گا۔

مروی ہے کہ ہر چیز ایک چیز ہے، مگر کذاب کی دوتی کوئی چیز نہیں۔ مروی ہے کہ جھوٹے آ دمی کی علامت یہ ہے کہ وہ بغیراس کے کہاسے تتم کھانے کو کہا جائے ، تشمیس کھائے۔ ابن سیرین سے مروی ہے کہ کلام اس قدروسیع ہے کہ ظریف کے لئے جھوٹ بولنے کا موقعہ ہی نہیں۔ مروی ہے کہ بچے بولنے والاسوداگر ، مفلس نہیں ہوتا۔



حياء

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ أَلُّمْ يَعْلَمُ بِأَنَّ اللَّهَ يَرِي ﴾ (العلق: ١٤)

'' کیاا ہے معلوم نہیں کہ تحقیق اللّٰد د کھے رہا ہے۔''

ابن عمرے روایت ہے کہ رسول مُنَالِیْتُوم نے فر مایا:

((الحياء من الايمان))

"حياءايمان كاجزوب-" (احرحه الترمذي: ١٥ ٢٦١، ابو داؤد: ٥ ٤٧٩)

### خياء کاحق:

ابن مسعود سے روایت ہے کہ ایک دن آنخضرت مَالَّيْنِكُم نے اسے اصحاب سے فرمایا

الله تعالى سے اس قدر حياء كرو جو حياء كرنے كاحق ہے۔

صحابہ نے عرض کیا: یا رسول اللہ من اللہ اللہ علیہ اللہ میں اور تمام تعریفیں اس کے لیے ہیں۔

آپ نے فرمایا: بیرحیاء نہیں ہے، کیک جو اللہ سے جیسا کہ حیاء کرنے کاحق ہے، حیاء کرنی چاہئے ،اسے اپنے اور سر کے اندر کی چیزوں (کان آئکھ'زبان) کومحفوظ رکھنا چاہئے، پیٹ اور پیٹ میں جو چیزیں شامل ہیں۔ (فرج وغیرہ) کومحفوظ رکھنا چاہئے،موت اور بوسیدگی کو یادر کھنا چاہئے اور جومحض آخرت چاہتا ہے، وہ دنیا کی زینت چھوڑ دیتا ہے۔

جس نے ایبا کیا اس نے اللہ سے حیاء کی جیسا کہ حیاء کرنے کاحق ہے۔

(اخرجه الترمذي: ۲۵۸ ۱،۲۲ مد: ۳۶۶۲)

محمد بن مخلد نے اپنے باپ سے روایت کی کہ ایک عکیم کا قول ہے کہتم ان لوگوں کی صحبت میں بیٹھ کر حیاء کو زندہ رکھا

کرو،جن سے انسان کو حیاء آئے۔

ابن عطاء سے مروی ہے: ہیبت اور حیاء سب سے بڑاعلم ہے۔ جب ہیبت اور حیاء جاتی رہے تو پھر کوئی بھلائی باتی نہیں رہتی۔

ذوالنون معری سے مروی ہے کہ دل میں ہیبت کا پایا جانا اور اس کے ساتھ ان بدا تمالیوں کی وجہ سے جواللہ کی جانب سے تجھ سے سرز د ہو چکی ہیں ،خوف کھانا حیاء ہے۔

ذوالنون مصری سے مروی ہے کہ محبت کو یا بناتی ہے، حیاء خاموش کرتی ہے اور خوف بے چین کرتا ہے۔

ابوعثان سے مروی ہے کہ جو مخص حیاء پر گفتگو کرے اور اسے اس بات سے شرم نہ آئے کہ کس بات پر گفتگو کر رہا ہے؟ توسمجھ لو کہ وہ مخص استدراج کی حالت میں ہے۔

ابو بکرا تشکیب سے مروی ہے کہ حسن بن حداد عبداللہ بن منازل کے پاس آئے۔انہوں نے بوچھا: کہاں سے آئے ہو؟ جواب دیا کہ ابوالقاسم فرکر کی مجلس سے ، پھر بوچھا: کیا واعظ فر مار ہے تھے؟ جواب دیا: حیاء کے متعلق ،یہ س کرعبداللہ نے کہا: تعجب کی بات ہے کہ جو محض اللہ سے شرم نہیں کرتا ، وہ حیاء کے متعلق وعظ کیوں کر کہتا ہے؟

ابوالعباس المؤوب نے سری سے روایت کی کہ حیاءاورانس دل کے دروازہ پر دستک دیتے ہیں۔اگراس میں زہدو ورع پائے جاتے ہوں' تو ڈیرہ ڈال دیتے ہیں ،ورنہ کوچ کرجاتے ہیں۔

محر بن عبداللہ بن شاذان نے جریری ہے روایت کی کہ قرن اول کا آپس میں معاملہ دین کے ساتھ تھا۔ یہاں تک کہ دین کا معاملہ کمزور ہوگیا۔ پھر قرن ثانی کا معاملہ وفاء کے ساتھ تھا، یہاں تک کہ وفاء جاتی رہی۔ پھر قرن ثالث کا معاملہ مروت کے ساتھ تھا، یہاں تک کہ مروت بھی جاتی رہی۔ پھر قرن چہارم کا معاملہ حیاء کے ساتھ تھا، یہاں تک کہ حیاء بھی جاتی رہی۔ پھرلوگ لا کچے اور ڈرکے ساتھ معاملہ کرتے رہے۔

# "بُرْهَانَ رَبِّهِ" كَيْ تَشْرَكَ:

الله تعالی کے فرمان

﴿ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْ لَا أَنْ رَّاى بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (يوسف: ٢٤)

میں برہان کی تشریح میں کہا گیا ہے کہ گھر کے ایک کونہ میں بت تھا، جس پر زلیخا نے کپڑا ڈال دیا تھا۔ یہ دیکھ کر پوسف ملیٹھانے کہا کہ توبید کیا کررہی ہے؟ زلیخانے جواب دیا کہ مجھے اس سے حیاء آتی ہے۔

اس پر بوسف علیا نے کہا کہ میں تم سے بوھ کراللہ سے حیاء کرنے کاحق دار ہوں۔

# تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءِ كَى تَشْرَى :

الله تعالیٰ کے فرمان

﴿ فَجَآءَ تُهُ إِخُلاهُمَا تَمُشِي عَلَى اسْتِحْيَاءِ ﴾ (القصص: ٢٥)

کی تشریح میں کہا گیا ہے کہ شعیب ملیلا کی بیٹی اس لئے شرمائی کہ وہ انہیں ضیافت کی دعوت دینے کوآ ئی تھی۔اسے مرم آئی کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ موکی ملیلانہ مانیں۔

میزبان کا خاصہ ہے کہ وہ شرمائے اور بیان کی طرف سے حیاء کرم تھا۔

### حیاء کے ثمرات:

ابوسلیمان دارانی ہے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے کہ .

اے میرے بندے! جب تک تو مجھ سے حیاء کرتا رہے گا، میں تمہارے عیوب لوگوں کے (دلوں سے ) بھلا دوں گا اور زمین کے حصول سے تمہارے گناہ بھلا دوں گا اور ام الکتاب (لوح محفوظ ) سے تمہاری لغزشیں مٹا دوں گا اور قیامت کے دن حساب کرنے میں تم سے تختی نہ کروں گا۔

مروی ہے کہ ایک شخص کو متجد کے باہر نماز پڑھتے ہوئے ویکھا گیا۔ کسی نے اس سے کہا کہ متجد کے اندر جاکر کیوں نہیں نماز پڑھتا؟ اس نے جواب دیا کہ مجھے اس بات سے شرم آتی ہے کہ باوجود اس کے کہ میں نے اس کی نافر مانی کی ہے، میں اس کے گھر میں داخل ہوں۔

مروی ہے کہ

ایک رات ہم نظے اور ایک جنگل سے گذر ہے۔ دیکھا کہ ایک شخص سویا پڑا ہے اور اس کے سرکے پاس گھوڑا چر رہا ہے۔ ہم نے اسے جگایا اور کہا کہ تجھے ایسی خطرناک جگہ پرسونے سے ڈرنہیں لگتا؟ یہ مقام تو درندوں کا ہے،اس نے سرا اٹھایا اور کہا: مجھے تو اس بات سے شرم آتی ہے کہ میں اس کے سواکسی اور سے ڈروں اور پھر سررکھ کرسوگیا۔

الله تعالیٰ نے عیسیٰ مالیٹا کو وحی کی کہ پہلے اپنے نفس کونفیحت کر و، اگریہ قبول کرے، پھر لوگوں کونفیحت کر و، ورنہ مجھ سے شرم کروکہتم لوگوں کونفیحت کرتے ہو (اورخو عمل نہیں کرتے )۔

### اقسام حياء:

مروی ہے کہ حیاء کی کئی قشمیں ہیں:

(۱) قصور کی حیاء۔ جیسے آ دم ملیل کہ جب انہیں کہا گیا کہ ہم سے بھاگ رہے ہو؟ تو انہوں نے عرض کیا کہ انہیں

\$3+<del>44</del>64\$ rrl \$3\$<del>4148</del>24\$

بلکتم سے حیاء کررہا ہوں۔

(٢) كوتابى كى حياء، جيسے ملائكه كابيكها

﴿ سُبُحَانَكَ مَا عَبَدُنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ ﴾

تو یاک ہے، اے خدا! ہم نے جوعبادت کاحق ہے، وہ ادانہیں کیا۔

(m) تعظیم کی حیاء، جیسے اسرافیل کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ سے حیاء کرتے ہوئے اپنے پر کواینے اوپر اوڑ ھالیا۔

(٣) حیاء کرم، جیسے نبی مُلَا لِیْمُ اپنی امت سے شرم کے مارے میہ نہ کہہ سکتے تھے کہ اب چلے جاؤ۔جس پر اللہ تعالیٰ کو میہ

حکم دینایژا

﴿وَلَا مُسْتَأْنِسِيْنَ لِحَدِيْثٍ﴾ (الاحزاب:٥٣)

باتوں میں مگن نہ ہو جایا کرو۔

(۵) احترام کی حیاء، جیسے حضرت علی کرم اللہ و جہہ کا واقعہ کہ انہوں نے مقدا دکورسول کا لیٹیٹا کی خدمت میں بھیجا' تا کہ وہ آنخضرت سے مذی کے متعلق دریافت کریں کہ اس کا کیا تھم ہے ( یعنی مقدا دکو بھیجا اور خود نہ پوچھا)، کیونکہ آپ کے گھر میں (آنخضرت مَالِیْتِا کی میٹی) فاطمہ تھیں۔

(۲) حیاء استحقار، جیسے موی طینا کا حال کہ انہوں نے عرض کیا کہ مجھے دنیا کی کوئی حاجت پیش آتی ہے تو خدایا! مجھے شرم آتی ہے کہ میں تجھ سے (دنیا کی حاجت چاہوں)،اس پر اللہ تعالیٰ نے فر مایا: مانگ خواہ آئے کا نمک ہی کیوں نہ ہو یا تمہاری بکری کا چارہ ہی کیوں نہ ہو۔

(2) حیاءانعام اور بیاللہ تعالیٰ کی حیاء ہے۔ قیامت کے دن جب بندہ صراط کوعبور کر چکے گا' تو اسے سربمہر نامہ دیا جائے گا۔اس میں ککھا ہوگا' تو نے ایبا ایبا کیا، مجھے شرم آتی ہے کہ میں اس کا اظہار تجھ سے کروں، جا! میں نے تجھے معاف کر دیا!

> حیاءانعام کےسلسلہ میں استاد ابوعلی دقاق نے کی بن معاذ سے روایت کی ہے کہ پاک ہے، وہ خدا کہ گناہ تو بندہ کرے اور وہ اس سے شرم کرے۔

# بدشختی کی پانچ علامتیں:

فضیل بن عیاض ہے مروی ہے کہ پانچ چیزیں بدیختی کی علامت ہیں:

(۱) سنگ د لي

(۲) آنگھوں کا آنسونہ بہانا۔

ا (٣) بحيائي۔

(۴) د نیا کی رغبت

(۵) لمبی آرزوئیں کرنا۔

الله کی کسی الہامی کتاب میں ہے کہ مجھ سے میرے بندے نے انصاف نہیں کیا، کیونکہ وہ مجھے پکارتا ہے تو مجھے اسے رد کرنے سے شرم نہیں کرتا۔

یجیٰ بن معاذ سے مروی ہے جس نے اطاعت گذاری کرتے ہوئے بھی اللہ سے حیاء کی ، جب وہ گناہ کرتا ہوگا' تو اللہ تعالیٰ بھی اس سے شرم کرے گا۔

استاد سے مروی ہے کہ حیاء بگھلانے کا سبب بنتی ہے۔

چنانچەمروى ہے كەحياءيە ہے كە آقا كواطلاع ہونے پرانتۇياں پگھل جائيں۔

مروی ہے کہ حیاء یہ ہے کہ اللہ کی تعظیم کے لئے ول سکڑ جائے۔

مروی ہے کہ جب کوئی شخص لوگوں کووعظ کرنے کے لئے بیٹھتا ہے تواس کے دونوں فرشتے اسے پکار کر کہتے ہیں:

جونصیحت تو اپنے بھائی کوکر رہا ہے، پہلے اپنے آپ کوکر، ورنداپنے آ قاسے شرم کر کیونکہ وہ تجھے دیکھ رہا ہے۔

جنیدے حیاء کے متعلق سوال کیا گیا او فر مایا:

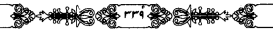
(ایک طرف) الله کی نعمتوں کو دیکھنااور دوسری طرف اپنی کوتا ہی کو دیکھنا۔ان دونوں کیفیتوں کے درمیان 'جوحالت پیدا ہوگی' وہی حیاء ہے۔

واسطی سے مروی ہے کہ جس کسی نے اللہ کی کسی حد کوتو ڑا' یا اللہ کے ساتھ کئے ہوئے عہد کوتو ڑا ،اس نے حیاء کا مزہ نہیں چکھا۔

نیز مروی ہے کہ حیاء کرنے والے ہے ایک قتم کا پسینہ بہتا ہے اور یہ پسینہ وہ بیکار چیز ہے، جواس کے اندر ہے اور جب تک ان میں سے چھے بھی نفس کے اندررہ جاتا ہے، وہ مخص کامل حیاء نہیں کرسکتا۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے دعویٰ کرتا 'حیاءکوترک کردینا ہے۔

محمد بن احمد الجوز جانی نے ابو بکروراق ہے روایت کی کہ اکثر اییا ہوتا ہے کہ میں دورکعت نماز اداءکرتا ہوں، مگرختم کرتا ہوں' تو حیاء کے سبب میری یہ کیفیت ہوتی ہے کہ گویا میں نے (نمازنہیں پڑھی بلکہ) چوری کی ہے۔





### حریت

الله تعالیٰ كا ارشاد ہے:

﴿ وَيُوثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر: ٩)

یہلوگ دوسروں کواپنے او پرتر جیج دیتے ہیں' خواہ انہیں خوداس کی حاجت ہی کیوں نہ ہو۔

استاد سے مروی ہے کہ بیدا پی ذات پر انہیں ترجیح دیتے ہیں۔ کیونکہ بیدان چیزوں سے علیحد گی اختیار کر چکے ہیں، جن سے خودنکل آئے اور انہوں نے اور وں کوان پر ترجیح دی۔

ت ابن عباس نے روایت کی کہرسول مَا اُلْتِیَامِ نے فر مایا:

تمہارے لئے تو صرف ای قدر کافی ہے، جس ہے تمہارانفس قناعت کرے۔ کیونکہ تم صرف چار ہاتھ اور ایک بالشت زمین میں جاؤ گے، اس لئے کہ فیصلہ تو انجام پر ظہرتا ہے۔ (بیہ قبی: ۷۸۰،مصنف ابن ابی شببه: ۲۰۵۶)

استاد سے مروی ہے کہ حریت ہیہ ہے کہ بندہ 'نہ مخلوق کی غلامی میں رہے اور نہ ہی دنیا کی چیزوں کا اس پر تسلط ہو۔ اس کی علامت میہ ہے کہ اس کے دل میں چیزوں کا امتیاز ندر ہے۔ چنانچہ اغراض دنیا کی قدرومنزلت اس کے زدیک ایک جیسی ہو۔

حارثہ نے رسول اللہ مَنَا لِیُتَا کُم کی خدمت میں عرض کیا کہ میرانفس دنیا ہے اعراض کر چکا ہے، چنانچہ اب پھر اور سونا میرے نزدیک برابر ہے۔ (طبرانی: ۳۳۶۷، بیھفی: ۹۰،۷۰)

استادابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ جود نیا میں ایس حالت میں داخل ہو کہ وہ دنیا ہے آزاد ہے، وہ جب کوچ کر کے دنیا ہے جائے گا' تو اس ہے بھی آزاد ہوگا۔

دقاق ہے مروی ہے کہ جود نیا ہے آ زاد ہوگا، وہ آ خرت میں بھی آ زاد ہوگا۔

استاد سے مروی ہے کہ حقیقی آزادی کامل عبودیت میں پائی جاتی ہے۔ لہذا جب کسی کی عبودیت خالصۂ اللہ کے لئے موثواس کی حریت غیراللہ کی غلامی سے نجات یا جائے گی۔

تصوّف کارنسانگریشا

گرجس شخص کا بیرخیال ہو کہ بندہ کے لئے بعض اوقات عبودیت کا پیدا تار دینے کی اجازت ہے،وہ تھوڑے عرصہ کے لئے اللہ کے اوامر ونواہی ہے بے تعلق ہوسکتا ہے اور بیر کہ وہ اس دار تکلیف ( دنیا ) میں ایک ممتاز ہستی ہے۔اس زعم کے ساتھ کہ وہ ربوبیت میں مشغول ہے تو جان لو کہ بیردین سے نکلنے کے برابر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے نبی مُثَاثِیْرُ اے فرما تا ہے : ﴿ وَاغْبُدُ رَبُّكَ حَتَّى يَاتِيَكَ الْيَقِينُ ﴾ (الحجر: ٩٩)

''مرتے دم تک اللہ کی عبادت کرتے رہیں۔''

یقین کے معنی موت کے ہیں،اس پر تمام مفسرین کا اتفاق ہے اور پیر کہ جس حریت کی طرف صوفیاء نے اشارہ کیا ہے، وہ پیہ ہے کہ بندہ اینے ول میں مخلوقات کی کسی چیز کی غلامی میں نہ پڑے 'خواہ وہ دنیا کی چیز ہو'یا آخرت کی۔

تا کہ وہ خدائے کیتا کے لئے فرد واحد ہو جائے' نہ تو موجودہ دنیا اسے غلام بنا سکے' نہ کوئی موجودہ خواہش' نہ آئندہ کوئی آرز و' نه سوال' نه حاجت اور نه حظنفس \_

شبلی سے کسی نے کہا: کیا آپ کومعلوم نہیں کہ اللہ رحل ہے؟ فر مایا: کیوں نہیں ،گر جب سے میں نے اس کی رحمت کو پیچانا ہے، میں نے اس سے رحم کرنے کی درخواست ہی نہیں کی۔ (تا کہ مجھ پرغیراللد کی آرزوہی ندرہے) اور حریت کا مقام

شخ ابوعلی وقاق نے ابوعباس سیاری سے روایت کی کہا گرقر آن کے بغیر نماز درست ہوسکتی 'تو اس شعر سے ہوتی : اتمنی علی الزمان محالاً ان تری مقلتای طلعة حر میں زمانہ ہے محال بات کی تمنا کرتا ہوں اور وہ بیہ ہے کہا لیقے تحض کو دیکھوں' جوغیراللّٰد کی غلامی ہے آ زاد ہو۔ حسین بن منصور ہے مروی ہے کہ جوشخص حریت کا ارادہ رکھتا ہے، اسے لگا تارعبودیت میں لگار ہنا جا ہے ۔ جنید سے یو چھا گیا کہ آ ب اس شخص کے متعلق کیا فرماتے ہیں؟ جس کا تھجور کی شخصی چو سنے کے برابرتعلق دنیا ہے رہ گیا ہو تو فرمایا: مکاتب غلام کے ذمہ جب ایک درہم بھی باقی ہو، وہ غلام ہے۔ (لہذا پیخض بھی ابھی تک دنیاوی اشیاء کا غلام

ابوعمر الانماطی نے جنید سے روایت کی کہ جب تک تم میں حقیقت عبودیت میں سے ذرہ بھر فرق باقی رہ گیا ہو' تب تك تو خالص آزاد نہيں ہوسكتا۔

بشر حافی سے مروی ہے کہ جو محض حریت کا ذا نقہ چکھنا چاہے اور (غیراللّٰہ کی) غلامی ہے آ رام پانا چاہے،اسے اپنے اوراللہ کے درمیان اپنا باطن یاک کر لینا جا ہے ( کہ کہیں درمیان میں غیر اللہ تو نہیں )۔ حسین بن منصور سے مروی ہے کہ جب بندہ عبودیت کے تمام مقامات طے کر لیتا ہے' تو وہ عبودیت کی تکان سے آ زاد ہوجا تا ہےاور بلا تکلیف کے وہ عبودیت کی صفت ہے موسوم رہتا ہےاوریہ مقام انبیاء وصدیقین کا مقام ہے۔

اس کا مطلب میہ ہے کہ وہ ( حامل نہیں رہتا بلکہ )محمول ہو جاتا ہے،اس کے دل پر کوئی بارنہیں ہوتا۔اگر چہ شرعی طور پراس کے ساتھ موصوف ہوتا ہے۔

ابوبكررازي نےمنصورفقیہه كابیشعرسا:

ما بقی فی الانس حر لا ولا فی الجن حر قد مصی حر الفریق ین فحلوا العیش مر ندگی کروی ندانی الفریق کروی کے اوگ چل ہے، البذا اب میشی زندگی کروی معلوم ہوتی ہے۔

حریت کے بیشتر اوصاف فقراء کی خدمت کرنے میں پائے جاتے ہیں۔

شیخ ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد ملیلہ کی طرف وحی بھیجی کہ جب تو ایباشخص دیکھے، جومیرا طالب ہو' تو اس کا خادم بن جا۔

آ تخضرت مَلَا لَيْهِ اللهِ اللهِ

((سيد القوم خادمهم ))

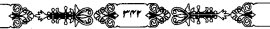
"قوم كاسرداروه موتائج جوان كاخادم مو" (حامع صغير للسيوطي: ١٥٧٥)

محمد بن رومی نے بچیٰ بن معاذ سے روایت کی کہ دنیا کے لوگوں کی خدمت کرنے والے لونڈیاں اور غلام ہوتے ہیں۔ گر آخرت کے لوگوں کی خدمت کرنے والے آزاد اور نیک لوگ ہوتے ہیں۔

ابراہیم بن ادھم سے مروی ہے کہ آزاد شریف انسان ونیا سے نکلنے سے پہلے دنیا سے نکل چکا ہوتا ہے۔

نیز مروی ہے کہ آزاد اور شریف انسان جو بات سے ، مگر کلام نہ کرے ، اس کی صحبت کے سواکسی کی صحبت میں نہ

بنيگھ۔





### ذكر

فرمان الہی ہے:

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيْرًا ﴾

"اے ایمان والو! الله کا ذکر کثرت سے کیا کیا کرو۔"

ابودرداءرضی الله عندے مروی ہے که رسول الله مَن اللَّهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ مَا يا:

کیا میں تنہیں بین بتاؤں کہ تمہارے کون سے اعمال اللہ کے نزدیک بہترین زیادہ پاکیزہ اور تمہارے درجات کو زیادہ بلند کرنے والے ہیں اور سونا چاندی خیرات کرنے سے بھی اعلی وافضل ہیں، نیز اس سے بھی افضل کہتم دشمن سے جہاد میں ملوئتم ان کی اور وہ تمہاری گردنیں اڑا کیں؟ صحابہ نے عرض کیا: وہ کون ساعمل ہے کیا رسول اللّٰمَثَالَ الْمُثَالِثَةُ عَمَّا ؟!

تو فرمایا: الله كا ذكر .. (اخرجه الترمذي: ٣٣٧٧، ابن ماجه: ٣٧٩)

حضرت انس رضی الله عند سے مروی ہے کدرسول الله مُلَاثِيْزَ نے فر مايا:

الله الله كله كم وال كري محف رقيامت نه آئے كى ، يعنى جب قيامت آئے كى ، تو دنيا ميس كوئى بھى الله الله كرنے والا نه ہوگا۔ (احر حه مسلم: ١٤٨ ، احمد: ١٢٦٨ )

انس بن ما لک سے مروی ہے کہ رسول اللّه ظَافِیْتُم نے فر مایا کہ قیامت اس وقت برپا ہوگی، جب دنیا میں اللّه اللّه کہنے والا کوئی ندر ہے گا۔ (احر جه مسلم: ۱۶۸ ،الترمذی:۲۰۷)

# ذكركے جھے:

استاد فرماتے ہیں کہ ذکر'اللہ کی راہ میں ایک قوی رکن ہے، بلکہاس پرسارا دارو مدار ہے اور ذکر دوام کے بغیر کوئی شخص اللہ تک نہیں پہنچ سکتا۔

ذ کر دوحصوں میں تقسیم ہوتا ہے:

#### (۲) دل کا ذکر

(۱) زبان کا ذکر۔

زبان کے ذکر کے ذریعہ ہے ہی انسان کے دل کے ذکر کو دائم رکھ سکتا ہے۔ گرتا ٹیر دل کے ذکر کی ہے۔ لہذا جو بندہ زبان اور دل دونوں سے ذکر کرتا ہو' وہ سلوک کی حالت میں اپنے وصف میں کامل ہے۔

استاد ابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ذکر ولایت کی پرواز ہے، لہذا جسے ذکر کرنے کی توفیق مل جائے، اسے پروانہ ل گیا اور جس سے ذکرچھن گیا، وہ معزول ہوگیا۔

شبلی کے بارے میں مروی ہے کہ وہ ابتداء سلوک میں ہرروز ایک نہ خانے میں چلے جاتے اور اپنے ساتھ چھڑیوں کا مٹھا لے جاتے ، جب ان کا دل غفلت سے طاری ہوتا' تو ان چھڑیوں سے اپنے آپ کو مارتے ، یہاں تک کہ وہ ٹوٹ جاتیں ، اکثر ایبا ہوتا کہ رات ہونے سے پہلے چھڑیاں ٹوٹ جائیں' تو آپ اپنے ہاتھ اور پاؤں کو دیوارسے مارتے تھے۔

مروی ہے کہ دل کا ذکر مریدین کے لئے تکوار ہے۔ اس لئے وہ اپنے دشمنوں سے لڑتے اور ان آفتوں کو دور کرتے ہیں، جوان پر آتی ہیں اور جب بندے کا امتحان آپڑتا ہے، تو اگر وہ اپنے دل سے اللہ کے ساتھ پناہ لیتے ہیں، تو ہر بات جسے وہ ناپند کرتے ہیں، فوراْ دور ہو جاتی ہے۔

# ذکر کیاہے؟

واسطی سے مروی ہے کہ ان سے ذکر کے متعلق سوال کیا گیا اُتو فر مایا غلبہ خوف اور شدت محبت کے ہوتے ہوئے غفلت کے میدان سے نکل کرمشاہدہ کی قضامیں جانا 'ذکر ہے۔

ذوالنون مصری سے مروی ہے کہ جس نے حقیقی طور پر اللہ کو یا دکیا ، وہ اس کے ذکر کے مقابلہ میں ہر چیز کو بھول جائے گا اور اللہ اس کی ہر چیز کی حفاظت کرے گا اور بیدذکر اس کے لئے ہر چیز کالغم البدل ہوگا۔

ابوعثان سے پوچھا گیا کہ ہم اللہ کا ذکر کرتے ہیں، مگراپنے دل میں حلاوت نہیں پاتے ؟ فرمایا:

الله کی تعریف اور شکر کرو که اس نے تمہار ے عضو کواپی عبادت سے مزین کر رکھا ہے۔

ایک مشہور صدیث میں رسول اللّہ طُلِّ اللّٰہ عُلِی اللّٰہ عَلَی اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ عَلَیْ اللّٰہ ال

جابر بن عبدالله سے مروی ہے کہ حضور مَا اللّٰهِ المرسے فکل کر ہمارے پاس آئے اور فرمایا:

لوگو! ریاض جنت میں چرلو ہم نے عرض کیا: یارسول الله مُنَافِیْدِ الله مُنَافِیْدِ الله مُنَافِیْدِ الریاض کیا چیز ہے؟

فرمایا : مجالس ذکر، فرمایا : صبح کوکرو' یا شام کو ، ذکر کرتے رہو۔ جو شخص اللہ کے ہاں اپنی منزلت کومعلوم کرنا چاہے ،

اے دیچے لینا جا ہے کہ اس کے نزدیک اللہ کی کیا منزلت ہے؟ کیا اللہ تعالی بندے کواس مقام پر رکھتا ہے، جہاں بندہ اپ آپ کورکھتا ہے؟ (مسند ابو یعلی: ١٨٦٥)

شبلی سے مروی ہے کہ اللہ نے یوں نہیں فر مایا جو مجھے یا د کرے ، میں اس کا ہم نشین ہو جاتا ہوں' بتاؤ تم نے حق تعالیٰ کی ہم نشینی سے کیا حاصل کیا ؟

عبدالله بن موى السلامي في الله على كوائي مجالس مين شعر يرصح سنا:

یں نے ہیں یاد لیا، اس سے ہیں لہ یں ہیں ایک محدے سے بی جوں لیا تھا اور میری یاد میں سب سے سموی بات زبان کی یاد ہے۔

میں عشق کی وجہ سے وجہ کے بغیر ہی مرنے کو تھا اور میرا دل دھڑ کنے کی وجہ سے پریشان رہا۔ جب میرے وجد نے مجھے دکھا دیا کہ تو میرے پاس موجود ہے'تو میں نے تنہیں ہر جگہ موجود پایا۔

البذاميں نے بغير كلام كے موجود محبوب سے كلام كيا اور آئكھوں سے ديكھے بغير معلوم كو ديكھ ليا۔

ذکر کی خصوصیت ہیہ ہے کہ اس کا کوئی معین وقت نہیں ، بلکہ بندے کو ہروقت ذکر الّہی کا تھم ہے 'خواہ فرض کے طور پر ہو،خواہ استخباب کے طور پر۔نماز اگر چہتمام عبادتوں سے اشرف ترین عبادت ہے، مگر بعض اوقات میں اس کا اداء کرنا جائز نہیں اور ذکر بالقلب ہروقت عام حالات میں ہمیشہ جاری رکھا جا سکتا ہے۔

چنانچ فرمان الهي ہے:

﴿ ٱلَّذِيْنَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَّقُعُودًا وَّعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ (ال عمران: ١٩١)

''جولوگ اٹھتے' بیٹھتے اور اپنے پہلو پر اللہ کا ذکر کرتے ہیں۔''

ابو بکربن فورک سے مروی ہے کہ یہاں مرادیہ ہے کہ وہ ذکر کوالیا اداء کرتے ہیں کہ جیبا اداء کرنے کا حق ہے، مگر اس کا دعویٰ نہیں کرتے۔

ابوعلى دقاق ميه سوال كيا كيا كه ذكر مين زياده كمال پايا جاتا ہے يافكر ميں؟ تو فرمايا؟

آپ کیا سجھتے ہیں؟ شخ ابوعبدالرحن! تو انہوں نے کہا کہ میرے نز دیک تو ذکر فکر سے زیادہ کامل ہے۔ کیونکہ اللہ کے لئے ذکر کی صفت بیان کی جاتی ہے، مگر فکر کی نہیں ، لہٰذا جوصفت اللہ کے لئے ہو، وہ اس صفت کے مقابلہ میں جوصرف مخلوق کے لئے خاص ہوزیادہ کامل ہوگی۔اس جواب کواستاد ابوعلی نے بیند کیا۔

کتانی سے مروی ہے کہا گراللہ کا ذکر مجھ پر فرض نہ ہوتا' تو میں اس کی تعظیم کی وجہ سے اس کا ذکر نہ کرتا ، بھلا میر ہے جیبا انسان جس نے اپنا مندایک ہزار مقبول تو بہ کے ساتھ نہ دھویا ہواللہ کا ذکر کیسے کرسکتا ہے؟

ابوعلی د قاق کسی کے بیشعر پڑھا کرتے تھے:

قلبی وسری و روحی عند ذکراکا

اياك ويحك والتذكر اياكا

ما ان ذكر تك الا هم يزجرني

حتى كان رقيبا منك يهتف بي

میں جب بھی تجھے یاد کرتا ہوں' تو اس وقت میرا دل'میرا باطن اور میری روح مجھے ڈانٹنے کا ارادہ کر لیتے ہیں، یہاں تک کہ ایبا معلوم ہونے لگتا ہے کہ تمہارا محافظ پکار کر کہدر ہاہے خبر دار!اس کا ذکر نہ کرنا۔

ذكركي ايك خصوصيت يد بے كداس كاتذكرة وكر كے مقابله ميں موا ب\_ چنانچدالله كافرمان مقدس ب:

﴿ فَاذُكُرُونِي اَذُكُرُكُمُ ﴾ (البقره: ١٥٢)

''تم مجھے یا د کرو' میں تمہیں یا د کروں گا۔''

حدیث میں مروی ہے کہ جریل نے رسول الله مالله الله الله فرماتا ہے کہ میں نے آپ کی امت کو جو پھے دیا ہے، وہ میں نے کسی امت کونہیں دیا۔

آپ نے فرمایا: اے جریل اوہ کیا ہے؟ تو جبریل نے کہا: فرمان الٰہی:

﴿ فَاذْكُرُ وُنِي ٱذْكُرْكُمْ ﴾ (البقره: ٢٥١)

الله تعالیٰ نے یہ بات اس امت کے سواکسی امت سے نہیں کہی۔

مروی ہے کہ ملک الموت ذکر کرنے والے ہے اس کی روح کوفیض کرنے سے پہلے مشورہ کر لیتا ہے۔

ایک آسانی الہامی کتاب میں مروی ہے کہ موٹی علیظ نے کہا: اے رب! تو کہاں رہتا ہے؟

الله في موى كوبذر بعدوى بتايا كه مين اين مومن كه دل مين ربتا مون \_

اس رہنے سے مراد دل میں ذکر کا سکونت پذیر ہونا ہے، کیونکہ حق تعالی ہرفتم کی سکونت اور حلول سے مبرا ویاک ہیں، یہاں محض ذکراور حصول ذکر کو ثابت کرنا ہے۔ ذ والنون ہے ذکر کے متعلق سوال کیا گیا' انہوں نے کہا : ذکر یہ ہے کہ ذاکراس قدر ذکر میں محو ہو جائے کہا ہے ذکر کی خبر ندہو۔ پھر بداشعار پڑھے:

> ك ولكن بذاك يجرى لساني لا لانى انساك اكثر ذكرا

میں تمہاوا ذکر کثرت ہے کرتا ہوں ، یہاس لئے نہیں کرتا کہ تمہیں بھول جاتا ہوں، بلکہاس لئے کہ میری زبان کسی اور کی یا دمیں' یاکسی اور کام کے لئے نہیں چکتی ،صرف تمہارے ہی ذکر میں چکتی ہے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ جودن گذرتا ہے، حق تعالیٰ یکارتے ہیں:

اے میرے بندے! تونے مجھے انصاف نہیں کیا، میں تہمیں یاد کرتا ہوں، مگر تو مجھے بھول جاتا ہے۔ میں تہمیں این طرف بلاتا ہوں، مگر تو دوسروں کی طرف جاتا ہے۔ میں تیرے مصائب دور کرتا ہوں' تو خطا کاری پرڈٹار ہتا ہے۔

اے ابن آ دم اکل قیامت کو جب تو میرے یاس آئے گا' تو تو کیا کے گا؟

سلیمان دارانی سے مروی ہے کہ جنت کی زمین ہموار ہے۔ جب ذاکر ذکر کرنے لگتا ہے' تو ملائکہ اس میں درخت لگاتے ہیں۔ جب بھی کوئی فرشتہ تھہر جاتا ہے' تو دوسرے پوچھتے ہیں کہتو کیوں تھہر گیا؟ تو وہ کہتا ہے کہ میرا انسان جس کے لئے میں درخت لگار ہا ہوں ،ست ہو گیا ہے۔

حسن سے مروی ہے کہ تین اشیاء میں حلاوت ڈھونڈ ا کرو:

نماز میں' ذکر میں اور تلاوت قرآن میں ،اگرتمہیں حلاوت حاصل ہو،فبہا ،ورنہمجھلو کہتو فیق ایز دی کا درواز ہ بند

حامد اسود سے مروی ہے کہ ایک سفر میں میں ابراہیم خواص کے ساتھ تھا۔ چلتے ہم ایک ایس جگہ بنتے ، جہاں سانپوں کی کثرت تھی ۔ آپ نے اپنا چھاگل (چمڑے کا بیگ) رکھا اور بیٹھ گئے ، میں بھی بیٹھ گیا۔ جب رات ہوئی اور ٹھنڈی ہوا چلنے لگی و سانپ نکل آئے۔ میں نے چلا کرشنخ کو پکاراء آپ نے فرمایا: اللہ کو یا د کرو۔

میں نے ایبا ہی کیا ،سانب لوٹ گئے۔ چردوبارہ آ گئے۔ میں نے چرشخ کو یکارا۔ آپ نے پھروہی پہلی بات کہی ، میں صبح تک اسی حالت میں رہا۔ جب صبح ہوئی ،آپ اٹھے اور چل دیئے۔ میں بھی آپ کی معیت میں یکا کیک چل پڑا' تو مثک سے ایک بہت بڑا سانپ گرا، جوان سے لپٹا ہوا تھا۔ میں نے دریافت کیا کہ کیا آپ کواس کا احساس نہیں ہوا؟ فر مایا نہیں ، مدت سے میں ایسی مزے کی نینزنہیں سویا تھا، جیسے آج رات سویا ہوں۔

ابوعثان سے مروی ہے کہ جس نے اللہ کے ذکر سے غفلت کی وحشت کا مزہ نہیں چکھا، وہ ذکر کا لطف نہیں یا سکتا۔

جنید'سری سے روایت کرتے ہیں کہ ایک الہامی کتاب میں لکھا ہوا ہے کہ جب میرے بندے پرمیرا ذکر غالب ہوتا ہے' تو وہ مجھ پر عاشق ہوجا تا ہے اور میں اس پر عاشق ہوجا تا ہوں۔

اس سند سے مروی ہے کہ اللہ نے داؤ دیالیا کی طرف وی کی کہتم میرے ساتھ خوش رہوا ورمیرے ذکر کا مزہ لو۔ نوری سے مروی ہے کہ ہر چیز کی سزا ہے، عارف کی سزایہ ہے کہ وہ ذکر اللی سے بیگانہ ہو جائے۔

انجیل میں ہے کہ تو مجھےاس وقت یا در کھ ، جب تو غصہ میں ہو ، میں بھی تجھے اس وقت یا در کھوں گا ، جب میں غصے میں ہوں گا اور میں جوتمہاری مدد کروں ، اس پر راضی رہ ، کیونکہ میر کی مدد کرنا اس سے بہتر ہے کہ تو اپنی مذر آپ کرے۔

سمی راہب سے سوال کیا گیا' کیا تو روز ہ دار ہے؟ کہا : ہاں!اللہ کے ذکر کا روز ہ رکھتا ہوں اور جب سمی اور کا ذکر کرتا ہوں' تو روز ہ تو ڑتا ہوں۔

مروی ہے کہ جب ذکر دل میں جاگزین ہو جاتا ہے ،اگر اس وقت شیطان اس کے قریب آئے 'تو بعینہ اسی طرح پچھاڑا جاتا ہے، جیسے شیطان انسان کے قریب آ کرانسان کو پچھاڑ لیتا ہے۔

پھر دوسرے شیطان ا کھٹے ہوکر پوچھتے ہیں: اسے کیا ہوا ہے؟ جواب ملتا ہے: اس شیطان کوانسان نے گرادیا ہے۔ سہل سے مروی ہے کہ میرے نزدیک کوئی معصیت 'حق کو بھول جانے سے بدتر نہیں۔

مروی ہے کہ ذکر خفی' فرشتہ اٹھا کر اللہ کے پاس نہیں لے جاتا۔اس لئے کہ اسے اس کی خبر نہیں ہوتی۔ یہ تو بندے اور اللہ کے درمیان ایک راز ہے۔

سمی کا قول ہے کہ مجھے بتایا گیا کہ ایک جنگل میں ایک اللہ کا ذکر کرنے والا ہے۔ میں اس کے پاس گیا ، جب وہ بیٹھا ہوا تھا' تو ایک بہت بڑے درندے نے اسے مارا اور اس سے ایک ٹکڑا نوچ لیا۔ اس پرغشی طاری ہوگئی اور مجھ پر بھی، جب اسے ہوٹ آیا' تو میں نے کہا: یہ کیا معاملہ ہے؟ تو اس نے کہا ؛

اللہ نے اس درندے کو مجھ پرمسلط کر رکھا ہے، جب بھی میں ذکر سے ستی کرتا ہوں 'تو یہ درندہ مجھے کا ثا ہے، جیساتم نے دیکھا۔

جریری سے مروی ہے کہ ہمارے مریدوں میں ایک شخف کثرت سے اللہ اللہ کہا کرتا تھا۔ ایک دن اس کے سر پر شہتیر آ گرا، جس سے اس کا سرزخی ہو گیا اور خون ٹیکا، جس سے زمین پراللہ اللہ لکھا ہوا تھا۔



#### . فتوت

فرمان اللي ہے:

﴿ إِنَّهُمْ فِتْيَةٌ امَّنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدِّي ﴾ (الكهف:١٣)

بیا یک جماعت تھی' جواپنے رب پرایمان لا چکی تھی اور ہم نے انہیں اور ہدایت کر دی تھی۔

# فتوت کیا ہے؟

استاد سے مروی ہے کہ فتوت دراصل میہ ہے کہ بندہ ہمیشہ دوسروں کے کاموں میں لگار ہے۔

چنانچەحضورمنگانلۇم كاارشاد ہے:

جب تک کوئی بندہ اپنے مسلمان بھائی کے کام میں نگار ہتا ہے، اللہ بھی اس کے کام میں نگار ہتا ہے۔

(طبرانی:۲۰۸۶)

ابو ہریرہ رضی اللہ عندنے زید بن ثابت سے روایت کی کدرسول الله مُلَاثِیَّا نے فر مایا کہ

جب تک کوئی بندہ اپنے مسلمان بھائی کے کام میں لگار ہتا ہے اللہ بھی اس کے کام میں لگار ہتا ہے۔

ابوعلی دقاق سے مردی ہے کہ بیا کی ایساخلق ہے، جس میں کمال صرف حضور مَثَاثِیَّتِا کو ہی حاصل ہے، اس لئے کہ قیامت

ك دن مرشخص نفسى بكارے كا، مكر آنحضور مَاليَّيْرَامتى امتى بكاري كے۔ (احرجه مسلم: ١٩٣، ١حمد:٢٥٤)

جنید سے مروی ہے کہ فتوت شام میں 'زبان عراق میں 'اور صدق خرسان میں ہے۔

فضل میشتیسے مروی ہے کہ فتوت ہیہے کہ بھائیوں کی لغزشوں سے درگز رکیا جائے۔

نیزیه بھی مروی ہے کہ تو اپنے آپ کو دوسروں سے افضل نہ سمجھے۔

ابو بکرورات سے مردی ہے کہ صاحب فتوت وہ آ دمی ہے' جوکسی ہے نہ جھگڑے۔

محمد بن علی تر مذی سے مروی ہے کہ فتوت میر ہے کہ تواپی رب کی طرف سے اپنی ذات کیخلاف جھڑے۔

نصرآ باذی سے مروی ہے کہ اصحاب کہف کوفیتہ اس وجہ سے کہا گیا ہے کہوہ بلا واسط اللہ پر ایمان لے آئے تھے۔



نیزیدبھی صاحب فتوت کے بارے میں مردی ہے کہ جوبت توڑے۔

فرمان اللي ہے:

﴿ سَمِعْنَا فَتِيَّ يَّذُكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيْمُ ﴾ (الانبياء: ٦٠)

''ہم نے ایک جوان مرد کوجس کا نام ابراہیم ہے، بتوں کا ذکرتے ہوئے سا۔''

اورييكمى فرمان اللي ب ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا ﴾ (الانبياء: ٥٨)

اس نے انہیں مکڑے مکڑے کر دیا

اور ہر شخص کا بت اس کانفس ہے، لہذا جو شخص اپنے نفس کی مخالفت کرے، وہی صاحب فتوت ہے۔

حارث محاسی ہے مروی ہے کہ فتوت رہے ہے کہ تو انصاف کرے اور انصاف طلب نہ کرے۔

عمر بن عثان المكي ہے مروى ہے كەفتوت اليچھے اخلاق كو كہتے ہیں۔

جنید سے فتوت کے متعلق سوال کیا گیا' تو فرمایا فتوت یہ ہے کہ تو نہ فقیر سے نفرت کرے اور نہ مال دار کی مخالفت کرے۔ نصرآ باذی سے مروی ہے کہ مروت فتوت کی شاخ ہے اور فتوت دونوں جہانوں سے اعراض کرنے اور ان سے نفرت کرنے کا نام ہے۔

محمد بن علی بن تر مذی سے مروی ہے کہ فتوت رہے کہ تیرے لیے موجودہ اور آنے والے یکساں ہوں۔

عبداللہ بن احمد بن خنبل سے مروی ہے کہ والد بزرگوارا مام احمد سے کسی نے بوچھا کہ مروت وفتوت کیا ہے؟ فرمایا:

تواین خواہشات کودوزخ کے ڈرکی وجہ سے چھوڑ دے۔

کسی بزرگ سے فتوت کے متعلق یو چھا گیا کہ وہ کیا ہے؟ فرمایا کہ انسان اس بات میں قطعاً امتیاز نہ کرے کہ اس کے ہاں ولی کھانا کھارہا ہے یا کافر۔

سکسی عالم سے مروی ہے کہ ایک مجوس نے ابراہیم خلیل کے ہاں ضیافت جابی انہوں نے فرمایا:

اس شرط پرضیافت کرتا ہوں کہ تو مسلمان ہو جائے ، یہ بن کر مجوی چلا گیا۔اس پر اللہ نے ابراہیم پلیٹا کووی کی کہ ہم تو پچاس سال سے اسے باوجود کا فرہونے کے کھانا دے رہے ہیں۔اگر تو اسے ایک لقمہ دین کی تبدیلی کے بغیر دے دیتا' تو بہتر ہوتا ، یدین کر ابراہیم ملیا اس کی تلاش میں نکلے اور اس سے جالے اور معذرت جابی ، مجوی نے اس معذرت خوابی کا سبب بوچھائو آپ ايس في المام تصد سناديا۔اس برجوى اسلام لے آيا۔



### فتوت کے بارے میں علماء وصوفیاء کے اقوال:

- (۱) جنید فرماتے ہیں کہ کسی کوایذاء نہ دینے اور مال خرچ کرنے کا نام فتوت ہے۔
  - (۲) سبل بن عبدالله فرماتے ہیں فوت اتباع سنت کو کہتے ہیں۔
  - (۳) فتوت'عہدالٰہی کو پورا کرنے اور حفاظت کرنے کو کہتے ہیں۔
- (۳) نقت ایک ایسی فضیلت ہے ، جوتو کرتا تو ہے' مگرایے نفس کواس میں نہیں دیکھیا۔
  - (۵) فوت بہے کہ جب سائل آئے و تو بھا گے نہیں۔
  - (١) فتوت يہ ہے كەتوان لوگوں سے جھپ نہ جائے ، جوتمہارا قصد كر كے آئيں۔
    - (۷) فتوت یہ ہے کہ تو مال جمع نہ کرے اور نہ عذر پیش کرے۔
    - (۸) فتوت یہ ہے کہ تو آ رام کو ظاہر کرے اور مصیبت کو چھیائے۔
- (9) فتوت یہ ہے کہ تو دس آ دمیوں کو دعوت دے ۔لیکن اگر نو' یا گیارہ آ جا نمیں' تو تجھے میں ناراضگی پیدا نہ ہو۔
  - (۱۰) فتوت بہے کہ امتیاز نہ کرے۔

مروی ہے کہ احمد بن خضرویہ نے اپنی بیوی ام علی سے کہا کہ میں ایک دعوت کرنا جا ہتا ہوں، جس میں اینے شہر کے عیاراور شاطر کو جوایۓ شہر کے نو جوان کا مردار ہے ، بلاؤں گا۔ بیوی نے کہا کہ تو صاحب فتوت نو جوانوں کی دعوت نہیں کر

انہوں نے کہا: ضرور کروں گا۔ بیوی نے کہا: اگر تو ایسا ہی کرنا چاہتا ہے 'تو بھیٹر' بکریوں' گائیوں اور گدھوں کو ذبح کر کے اس آ دمی کے گھر کے دروازے ہے لے کراینے گھر کے دروازے تک ڈال دے۔

بین کرانہوں نے کہا: بھیڑ' بکریوں اور گائیوں کے متعلق تو میں جانتا ہوں، مگر گدھوں کو کیوں ذبح کیا جائے؟ بوی نے کہا: توایک بافتوت انسان کوایئے گھر بلار ہا ہے تو کم از کم محلّہ کے کتوں کو بھی کچھ نہ کچھ خیر ملنی جا ہے۔ مروی ہے کہ ایک شخص نے دعوت کی اور ان میں ایک شیرازی شخ بھی تھے۔ جب کھانا کھا چکے' تو انہیں ساع کی حالت میں نیند آگئی۔ شخ شیرازی نے میزبان سے کہا: ہمارے سوجانے کی کیا وجہ ہے؟ `

میزبان نے کہا مجھمعلوم نہیں ، میں نے آ بوجو کھھلایا ہے، اس کی چھان بین میں ، میں نے بوری کوشش کی ہ، سوائے بینگن کے کہ اس کے متعلق میں نے دریافت نہیں کیا تھا۔ مجم ہوئی تو انہوں نے بینگن فروش سے دریافت کیا ،اس نے بتایا کہاں کے پاس کچھ نہ تھا،لہٰزااس نے فلاں جگہ سے بینگن چرا لئے اور وہ چج دیئے۔ یہ لوگ اس بینگن فروش کوزمین کے مالک کے پاس لے گئے ، تا کہوہ اسے معاف کر دے۔ زمین کے مالک نے کہا: تم مجھ سے صرف ایک بینگن معاف کرانے آئے ہو؟ میں نے بیز مین' دو بیل' ایک گدھااور آلات زراعت اسے دے دیئے' تا کہ دہ پھراس قتم کافعل نہ کرے۔

مروی ہے کہ ایک شخص نے ایک عورت سے شادی کی ، گرز فاف سے پہلے اس عورت کو چیک ہوگی۔ خاوند نے کہا کہ مجھے آئکھ میں تکلیف ہے۔ پھر کہا کہ آئکھ اندھی ہوگئی۔ اس کے بعد عورت اس کے گھر آئی اور ۲۰ سال بعد مرگئی۔ پھر جا کر کہیں اس شخص نے اپنی دونوں آئکھیں کھولیں۔ کسی نے اس کی وجہ پوچھی تو بتایا کہ میں اندھانہیں ہوا تھا۔ لیکن اس خیال سے کہ وہ کہیں غم زدہ نہ ہو، میں نے اپنے آپ کواندھا ظاہر کیا تھا۔ لوگوں نے یہ من کر کہا: تو مروت والوں سے آگے بڑھ گیا! فتوت کیا ہے؟

ذوالنون معری سے مروی ہے کہ جو تحص کمال ظرافت وفتوت دیکھنا چاہے 'تو وہ بغداد کے پانی پلانے والوں کا دامن پکڑے۔ سوال کیا گیا کہ ان کا کیا حال ہے؟ انہوں نے فر مایا کہ جب مجھے ہے دین 'زندیق ہونے کا الزام دیا گیا اور خلیفہ کے پاس لے جایا گیا 'تو وہاں میں نے ایک سقاء کو دیکھا ،جس نے پکڑی باندھ رکھی تھی اور ایک معری رو مال اوڑھ رکھا تھا اور وہ ہاتھ میں مٹی کے باریک آ بخورہ لئے ہوئے تھا۔ میں نے پوچھا: یہ سلطان کا ساقی ہوگا؟ لوگوں نے کہا: نہیں ، بلکہ بیتو عام لوگوں کا سقاء ہے۔

اس پر میں نے اس سے ایک کوزہ پانی لے کر پیااور اپنے ساتھی سے کہا کہ اسے ایک دینار دے دے۔ گراس نے لیزا قبول نہ کیا،اور کہا کہ تو قیدی ہے اور تجھ سے کچھ لیزا فتوت نہیں۔

مرری ہے کہ دوست سے نفع لینا فتوت نہیں ، یہ قول ہمارے ایک دوست کا ہے ، جس کا نام احمد بن بہل تا جرتھا۔ اس وقت میں نے اس سے کپڑے کا ایک سفید کلڑا خریدا تھا اور اس نے اس کی اصل قیمت لے لی تھی۔ میں نے جب اسے نفع لینے کو کہا ، تو جواب دیا اصل قیمت تو لے لیتا ہوں اور تجھ پر کوئی احسان نہیں کررہا ہوں ، کیونکہ جو پچھ میں تمہارے ساتھ کررہا ہوں ، یہ کون می بڑی بات ہے ، مگر نفع تم سے نہ لوں گا ، کیونکہ دوست سے نفع لینا فتوت نہیں۔

مروی ہے کہ ایک شخص نے فتوت کا بہت وعویٰ تھا۔ نیٹا پور سے نیاء گیا۔ ایک شخص نے جس کے ساتھ صاحب فتوت لوگوں کی ایک جماعت تھی۔ اس سے درخواست کی کہ ان کی ضیافت کر ہے۔ جب کھانا کھا چکے تو ایک لڑکی ان کے ہاتھ دھلانے کو آئی۔ نیٹا پوری نے ہاتھ دھلانے کو ہاتھ کے ہاتھ دھلانے کو ہاتھ کے کہا کہ میں گئی سال سے اس گھر میں آ رہا ہوں اور مجھے معلوم ہی نہیں کے مورت ہمارے

ہاتھوں پریانی ڈاکتی ہے'یام دیہ

نوح عیار نیٹا پوری کا ایک مخص نے امتحان لینا جاہا او اس کے پاس الرے کے لباس میں ایک الرکی کو یہ کہہ کر جیجا کہ بیلز کا ہے۔لڑکی بہت خوبصورت اور چمکدار چہرے والی تھی۔نوح نے اس خیال سے کہ وہ لڑکا ہے ٔ اسے خرید لیا۔ وہ لڑکی کئی ماہ تک اس کے پاس رہی ،جباڑی ہے یوچھا گیا کہ اسے معلوم ہو گیا ہے کہ تو لڑی ہے؟ تو کہا نہیں ،اس نے تو مجھے چھوا تك نبيس، و ه تويبي سمحتا ہے كه ميں لاركا ہوں \_

مردی ہے کہ ایک شاطر نے اسے کہا کہ جولڑ کا تمہاری خدمت کرتا ہے،اسے سلطان کے سپر دکر دو۔مگراس نے انکار کیا۔اس پراسے ایک ہزار کوڑے لگائے گئے۔اس نے پھر بھی نہ دیا۔اتفاق ایسا ہوا کہ اس رات اسے احتلام ہو گیا اور سخت سردی کا زمانہ تھا مبح ہوئی تو اس نے ٹھنڈے یانی سے خسل کیا۔لوگوں نے اسے کہا تم نے اپنی جان کوخطرے میں ڈال دیا' اس نے جواب دیا بیجھے اللہ سے شرم آئی کہ مخلوق کی خاطر ہزار کوڑے لگنے پر تو صبر کر جاؤں اور اس کی خاطر غسل کرنے میں ہم دی برداشت کرنے برصم نہ کروں۔

# ارباب فتوت کے خدمت گذار کو کیسا ہونا جا ہے !

مروی ہے کہ ارباب فتوت کی ایک جماعت ایک شخص کی زیارت کے لئے آئی ، جوفتوت کا دعویٰ کرتا تھا۔اس آ دمی نے نوکر سے دستر خوان لانے کوکہا، مگروہ نہ لایا۔اس آ دمی نے دوبارہ 'سہ بارہ کہا،وہ لوگ ایک دوسرے کی طرف دیکھنے لگے اورانہوں نے کہا: بیفتوت نہیں کہ انسان ایسے خص سے خدمت لینا جا ہے، جو دستر خوان لانے میں اس قدرنا فرمانی کرے۔

اس شخص نے نوکر سے یو چھا کہ تو نے دستر خوان لانے میں اتنی دیر کیوں کی؟ نوکر نے کہا: دستر خوان پر چیو نٹیاں تھیں ، لہٰذا بیمناسب نہ سمجھا کہ چیونٹیوں والا دستر خوان لے آ وُں اور بیبھی فتوت نہ تھی کہ دستر خوان ہے چیونٹیوں کو گرا دوں،لہٰذامیں تھہر گیا، یہاں تک کہ چیونٹیاں رینگ کرچلی گئیں۔

یدی کرسب نے کہا: اے لڑے! تو نے بری دقی بات کی ہے۔ ارباب فتوت کی خدمت کرنے والا تہارے جیسا ہی ہونا جائے۔

مردی ہے کہ ایک حاجی مدینہ میں سویا 'اور اسے خیال ہوا کہ اس کی تھیلی چوری ہوگئی ہے۔ وہ نکلا اور اس نے جعفر صاوق کود یکھا،ان سے لیٹ گیا۔ کہتار ہا: تونے ہی میری تھیلی لی ہے۔ جعفر صادق نے فرمایا:اس میں کیا تھا؟

ال نے کہا ایک ہزار دینار، آپ اسے گھر لے گئے اور ایک ہزار دینار گن کراہے دے دیئے۔ جب وہ محض اپنے گھر گیا'تو دیکھا کہ تھیلی گھر میں پڑی ہے اور اسے چور**ی** کا وہم ہوا تھا۔لہٰذا وہ عذرخواہی کے لئے جعفر صادق کے پاس آیا اوردینارواپس کرنا جاہے۔ گرانہوں نے واپس لینے سے انکار کردیا اور فرمایا:

جو چیز میں اپنے ہاتھ سے نکال چکا ہوں ، اسے میں واپس نہاوں گا۔ اس نے لوگوں سے پوچھا کہ یہ کون ہیں؟ لوگوں نے کہا: یہ تو امام جعفر صادق ہیں۔ شقیق بلخی اور امام جعفر صادق:

شقیق بلخی نے 'جعفر بن محمہ سے فتوت کے متعلق پوچھا' انہوں نے کہا : بتا یئے آپ کیا کہتے ہیں؟ شقیق نے کہا ؛اگر ہمیں کچھل جائے' تو ہم شکر کرتے ہیں اورا گرنہ ملے' تو صبر کرتے ہیں۔

امام جعفر صادق نے فرمایا: مدینہ میں ہمارے ہاں کتوں کا یہی شیوہ ہے۔ بین کر شقیق بلخی نے کہا: اے رسول اللہ کے نواے! آپ کے نزدیک فتوت کیا ہے؟ فرمایا: اگر ہمیں کچھٹل جائے؛ تو دوسروں کواپنے او پرتر ججے دیتے ہیں اور اگر نہ کے نوشکر کرتے ہیں۔

جریری سے مروی ہے کہ ایک رات ابوالعباس نے ہمیں! پنے گھر بلایا ، راستہ میں ایک دوست آتا ہوامل گیا ، ہم نے اسے کہا کہ ہم شیخ ابوالعباس بن مسروق کے پاس ضیافت کے لئے جارہے ہیں۔تم بھی ہماڑے ساتھ چلو۔

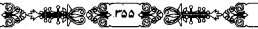
اس نے کہا اس نے تو ہمیں بلایا نہیں۔ ہم نے کہا کہ ہم اجازت لے لیں گے، جس طرح رسول الله مُلَا يُخْبُلُ نے معزت عائشہ کے لئے اجازت ما کُل تھی، لہٰذا ہم نے اسے اپنے ساتھ لیا۔ جب ہم شخ کے دروازے پر پنچ 'تو ہم نے ان سے بیان کیا کہ بید دوست یوں کہتا تھا، ہم نے اسے یوں جواب دیا، شخ نے فرمایا کہ آپ نے بغیر دعوت کے یہاں تشریف لا کراپنے دل میں ہمیں جگہ دی ہے۔ اگر آپ اس جگہ سے جہاں آپ کھڑے ہیں، میرے رخسار کے سواکس اور چیز پر چلے 'کراپنے دل میں ہمیں جگہ دی ہے۔ اگر آپ اس جگہ سے جہاں آپ کھڑے ہیں، میرے رخسار کے سواکس اور چیز پر چلے 'تو جھے خدا کرے ایسا ایسا ہوجائے اور اس پر اصرار کیا ، اپنا چرہ زمین پر رکھ دیا۔ اس دوست کو اٹھایا گیا اور اس نے اپنا پاؤں شخ کے چہرے پر رکھا، اس طرح کہ انہیں تکلیف نہ ہو اور شخ اپنا چہرہ زمین پر گھیٹتے گئے، یہاں تک کہ وہ اس جگہ بہنچ گیا ، جہاں اسے بیٹھنا تھا۔

استاد سے مروی ہے کہ یادر کھو! دوستوں کے عیبوں کو چھپانا فتوت ہے، بالخصوص جبکہ اس میں شات اعداء پائی جائے۔
مروی ہے کہ نصر آباذی کو کئی بار کہا گیا کہ علی قوال رات کوشراب پیٹا ہے اور دن کو آپ کی مجلس میں آتا ہے۔ آپ
لوگوں کی باتوں پر کان نہ دھرتے۔ ایسا اتفاق ہوا کہ آپ ایک دن کہیں جارہے تھے اور آپ کے ساتھ ایک ! یہ المخص تھا' جو
علی کے متعلق آپ کو یہ خبریں دیا کرتا تھا۔ اس نے علی کوایک جگہ گر اپڑا پایا او ساس پرستی کے آتار بھی ظاہر تھے۔ وہ وہ ہاں جا
پہنچے، جہاں وہ منہ دھور ہا تھا اور کہا کہ کب تک ہم شخے سے کہے جائیں گے اور آپ نہ نیس گے؟ یہ علی شراب کے نشتے میں گرا

پڑا ہے۔ نفر آباذی نے اس کی طرف دیکھا اور ملامت کرنے والوں سے کہا: اسے اپی گردن پر اٹھا کراس کے گھر لے جاؤ۔ اسے آپ کا حکم ماننے کے سواکوئی چارہ نظر نہ آیا۔

مرتعش سے مروی ہے کہ ہم ابوحفص کے ساتھ ایک مریض کی عیادت کے لئے گئے۔ہم بہت سے لوگ تھے۔ ابوحفص نے مریض سے کہا کیا تو تندرست ہونا چاہتا ہے؟ اس نے کہا: ہاں! آپ نے اپنے مریدوں سے کہا:تم اس کی طرف سے بیاری اٹھا لو۔ مریض اٹھ کر ہمارے ساتھ نکل آیا اور ہم سب کے سب صاحب فراش ہو گئے۔







# فراست

ارشادالہی ہے:

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَا يُتِ لِّلْمُتَوَسِّمِيْنَ ﴾ (الحجر: ٧٥)

''ان میں صاحب فراست لوگوں کے لئے نشانیاں ہیں۔''

ابوسعیدے مروی ہے کہرسول الله مَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ فرمایا:

'مومن کی فراست سے بچو' کیونکہ وہ اللہ کے نور سے دیکھا ہے۔' (احرجه الترمذي: ٢٧ ٢١)

### فراست کیاہے؟

استاد ہے مروی ہے کہ فراست ایک خیال ہے، جو دل پر طاری ہوتا ہے اور ہر متضاد خیال کو نکال دیتا ہے اور دل پر اس کا تھم ہوتا ہے اور بیلنظ فویسة المسبع ، یعن' درندے کا شکار' ہے مشتق ہے۔ فراست کے مقابلے میں نفس کوئی خیال و شبہات تجویز نہیں کرسکتا۔ فراست ہر محض کی قوت ایمانی کے بقدر ہوتی ہے، لہذا جس کا جس قدر قوی ایمان ہوگا ، اس کی اس قدر زیادہ تیز فراست ہوگی۔

ابوسعیدخراز سے مردی ہے کہ جس نے نور فراست سے دیکھا،اس نے نور حق سے دیکھا اور اس کے علم کا مواد حق کی طرف سے ہے،اس میں کسی قتم کا سہو'یا غفلت نہ ہوگی ، بلکہ بیتی تعالیٰ کا فیصلہ ہے، جو بندے کی زبان پر جاری ہوجا تا ہے۔ پہاں نور حق سے مرادوہ خاص نور ہے، جس کے ساتھ اللہ نے اسے مخصوص کیا ہے۔

واسطی سے مروی ہے کہ فراست وہ اٹھتے ہوئے انوار ہیں، جو دلوں میں جیکتے ہیں اور ایسی متمکن معرفت ہے، جو غیوں میں سے ایک غیب دوسر نے غیب تک کے راز وں کواٹھائے ہوئی ہے، یہاں تک کہ صاحب فراست اشیاء کواس طرح دیکھتا ہے، جس طرح حق تعالیٰ اے دکھا تا ہے۔ اس طرح وہ مخلوق کے ضمیر کی باتیں بتانے لگتا ہے۔

ابوالحن دیلمی ہے مروی ہے کہ وہ ایک عبثی ہے ملنے انطا کیہ گئے۔ اس مخص کے متعلق انہیں بتایا گیا تھا کہ وہ لوگوں

کے راز کی با تیں بتا تا ہے۔ میں نے کچھ عرصہ وہاں قیام کیا، یہاں تک کہ وہ لکام پہاڑ سے نکل کرآیا۔اس کے پاس کچھ جائز اشیاء تھیں،جنہیں وہ بچے رہاتھا اوراس وقت میں دو دنوں سے بھو کا تھا۔

میں نے اس سے کہا: یہ کتنے میں بیچتے ہو؟ اور میں نے یہ ظاہر کیا کہ میں اس کی تمام اشیاء خریدلوں گا، جواس کے سامنے پڑی تھیں۔اس نے کہا: وہاں بیٹھ جاؤ۔ جب ہم انہیں بیچ لیس گے؛ تو تمہیں بھی کچھ پیسے دے دیں گے، جن سے تو کچھ خرید سکے گا۔ میں اسے چھوڑ کرایک اور مخص کے پاس چلا گیا اور یہ ظاہر کیا کہ میں اس سے سودا کر رہا ہوں۔ میں لوٹ کر پھراس کے پاس آ گیا اور کہا کہ اگر بیچتے ہو' تو بتاؤ کتنے میں بیچو گے؟

کہنے لگا: تو تو دودن کا بھوکا ہے۔ وہاں بیٹھ جا! جب ہم نے لیں گے تو تہہیں کچھ دے دیں گے۔ جس سے تو کچھ خرید سکے گا۔ میں بیٹھ گیا۔ جب اس نے بچھ دیا اور چلا گیا۔ میں نے اس کا پیچھا کیا' اس نے میری طرف متوجہ ہوکر کہا: جب تجھے کوئی ضرورت پیش آئے' تو اللہ کے سامنے پیش کرو، ہاں اگر اس میں تیرے حظ نفس کا دخل ہے، پھر اللہ کے سامنے پیش نہ کرنا، ورنہ تم اللہ سے مجوب ہوجاؤگے۔

کنانی ﷺ ہے مروی ہے کہ فراست ایک یقین کا مکا شفہ اور غیب کا معاینہ ہے اور بیا بمان کے مقامات میں سے

# امام شافعی اورامام محمد کی فراست:

مروی ہے کہ بید دونوں حضرات مسجد حرام میں تھے کہ ایک شخص آیا 'تو محمد بن الحن نے کہا کہ میں اپنی فراست سے کہتا ہوں کہ بیہ بڑھنگ ہے۔ امام شافعی مُیٹیٹٹنے کہا کہ میرے نز دیک تو بیاو ہار ہے۔ اس پر انہوں نے اس شخص سے پوچھا 'تو اس نے کہا: میں پہلے لوہار کا کام کرتا تھا ، مگر اب بڑھنگ کا کام کرتا ہوں۔

ابوسعیدخراز سے مروی ہے کہ متنبط وہ ہے جو ہمیشہ غیب کود مکھتا ہے اور اس سے نہ کوئی چیز غائب ہواور نہ تخفی رہے۔ فرمان اللی ﴿ لَعَلِمَهُ الَّذِیْنَ یَسْتَنْبِطُوْ نَهُ مِنْهُمْ ﴾ سے یہی مراد ہے۔

اور متوسم وہ ہے' جو وسم یعنی علامت کو پہچا نتا ہواور وہ ایسافخص ہے' جو استدلال اور علامات کے ذریعے سے لوگوں کے دلوں کی باتوں کومعلوم کر لیتا ہے۔ چنانچہ اللہ کا ارشاد ہے۔

﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْثُ لِّلْمُتَوَسِّمِيْنَ﴾ (الححر:٧٥)

یعنی وہ لوگ جوالی علامات کے ذریعہ ہے معلوم کر لیتے ہیں جنہیں اللہ تعالی اپنے ولیوں اور دشمنوں ' دونوں کے لئے ظاہر کر دیتا ہے، مگر متفرس اللہ کے نور سے دیکھتا ہے ۔۔۔ یعنی وہ اللہ کا دشمن نہیں ہوسکتا اور بینور اٹھنے والا نور ہے جواس

بندے کے دل میں چکتا ہے ؟ جن کے ذریعے سے وہ معانی کو بچھ جاتا ہے اور بدایمان کے خواص میں سے ہے۔ ان سے بھی بڑھ کرر بانین ہوتے ہیں۔ چنانچہ فرمان اللّٰی ہے:

﴿ كُونُولُوارَ بَّانِيِّينَ ﴾ (آل عمران: ٧٩)

یعنی عالم اور حکیم اور اخلاق خدا وندی اختیار کرلو، ظاہر میں بھی اور اخلاق میں بھی اور بیڈ لوق کے متعلق خبر دینے اور ان کی طرف دیکھنے اوران کے ساتھ مشغول ہونے سے مبرا ہوتے ہیں۔

### فراست کے ثمرات:

مروی ہے کہ ابوالقاسم منادی بیار پڑگئے او یہ نیٹا پور کے مشائخ میں بڑی شان والے تھے۔ابوالحن ہو بھی اور حسن صداد ان کی عیادت کو آئے اور راستہ میں انہوں نے ایک سیب آ دھے درہم کا ادھار خریدا اور لے آئے۔ جب بیٹھ گئے 'تو ابوالقاسم نے کہا: بیتار کی کیسی ہے 'آئی پر دونوں نکل آئے اور کہنے لگے۔ہم نے کیا کیا ہے؟ اور سوچنے لگ گئے ، پھر کہا کہ شایدہم نے سیب کی قیمت ادا نہیں کی ہے۔انہوں نے قیمت اداء کر دی اور پھر دوبارہ گئے۔

اب جب ان کی نگاہ ان دونوں پر پڑی تو کہا: کیا انسان کے لئے ممکن ہے کہ اتنی سرعت سے ظلمت سے نکل جائے؟ صحیح سے جہ دو اس پر انہوں نے تمام قصہ کہہ سنایا۔ انہوں نے کہا ٹھیک ہے، تم میں سے ہر ایک اپنے ساتھی پر اعتاد کرتا تھا کہ وہ قیمت اداء کر دے گا اور بیچنے والاتم دونوں سے تقاضا کرنے سے شرہا تا تھا۔ اس طرح قیمت اداء کرنے میں دیر ہو جاتی اور اس ادھارخریدنے کا سبب سیب میں تھا اور میں نے یہ بات تم میں دیکھی لے۔

اور بیابوالقاسم ہرروز بازار میں جا کر پکارتے ،ان کے ہاتھ میں ایک دانق یعنی دانگ سے لے کرنصف درہم تک ، جس قدررقم انہیں کفالت کرتی ، لے کراپی حالت اوراینے وقت کی نگہداشت میں لگ جاتے۔

حسین بن منصور سے مردی ہے کہ جب کسی دل پرغلبد حق ہوجاتا ہے تو اللہ اسے اسرار کا مالک بنا دیتا ہے، چنانچہوہ ان اسرار کا معائنہ کرتا ہے اور ان کی خبر دیتا ہے۔

# فراست کے متعلق سوال

یہ بھی مروی ہے کہ کسی صوفی سے فراست کے متعلق سوال کیا گیا 'تو فر مایا کہ نیہ ارواح ہیں، جو عالم ملکوت میں گھومتی رہتی ہیں اورغیب کے امور سے باخبر ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ مخلوق کے اسرار اس طرح بتاتی ہیں، گویا ان کامشاہدہ کر رہی ہیں اور گمان وقیاس سے نہیں بتا تیں۔

مروی ہے کہ توبہ سے پہلے ذکر ماضختنی اور ایک عورت کے درمیان تعلقات تھے۔ ابوعثان جری کے خاص مرید بنے

کے بعد ، بیایک دن ان کے سرکے پاس کھڑے تھے کہ انہیں اس عورت کا خیال آیا۔ ابوعثان جیری نے فوراُ سراٹھا کر کہا: کیا تھے شرم نہیں آتی ؟

امام قشری سے مروی ہے کہ ابھی میر اتعلق ابوعلی سے شروع ہی ہواتھا کہ میں مجدمطرز میں مجلس وعظ منعقد کیا کرتا تھا۔ میں نے آپ سے نساء جانے کی اجازت چاہی۔ آپ نے مجھے اجازت دے وی۔ ایک روز میں آپ کے ساتھ آپ کی مجلس کی طرف جار ہاتھا کہ میرے دل میں خیال پیدا ہوا کہ کاش میری عدم موجودگی میں میری مجلس میں میری نیابت کریں۔

آپ نے فورا میری طرف متوجہ ہو کر فر مایا: میں تمہاری غیر حاضری میں تمہاری مجلس میں تمہاری نیابت کروں گا۔ میں تھوڑا اور چلا' تو میرے دل میں خیال آیا کہ آپ بیار ہیں، آپ سے ہفتہ میں دوبار نیابت نہ ہو سکے گی۔ اس لئے آپ ہفتہ میں ایک دن نیابت کریں' تو بہتر ہوگا۔ آپ پھر میری طرف متوجہ ہوئے اور فر مایا: اگر میں ہفتہ میں دو دن نیابت نہ کرسکوں گا' تو ایک ہی دن کرلوں گا۔ میں آپ کے ساتھ تھوڑا چلا' تو ایک تیسرا خیال میرے دل میں آیا۔ آپ نے پھر میری طرف متوجہ ہو کرصراحة اس کا ذکر کر دیا۔

# فراست کہاں سے پیدا ہوجاتی ہے؟

ابوعمرو بن نجید سے مروی ہے کہ شاہ کر مانی 'بڑی تیز فراست والے تھے اور اس میں کبھی غلطی نہ کرتے اور فر مایا کرتے سے کہ شاہ نے کہ شاہ نبچی رکھی اور اپنے آپ کوسہولت سے روکے رکھا اور اپنے باطن کو مراقبہ کے ساتھ ہمیشہ آباد رکھا اور رزق حلال کھانے کا عادی ہوا' تو اس کی فراست میں خطانہیں ہوگ۔

ابوالحن نوری سے دریافت کیا گیا کہ فراست والوں میں فراست کہاں سے پیدا ہو جاتی ہے؟ فرمایا: اللہ کے اس قول سے وَ مَفْخَتُ فِیْدِ مِنْ رُّوْجِیْ (الحجر: ٢٩)

میں نے اس میں اپنی روح پھونک دی۔

لہذا جس شخص کواس نور میں سے پورا حصہ ملا ہو، اس کا مشاہدہ مضبوط اور اس کی فراست کی بات تجی ہوگی۔
کیا تو نہیں دیکھنا کہ اس میں روح کے پھو نکنے سے اسے بجدہ کرنا کیسے واجب قرار دیا؟ چنا نچہ اللہ تعالیٰ کا فر مان ہے:
﴿ فَإِذَا سَوَّيْنَهُ وَ نَفَحَتُ فِيْهِ مِنْ رُّوْجِي فَقَعُوْا لَهُ سَاجِدِيْنَ ﴾ (الحدر: ٢٩)

''جب اسے ٹھیک ٹھاک کرکے بنا دوں اور اس میں اپنی رو پھونک دوں' تو تم سجدہ میں گر پڑنا۔'' ابوالحن کے اس کلام میں کچھ ابہام پایا جاتا ہے، کیونکہ انہوں نے یہاں روح کے پھو نکنے کا ذکر کیا ہے۔ گر ان کی مراداس سے ان لوگوں کی رائے کو مجمح قرار دینائہیں ہے، جوروحوں کے قدیم ہونے کے قائل ہیں۔ حالانکہ در حقیقت امراء

میں نہیں ہے، جیسا کہ کمزور دلوں کو بظاہر معلوم ہوتا ہے۔

کیونکہ جس چیز کے متعلق نفخ اتصال اور انفال کی صفات وارد ہوں ،وہ تا ثیر وتغییر کے قابل ہے اور تا ثیر اور تغییر حادث ہونے کی علامتیں ہیں۔ لہذاروح قدیم نہوئی اور اللہ نے مونین کوبصیرت اور انوار سے مخصوص کر رکھا ہے، جن کے ذربعہ سے وہ فراست کی بات کہہ جاتے ہیں اور یہ در حقیقت معرفت کی باتیں ہیں۔ آنحضور مُنالِیُّیُمُ کے فرمان (( فَإِنَّهُ يَنْظُوُ بِنُورِ اللَّهِ)) کی تشریح بھی یہی ہے…یعنی نوراللہ ہے مراد ُوہ علم اور بصیرت ہے، جسے اللہ اس انسان کے ساتھ مخصوص کر دیتا ہے اور اینے ہم جنسوں میں سے اسے متاز کر دیتا ہے۔علوم بھیرت کی باتوں کو انوار کہنا کوئی عجیب بات نہیں ہے۔اس کے کئے گنخ کا لفظ استعال کرنا بھی کوئی بعید نہیں، جبکہ ننخ ہے مرادخلق یعنی پیدا کرنا ہے۔

حسین بن منصور سے مروی ہے کہ مقرس وہ شخص ہے کہ جو پہلی ہی نگاہ ہے اپنے ضجع مقصد کو پہنچ جائے اور اسے تاویل یا کمال یا خیال کی حاجت ندر ہے۔

مروی ہے کہ مریدین کی فراست ایساظن ہے کہ جو تحقیق کو واجب قرار دیتا ہے اور عارضین کی فراست ایس تحقیق ہے کہ جو در حقیقت حقیقی ہوتی ہے۔

احمد بن عاصم انطاکی سے مروی ہے کہ جب اہل صدق کی مجلس میں بیٹھو' تو نیک نیتی سے بیٹھو۔ اس لئے کہ بیاوگ دلوں کے جاسوس ہوتے ہیں، بدلوگ تمہارے دلوں میں اس طرح داخل ہوتے اور نکلتے ہیں کہتم محسوس بھی نہیں کریاتے۔ ابوجعفر حداد سے مروی ہے کہ پہلا خیال جس میں کوئی تعارض نہ پایا جائے فراست کہلاتا ہے۔ اگر ای قتم کا کوئی معارض خیال ہو' تو وہ خاطر اور حدیث نفس کہلائے گا۔

ابوعبداللدرازى سے جونمیثا پور میں آباد ہو گئے تھے حکایت ہے، وہ فرماتے ہیں کہ ابن الانبارى نے مجھے صوف میننے کو دیا اور میں نے اپنے شخ شبلی کے سر پر ایک عمرہ ٹوپی دیکھی جس کی مناسبت اس صوف کے ساتھ تھی۔ میں نے دل میں خواہش کی کہ یہ دونوں چیزیں میرے پاس ہونی جائیں۔ جب شبلی اپنی مجلس سے اٹھے، تو میری طرف متوجہ ہوئے ، البذامیں آپ کے پیچیے مولیا۔ آپ کی عادت تھی کہ جب آپ کی میخواہش موتی کہ میں آپ کے پیچیے ہی وان تو میری طرف متوجہ ہوتے ، جب آپ اپنے گھر میں داخل ہوئے تو میں داخل ہوا ، پھر آپ نے مجھے صوف اتارنے کو کہا ، میں نے اتار لیا۔آپ نے اسے لیٹا اور اس کے اوپرٹونی رکھ کرسب کوآگ لگادی۔

ابوحفص نیٹا پوری سے مروی ہے کہ فراست کا دعویٰ کرناکسی کے اختیار میں نہیں ہے، مگر اسے دوسروں کی فراست

سے بچنا جا ہے۔اس لئے کہ آ مخصور کُانی کُم نے فرمایا اتقوا فراسة المومن مگرین ہیں فرمایا تفوسوا۔

وہ مخص جے دوسروں کی فراست سے بچنا چاہئے ،اس کی زبان سے فراست کا دعویٰ کیسے درست ہوسکتا ہے؟

ابوالعباس بن مسروق سے مروی ہے کہ میں اپنے ساتھیوں میں سے ایک شخ کو بلانے گیا' تو اسے برے حال میں

پایا ، میں نے دل میں کہا کہ بیدکہاں سے کھاتا ہوگا؟ اس نے فوراً کہا:اے ابوالعباس!ان کمینے خیالات کو دل سے نکال دو۔

کیونکہ عنایات الہی لوگوں سے چھپی ہوئی ہیں۔

زبیدی سے مردی ہے کہ میں بغدادی معجد میں فقراءی ایک جماعت کے ساتھ تھا اور کی دن سے کوئی چیز جمیں نہ ملی تھی ۔ میں خواص سے کچھ ما تکنے کے لئے آیا ، جب آپ کی نظر مجھ پر پڑی 'تو فر مایا : جس حاجت کے لئے تو آیا ہے ، کیا اللہ اسے جانتا ہے 'یا نہیں ؟ میں نے عرض کیا : کیوں نہیں جانتا ؟ آپ نے فر مایا : پھر خاموش رہواور کی مخلوق کے سامنے اس کا ذکر مت کرد۔اس پر میں واپس چلا آیا۔ ابھی تھوڑی دیر ہوئی تھی کہ کافی زیادہ چیزیں آگئیں۔

مروی ہے کہ ایک دن سہل بن عبداللہ جامع مسجد میں تھے' تو سخت گری اور مشقت کی وجہ سے ایک کبوتری گر پڑی۔ اس پرسہل نے فرمایا کہ اس وقت شاہ کر مانی نے وفات یائی ہے، لوگوں نے لکھ کر دریافت کیا' تو ایسا ہی یایا۔

مروی ہے کہ ابوعبداللہ تر وغندی 'جواپنے وقت کے بہت بڑے بزرگ تھے،طوس کو روانہ ہوئے۔ وہاں پہنچ کر گر پڑے،اپنے مرید سے کہا کہ روٹی خرید لے۔اس نے اس قدر فرید لی، جو دونوں کے لئے کافی ہوجاتی۔

آپ نے فرمایا: زیادہ خرید لو۔ مرید نے ارادۃ اس قدرخرید لی کہ دس آ دمیوں کے لئے کافی ہو،اییا معلوم ہوتا تھا کہ اس نے اپنے پیرکی بات کوسچانہیں ہمجھا۔ جب پہاڑ پر چڑھے تو دیکھا کہ پچھلوگوں کو چوروں نے قید کررکھا ہے، کی دنوں سے انہوں نے پچھنیں کھایا تھا۔انہوں نے ہم سے کھانا ما نگا۔ تروغنذی نے فرمایا: ان کے لئے دسترخوان لگاؤ۔

استادامام مین الله سے مروی ہے کہ ایک دن میں استادابوعلی کے پاس تھا کہ شخ عبدالرحلٰ سلمی کا ذکر جھڑ گیا کہ ہاع کی مجلس میں فقراء کی موافقت کرتے ہوئے کھڑے ہوجاتے ہیں۔استادابوعلی نے فرمایا کیا اس جیسا آ دی ،جس کی بیرحالت اور مرتبہ ہو، کیا وہ قیام کرتا ہے؟ شایدان کے لئے سکون زیادہ بہتر ہوتا، پھراس وقت فرمایا:اس کے پاس جاؤ،تم اس کواپنے کتب خانہ میں میں اللہ اور کیا ہوں کے اوپر ایک سرخ رنگ کی چھوٹی سی کتاب ہوگی، جس میں حسین بن منصور کے اشتعار ہوں گے، بیرکتاب اٹھالینا اور انہیں پھے نہیں کہنا اور کتاب میرے یاس لئے آنا۔

اس وقت دو پہر کا وقت تھا۔ میں ان کے پاس گیا 'دیکھا تو وہ اپنے کتب خانے میں تھے اور کتاب وہیں پڑی تھی نے ' جہال انہوں نے ذکر کیا ، جب میں بیٹھ گیا 'تو شخ عبدالرحلٰ باتیں کرنے لگے اور فرمایا :ایک شخص ایک عالم پر اس لئے اعتراض کرتا تھا کہ وہ ساع میں حرکت کرتا تھا، اس عالم نے اس شخص کواپنے گھر میں خلوت میں دیکھا کہ اس طرح چکر لگار ہا ہے، جس طرح کوئی وجد میں چکر لگار ہا ہو۔ اس سے اس کا سب پوچھا گیا' تو بتایا کہ ایک مشکل مسئلہ تھا۔ جوعل نہ ہوتا تھا۔ پھر حل ہوگیا۔خوشی کے مارے میں اپنے پر قابونہ پا سکا۔ اس لئے میں نے اٹھ کر چکر لگانا شروع کر دیا۔

اس خف کو بتایا گیا کہ علاء اور صوفیاء کا بھی یہی حال ہوتا ہے، جس پرتو اعتراض کرتا ہے۔ جب میں نے وہی کیفیت دیکھی جس کا استاد ابوعلی نے ذکر کیا تھا اور شخ عبد الرحمٰن کی زبان پر بید قصہ جاری ہوا، جس کا انہوں نے ذکر کیا تھا اور شخ عبد الرحمٰن کی زبان پر بید قصہ جاری ہوا، جس کا انہوں نے ذکر کیا تو میں جیرت زدہ رہ گیا اور کہا کہ اب کیا طریقہ اختیار کروں اور دل میں کہا کہ اب سے کہنے کے سواکوئی چارہ نہیں۔

لہذا بیں نے عرض کیا: استاد ابوعلی نے مجھ سے اس کتاب کا ذکر کیا تھا اور فر مایا تھا کہ شخ کی اجازت کے بغیر میر بے پاس کتاب لے کر آنا 'مگر مجھے آپ کا ڈر ہے اور میں استاد ابوعلی کے حکم کے خلاف بھی نہیں کرسکتا۔ اب آپ کیا حکم فرماتے ہیں؟ آپ نے ایک اور کتاب نکالی ، جو حسین بن منصور کی مسدس تھی اور اس جلد کے اندر ان کی ایک اپنی تصنیف تھی ، جس کا نام کتاب الصیہود فی نقض الدھور تھا اور فرمایا: ان کے پاس یہ کتاب لے جاؤ اور کہو کہ میں اس کتاب کا مطالعہ کرتا ہوں اور اس کے ابعد میں چلا آیا۔

حسن حداد سے مروی ہے کہ میں ابوالقاسم منا دی کے پاس تھا اور آ پکے پاس فقراء کی ایک جماعت تھی ، آپ نے بچھے فرمایا کہ جاکران فقراء کے لیے پچھے فرمایا کہ جاکران فقراء کے لیے پچھے لیے آؤ، مجھے اس بات سے بڑی خوشی حاصل ہوئی کہ آپ نے لائے کو کہا، حسن کہتے ہیں کہ کرنے کو مجھے سے کہا اور باوجود اس کے کہ آپ کو ملم تھا کہ میں خودی ان مجھے ان کے لیے لانے کو کہا، حسن کہتے ہیں کہ میں نے ایک زنبیل کولیا اور نکل آیا۔

آپ نے مجھے داخل ہونے کو کہا ، میں نے سارا قصہ کہد سنایا۔ آپ نے فرمایا ٹھیک ہے۔ بیشخص ابن سیار شاھی نوکروں میں سے ہے، جبتم درویثوں کے لئے کوئی چیز لاؤ تو اس قسم کی چیز لایا کرو 'جواب لائے تھے۔ پہلی قسم کی چیز مت

لا يا كروب

ابوالحسین قرافی فرماتے ہیں کہ میں ابوالخیر تیناتی کی زیارت کے لئے گیا۔ جب میں آپ کے پاس سے روانہ ہونے ،
لگا ' تو آپ میرے ساتھ مجد کے دروازے تک نکل کرآئے اور فرمایا: مجھے معلوم ہے کہ آپ اپنے ساتھ کوئی چیز نہیں رکھتے ،
گرید دوسیب اپنے ساتھ لے جاؤ۔ میں نے لے کر انہیں اپنی جیب میں ڈال لیا اور چل پڑا، جب تین دن تک مجھے کوئی چیز نہیں نہا ،
نہ ملی ' تو میں نے ایک سیب کو نکال کر کھالیا۔ پھر پھے دیر بعد دوسرے کو نکالنا چا پا ' تو دیکھا دونوں میری جیب میں موجود شخے ۔
موصل کے دروازے تک چینچنے تک ' میں ان دونوں سیبوں میں سے کھا تا رہتا اور دونوں و لیے کے و لیے رہتے ، اس موصل کے دروازے تک چینچنے تک ' میں ان دونوں سیبوں میں گے ۔ کیونکہ مجھے ان کا حال معلوم ہو چکا ہے ۔ میں پر میں نے دل میں کہا کہ بیسیب تو میری تو کل کی حالت کو خراب کر دیں گے ۔ کیونکہ مجھے ان کا حال معلوم ہو چکا ہے ۔ میں نے ان دونوں کو جیب سے نکال دیا اور ادھر ادھر دیکھا ' تو ایک فقیر چا در میں لیٹا ہوا دکھائی دیا ، جو یہ کہ در ہا تھا کہ میں سیب نے دان دونوں سیب اے دے دیے ۔ جب میں آگے نکل گیا ' تو دل میں خیال آیا کہ شخ نے سیب تو ای آدی کے لئے بھیج تھے ۔ اس وقت میر سے ساتھ اور ساتھ بھی تھے ، جولوٹ کر اس کی طرف آگے ' تو اسے وہاں سیب تو ای آدی کے لئے بھیج تھے۔ اس وقت میر سے ساتھ اور ساتھی بھی تھے ، جولوٹ کر اس کی طرف آگے ' تو اسے وہاں سیب تو ای آدی کے لئے بھیج تھے۔ اس وقت میر سے ساتھ اور ساتھی بھی تھے ، جولوٹ کر اس کی طرف آگے ' تو اسے وہاں نہ دیا ہے۔

ابوعمرو بن علوان سے مروی ہے کہ ایک نوجوان جنید کی خدمت میں رہا کرتا تھا اور لوگوں کے دلوں کی باتیں بتایا کرتا تھا۔ میں نے اس کا ذکر جنید سے کر دیا۔ جنید نے اس سے پوچھا کہ یہ لوگ تمہارے متعلق کیا کہتے ہیں؟ اس نے کہا: آپ کوئی بات دل میں رکھ لیں۔ جنید نے فرمایا: میں نے رکھ لی ، جوان نے کہا: آپ نے یہ بات دل میں رکھی ہے۔

جنید نے کہا نہیں ،اس نے پھر کہا: پھر ایک بار اور دل میں رکھ لیں۔ آپ نے ایسا ہی کیا ، جوان نے کہا: آپ نے میں اس کے کہا: آپ نے میں رکھ لیں۔ آپ میں رکھی ہے۔ جنید نے کہا: نہیں ، جوان نے اب تیسری بار پھر کہا: دل میں کوئی بات رکھ لیں۔ اور انہوں نے پھر کہا نہیں ،اس پرنو جوان نے کہا: میچیب بات ہے، آپ بھی سے آ دمی ہیں اور میں اپنے دل کو جانتا ہوں۔

پھرجنید نے کہا تو نے تینوں بار پچ کہا۔گر میں تمہارا امتحان کرنا چاہتا تھا کہ آیا میرے انکار سے تمہارے دل میں کوئی تغیر پیدا ہوتا ہے'یانہیں؟

ابوعبداللدرازی ہے مروی ہے کہ ابن الرقی بیار ہو گئے۔ ایک پیالے میں آپ کے پاس دوائی لائی گئی۔ آپ نے اسے لیا، پھرآپ نے فرمایا: آج سلطنت میں کوئی حادثہ رونما ہوا ہے، جب تک معلوم نہ ہو جائے کہ وہ کیا حادثہ ہے؟ میں کچھ نہ کھاؤں گا اور نہ پیکوں گا۔ چند دنوں بعد خبر آئی کہ اسی دن قرطبی مکہ میں داخل ہوا اور ایک بہت بری جماعت کو اس نے قبل کردیا۔

مروی ہے کہ اس حکایت کا ذکر ابن الکا تب ہے کیا تو انہوں نے فرمایا : یہ عجیب بات ہے، میں نے جواب دیا : یہ تو کوئی عجیب بات ہے، میں نے جواب دیا : یہ کوئی عجیب بات ہے۔ یہ بات من کر ابوعلی بن الکا تب نے کہا: اب مکہ کی کیا خبر ہے؟ میں نے جواب دیا طلحون ( بنو طلحون کا تعبیب بات کہ کہ کے اور بنوالحن آپس میں لڑرہے ہیں اور طلحون کا قائد ایک سیاہ رنگ کا آ دی ہے، جس نے پگڑی باندھ رکھی ہے اور اس وقت مکہ کے اور پادل چھایا ہوا ہے۔ جس نے سارے حرم کو گھررکھا ہے۔ ابوعلی نے یہ بات مکہ کھی اور واقعہ ایسا ہی تھا۔

# انس بن ما لك اورحضرت عثمان والتنؤ

حضرت انس بن مالک سے مروی ہے کہ وہ حضرت عثان کے پاس گئے۔ راستہ میں نے انہوں نے ایک عورت دیکھی ،جس کے حسن کوانہوں نے غور سے دیکھا۔ حضرت عثان نے فرمایا :تم میں سے پچھلوگ میرے پاس آئے ہیں اور زنا کے آثاران کی آنکھوں سے واضح ہوتے ہیں۔ میں نے کہا: کیارسول اللّٰمَثَاثِیَّامِ کے بعد دحی نازل ہوئی ہے؟

فر مایا نہیں ،گربصیرت' بر ہان اور سچی فراست ہے۔

ابوسعید فراز فر ماتے ہیں میں مسجد حرم میں گیا' تو ایک فقیر کو دیکھا، جس نے دوکرتے پہن رکھے تھے اور لوگوں سے

ما تك رباتها مين نے ول مين كها كه اس قتم كا آ دى لوگوں پر بوجھ ہوتا ہے۔ اس نے ميرى طرف ديكھا اوركها: ﴿ وَاعْلَمُو ا اَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ ﴾ (البقره: ٢٣٥)

''یا در کھو! اللہ تعالیٰ تہارے دل کی بات جانتا ہے۔لہذا اس سے ڈرو۔''

ابوسعید فرماتے میں کہ میں نے دل ہی دل میں استغفار کیا ' تو اس نے مجھے بکار کر کہا:

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِمٍ ﴾ (الشورى:٢٥)

اور خداوہ ہے'جواپنے بندوں کی تو بہ قبول کرتا ہے۔

### فراست میں خطاء نہیں ہوتی:

ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ میں بغداد میں جامع مدینہ میں تھا۔ وہاں نظراء کی ایک جماعت بھی تھی۔ ایک طرف خوشبو میں مہکتا ہوا' جاہ والا خوبصورت نو جوان آیا۔ میں نے اپنے ساتھیوں سے کہا یہ تو جھے یہودی معلوم ہوتا ہے۔ سب نے میری بات کو پیند کیا' میں بھی نکل گیا اور وہ نو جوان بھی نکل گیا۔ پھر لوٹ کران کے پاس آیا۔ پوچھا کہ میرے متعلق اس بوڑھے نے کیا کہا تھا؟ انہیں کہتے ہوئے شرم آئی۔ اس نے اصرار کیا' تو انہوں نے کہا کہ شخ نے کہا تم یہودی ہو۔

ابراہیم فرماتے ہیں کہ وہ شخص میرے پاس آیا۔میرے ہاتھوں کو چوہنے لگا اوراسلام لے آیا۔اس سے اس کا سبب پوچھا گیا' تو بتایا کہ ہم اپنی کتابوں میں بیدکھا ہوا پاتے ہیں کہ صدیق کی فراست میں خطانہیں ہوتی۔اس پر میں نے کہا کہ میں مسلمانوں کو آ زماؤں گا۔ میں نے ان میں غور کیا 'تو کہا: اگر مسلمانوں میں کوئی صدیق ہوگا 'تو اس جماعت میں ہوگا۔ کیونکہ بیلوگ حق سجانہ کا کلام پڑھتے ہیں۔لہذا میں نے اپنا معاملہ تم سے چھپائے رکھا، مگر جب اس شیخ کومیری حالت ک اطلاع ہوگئی اور فراست کی بات کہی 'تو میں سمجھ گیا کہ بیصدیق ہیں۔ بینو جوان کبارصوفیا میں سے ہوا۔

محمد بن داؤ دسے مروی ہیں کہ ہم جریری کے پاس بیٹھے تھے تو انہوں نے فرمایا کہ کیاتم میں کوئی ایسا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ سلطنت میں کوئی واقعہ پیدا کرنا چاہتا ہے، اس کے وقوع سے پہلے اسے اس کی اطلاع دے دے؟ ہم نے کہا کہ ہم میں سے کوئی ایسانہیں ہے۔ یہن کرفر مایا: ان دلول پر رؤو، جنہوں نے اللہ تعالیٰ سے کچھ بھی نہیں پایا۔

ابوموی دیلمی سے مروی ہے کہ میں نے عبدالرجن بن یجیٰ سے تو کل کے متعلق دریافت کیا ' تو فر مایا کہ تو کل یہ ہے۔ کہا گرتو اپنا ہاتھ اڑ دھا کے منہ میں پہنچوں تک ڈال دے ، پھر بھی تو اللہ کے سواکسی سے نہ ڈرے ، تو بیرتو کل ہے۔

وہ کہتے ہیں کہ پھر میں ابو یزید کے پاس تو کل کے متعلق پوچھنے کے لئے گیا۔ جب میں نے دستک دی' تو انہوں نے فر مایا: کیا عبدالرحمٰن کا قول تمہارے لیے کافی نہ تھا؟ وہ کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا کہ دروازہ تو کھولیں۔ انہوں نے جواب دیا: تم میری زیارت کے لئے نہیں آئے بہمہیں دروازے کے پیچھے سے جواب مل گیا۔ مگر دروازہ نہ کھولا ،فر ماتے ہیں کہ میں چھلا گیا اور ایک سال بعدان کی زیارت کا قصد کیا' تو آپ نے خوش آئد ید کہہ کر کہا: اب تم میری زیارت کے لئے آئے ہو۔ علی اللہ علی ایک ماہ تک ان کے پاس شہرا رہا۔ میرے دل میں جو خیال بھی گذرتا' وہ اسے بیان کر دیتے۔ جب میں ان سے رخصت ہونے لگا'تو میں نے عرض کیا کہ کوئی مفید بات فر ماہے ،فر مایا: میری والدہ نے جمعے بتلایا کہ میں ان کے پیٹ میں تھا'تو جو کھانا انہیں پیش کیا جاتا ، اگر حلال ہوتا'تو ان کا ہاتھ اس طرف بڑھتا۔ اگر کھانا مشکوک ہوتا'تو ہا تھ آگے نہ

ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ میں جنگل میں گیا'تو مجھے بہت تکلیف ہوئی اور جب مکہ میں داخل ہوا'تو میرے دل میں تھوڑا ساغرور آ گیا۔اس پر ایک بڑھیا نے مجھے پکار کر کہا: اے ابراہیم! جنگل میں تمہارے ساتھ تھی ،مگر میں نے تہہیں اس لئے نہیں بلایا کہ میں نہیں چاہتی تھی کہ تمہارے باطن کو کسی اور کی طرف مشغول کروں۔ یہ وسواس جو تمہارے دل میں پیدا ہوا ہے،اے نکال دو۔

مروی ہے کہ فرغانی ہرسال جج کے لئے جاتے اور نیٹا پور سے ابوعثان جیری سے ملے بغیر گزر جاتے۔فرغانی فرماتے ہیں کہ ایک بار میں ان کے پاس گیا اور سلام کیا 'تو انہوں نے سلام کا جواب نہ دیا۔ میں نے دل میں کہا کہ سلمان اس کے پاس آ کرسلام کہتا ہے اور بیسلام کا جواب نہیں ویتا۔

ابوعثان نے فورا کہا کہ اس قتم کا آ دمی حج کو جاتا ہے اوراینی والدہ سے نیک برتا وُنہیں کرتا۔ وہ فرماتے ہیں کہ میں فرغانہ واپس چلا گیا اور مرتے دم تک والدہ کے پاس رہا۔ان کی وفات کے بعد ابوعثان کے پاس گیا 'تو انہوں نے میرا استقبال کیا اور مجھے بٹھایا۔ پھر فرغانی نے ان سے درخواست کی کہ وہ ان کے جانوروں کی تکہداشت پرمقرر کر دیں۔ آپ نے انہیں مقرر کر دیا' یہاں تک کہ ابوعثان وفات یا گئے۔

خیرالنساج سے مروی ہے کہ میں اپنے گھر میں تھا کہ دل میں خیال پیدا ہوا کہ جنید دروازے پر ہیں، مگر میں نے اس خیال کودل سے دور کردیا، مگر پھر دوبارہ اورسہ بارہ خیال آیا۔ باہر نکلا تو جنید دروازے پر تھے۔انہوں نے فرمایا: پہلے خیال ىر كيون نبيس <u>نكل</u>ے؟

محمد بن حسین سے مروی ہے کہ میں ابوعثان مغربی کے پاس گیا اور دل میں خیال کیا کہ شایدوہ مجھ سے کوئی چیز جا ہیں گے، اس پر ابوعثان نے کہا کہ کیا لوگوں کے لئے کافی نہیں کہ میں ان کی چیز قبول کر لیتا ہوں کہ اب مجھ سے یہ چاہتے ہیں کہ ان ہے مانگوں؟

ایک فقیر سے مروی ہے کہ میں بغداد میں تھا کہ میرے دل میں خیال پیدا ہوا کہ مرتعش مجھے بندرہ درہم لا کر دیں ، تا کہ میں ایک جھاگل ٔ ری اور جوتا خریدوں اور جنگل کو چلا جاؤں۔اتنے میں کسی نے دستک دی ، میں نے درواز ہ کھولا 'تو و یکھا کہ مرتعش ہیں۔ان کے پاس برانے کپڑے کا ایک فکڑا ہے۔ مجھے فرمایا کہ یہ لے لو۔ میں نے عرض کیا:اے میرے آ قا المجھے ضرورت نہیں۔ فرمایا: تو پھر مجھے کیوں ایذاء پہنچاتے ہو،تم نے کتنے درہم جاہے تھے؟ میں نے کہا: پندرہ، فرمایا: بد يندره درېم بې تو ې !

مروی ہے کہ ایک صوفی نے اللہ تعالی کے فرمان

﴿ أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَخْيَيْنَاهُ ﴾ (الانعام: ١٢٢)

'' بھلا و ہخض جومردہ ہواور ہم نے اسے زندہ کر دیا ہے۔''

کی تشریح میں فرمایا کہ میت سے مراد وہ مخص ہے جس کا ذہن مرچکا ہو۔ پھر اللہ تعالیٰ اسے نور فراست سے زندہ کر دیتا ہے اور اسے نور بچلی اور مشاہرہ عطاء کرتا ہے۔ میخص ان لوگوں کی طرح نہیں ہوسکتا، جواہل غفلت کے ساتھ غافل ہو کر چلتے

مروی ہے کہ جب کسی کوچیج فراست حاصل ہو جائے' تو فراست والا انسان بلند ہوکر مشاہدے تک پہنچ جاتا ہے۔

# فراست کی وجہ سے قبول اسلام:

ابوالعباس بن مسروق سے مروی ہے کہ ایک بوڑھا ہمارے پاس آیا ،وہ صوفیا کی طرز میں باتیں کرتا تھا اور عمدہ باتیں کرتا تھا اور عمدہ باتیں کرتا تھا اور عمدہ باتیں کرتا تھا۔اس کی گفتار شیریں اور اچھی طبیعت تھی۔اس نے گفتگو کے دوران کہا: پچھی ہمہارے دل میں آئے ' مجھے کہہ دو ،میرے دل میں خیال آیا کہ بیہ یہودی ہے۔ خیال قوی تر ہوتا گیا اور زائل نہ ہوا ، میں نے اس کا ذکر جریری سے کیا 'تو انہیں برامحسوں ہوا ،کہا کچھ بھی ہو میں تو ضروراس شخص کو بتلا دوں گا۔

چنانچہ میں نے اس شخص ہے کہا: تم کہتے ہو کہ جو خیال میرے دل میں آئے، کہہ دو، میرے خیال میں تو یہ ہے کہ تم یہودی ہو۔ اس نے تھوڑی دریسر نیچ رکھا، پھر سراٹھا کر کہا: تم پچ کہتے ہو۔ پھر کلمہ شہادت پڑھا اور کہا: میں نے تمام ندا ہب کا تجربہ کیا، مگر دل میں کہا کرتا تھا کہا گرکسی قوم میں کوئی چیز ہے تو ان کے پاس ہوگی۔ لہذا میں تمہارے اندر گھس گیا'تا کہ متہبیں آز باؤل بتم حق پر ہواوروہ پھرا چھا مسلمان رہا۔

جنید سے مروی ہے کہ سری بڑھ مجھے لوگوں کو وعظ کرنے کا تھم کرتے تھے۔ نیز فرماتے تھے کہ وعظ کرنے میں مجھ میں جھمک پائی جاتی تھی اور میں اپنے آپ کو اہل نہ مجھتا تھا ،ایک رات میں نے نبی کریم سکا تیز کم کو خواب میں دیکھا۔ یہ جمعہ کی رات تھی۔ رات تھی۔

انبوں نے مجھے فرمایا: لوگوں کو وعظ کرو۔ میں اٹھ کرضیج ہونے سے پہلے ہی سری کے دروازے پر پہنچا اور دعتک دی انہوں نے مجھے فرمایا: تونے میری بات نہیں مانی۔ یہاں تک کہ آنخصور مُنَّا ﷺ نے بھی تجھ سے فرمایا ، دوسرے دن جنید کو وعظ کرنے کے لئے ، جامع مسجد میں بیٹھے ، لوگوں میں یہ بات پھیل گئی کہ جنیدلوگوں کو وعظ فرمانے لگے ہیں۔

ا یک عیسا کی لڑ کا بھیس بدل کر اٹھا اور کہا: اے شخ !رسول اللّه مَا لَيْتَا اللّهِ مَا لَيْتَا اللّهِ مَا لَيْتَ

اتقوا فراسة المؤمن فانه ينظر بنور الله كاكيا مطلب ي؟

جنید نے اس میں پہلے سر جھکایا ، پھر سراٹھایا اور کہا منلمان ہوجا۔ کیونکہ تمہارے اسلام لانے کا وقت آ گیا ہے۔ ں پروہ لڑکامسلمان ہوگیا۔





# خلق

فرمان اللي ہے كه

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ﴾ (القلم: ٤)

"آپ کاخلاق بڑے ہیں۔"

حضرت انس سے مروی ہے کہ رسول اللہ سے عرض کیا گیا کہ کون افضل ایمان والا ہے؟

آب نے فرمایا: جواخلاق میں سب سے بہتر ہو۔ (احرحه ابن ماحه: ٩٥٩)

استاد سے مروی ہے کہ اچھے اخلاق انسان کی بہترین خوبیاں ہیں۔ اس سے انسانوں کا جو ہر ظاہر ہوتا ہے۔ اپنے افعال کی وجہ سے تو چھیار ہتا ہے، مگر اخلاق کی وجہ سے مشہور ہوتا ہے۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ اللہ نے اپنے نبی کو خاص خصوصیتوں کے ساتھ مختص کیا، گرجس قدر تعریف آپ کی صفات میں سے آپ کے اخلاق کی ہے، اس قدر کسی اور صفت کی نہیں کی ، فر مایا:

وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ - (القلم: ٤)

واصفی سے منقول ہے کہ اللہ نے آپ کی صفت 'خلق عظیم کے ساتھ اس لئے بیان فر مائی کہ آپ نے دونوں جہانوں کی جملہ اشیاء کودے کر اللہ کے ساتھ اکتفا کیا۔

واسطی سے منقول ہے کہ خلق عظیم یہ ہے کہ وہ اللہ کی شدید معرفت کی وجہ سے نہ تو خود کی سے جھڑ سے اور نہ کوئی ان سے جھگڑ سکے۔

حسین بن منصور سے منقول ہے کہ خلق عظیم کے معنی ہیں کہ علوق کی جفا کا آپ پرکوئی اثر نہیں ہوتا ، جبکہ آپ حق کا مطالعہ کر بیکے ہیں۔

ابوسعیدخراز سے مروی ہے کہ تصوف نام ہی اخلاق کا ہے، لہذا جو شخص تم سے اخلاق میں بلند ہوگا'وہ تصوف میں بھی

تم ہے بلندہوگا۔

منقول ہے کہ ابن عمر رضی الله عنهمانے فرمایا: اگرتم نے مجھے اپنے غلام کو احزاہ الله یعنی خدا اسے رسوا کرنے کے الفاظ کہتے ہوئے سن لوئتو تم گواہ رہنا کہ وہ آزاد ہے۔

فضیل ہے منقول ہے کہ اگر کوئی شخص کلیڈ نیکی کرتا ہے اور اس کی ایک مرغی ہے، جس سے وہ برابرتا و کرتا ہے، تو وہ نیک کام کرنے والانہیں کہلایائے گا۔

مروی ہے کہ ابن عمر رضی اللہ عنہما اگر اپنے کسی غلام کو اچھی طرح نماز پڑھتے دیکھتے 'تو اسے آزاد کر دیتے۔غلاموں کو اس بات کا پنہ چل گیا 'تو دکھاوے کے طور پر اچھی طرح نماز پڑھا کرتے ، آپ پھر بھی انہیں آزاد کر دیتے ۔ آپ سے اس کا ذکر کیا گیا 'تو فرمایا جو شخص اللہ کے بارے میں ہمیں دھو کہ دیتا ہے 'تو ہم دھو کہ کھا جاتے ہیں۔

### دنیا ہے مفقو داشیاء:

محاسبی سے منقول ہے کہ تین اشیاء دنیا سے مفقو د ہو چکیں :

- (۱) خوبصورتی جس کے ساتھ کمال خلق پایا جاتا ہو۔
  - (٢) سيائي جس كے ساتھ امانت يائي جاتی ہو۔
- (۳) اچھا بھائی جارہ' جس کے ساتھ و فاداری بھی ہو۔

عبداللہ محمد رازی سے مروی ہے کہ خلق ہیہ ہے کہ جو نیک اعمال تجھ سے سرز د ہوں' تو ان کوحقیر سمجھے اور جوعنایات اللہ کی طرف سے تجھ پر ہوں' ان کوتو بڑا سمجھے۔

احف سے کی نے سوال کیا کہ تم نے اخلاق کس سے پیھے؟ فر مایا قیس بن عاصم مظری سے کسی نے سوال کیا :ان کے اخلاق کس سے پیھے؟ فر مایا :ایک باروہ اپنے گھر میں بیٹھے تھے کہ ان کی خادمہ یخ لے کرآئی۔ جس پر بھنا ہوا گوشت تھا۔ یخ اس کے ہاتھ سے گر بڑی اور قیس کے بیٹے کوگئ ، جس سے وہ بچے مرگیا۔ لونڈی دہشت زوہ ہوگئ ، تو اس نے اسے کہا : مجھے خوفر دہ نہیں ہونا چا ہے 'تو اللہ کی ذات کے لئے آزاد ہے۔

شاہ کر مانی سے منقول ہے کہ لوگوں کی ایذاءرسانی سے اپنے آپ توروکنا اور لوگوں کی تکالیف برداشت کرنا 'حسن خلق کی علامت ہے۔

نى كريم مَنَا تَعْقِم نِ فرمايا:

''تم اینے مال کے ذریعہ لوگوں کوخوش نہیں کر سکتے ،الہذا خندہ بیشانی اور حسن خلق کے ذریعہ سے انہیں خوش

تستوف الارتباطينيا المحالية ال

رکھا کرو۔' (مسند ابو یعلی: ۲۰۵۰)

ذوالنون مصری ہے کسی نے بوچھا 'لوگوں میں سب سے زیادہ غمز دہ کون شخص ہے؟ فرمایا جولوگوں میں سب سے زیادہ بداخلاق ہے۔

واهب ہے مروی ہے کہ بندہ جس کسی بات کو جالیس دن تک اپناخلق بنالے ، تو وہ خلق اس کی طبیعت بن جاتا ہے۔ حسن بقری ہے منقول ہے کہ فرمان الہی ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ (المدرز : ٤) كى تشريح ميں كه اس کے معنی ہیں ،اپنے اخلاق کواحیما بناؤ۔

منقول ہے کہایک ناسک کی ایک بکری تھی ، جےاس نے تین ٹانگوں پر کھڑا دیکھا' تو کہا بکری ہے یفعل کس نے کیا؟ ان کے ایک غلام نے کہا: میں نے کیا ہے۔ اس نے بوچھا: کیوں؟ اس نے جواب دیا: تا کہ مہیں اس سے غم زدہ کروں ! ناسک نے کہا نہیں! بلکہ میں تمہیں اس بات کا حکم کرنے والے یعنی شیطان کواس ہے غم زدہ کروں گا'جا تو آزاد ہے۔

کسی نے ابراہیم بن ادھم سے سوال کیا کہ کیا تو دنیا میں مبھی خوش ہوا ہے؟ جواب دیا: ہاں! دو بارا کیک دن میں بیٹھا ہوا تھا کہ ایک انسان نے آ کر جھ پر بیشاب کردیا اور دوسری بار اس طرح کہ میں بیٹھا ہوا تھا کہ ایک انسان نے آ کر جھے تھیٹر مارا۔ اخلاق كى عمر كى:

منقول ہے کہ جب بے اویس قرنی کودیکھتے او چھر مارتے ایدان سے کہتے کہ اگرتم کو چھر مازنا ہی ہے او چھوٹے چھر مارو تا كہتم ميرى بندلى نہ تو ڑ ۋالواوراس طرح مجھے نمازے ندروك دول

ا کی شخص نے احف بن قیس کو گالی دی۔ وہ آپ کے پیچھے آرہا تھا۔ جب احف قبیلہ کے قریب پہنچنے گئے' تو تھہر کے اور کہا: اے جوان!اگر کوئی اور بات تمہارے دل میں رہ گئی ہے تو ابھی کہہ ڈالو' تا کہ کہیں ایبانہ ہو کہ قبیلہ کا کوئی بیوقوف تمہاری گالیوں کوئن کرتمہیں جواب دے۔

حاتم اصم سے کسی نے سوال کیا اسان ہر کسی کی خطا کو برداشت کرے؟ فرمایا : ہاں سوائے اپنی خطا کے کدا سے برداشت نہ کرے، بلکہ اے درست کرے۔ اعلیٰ اخلاق کے حامل:

منقول ہے کہ امیر المونین علی بن ابی طالب صی اللہ عند نے اپ غلام کو بلایا ، مگر اس نے جواب ندویا ،آپ نے دوبارہ سہ بارہ بلایا،اس نے پھر بھی جواب نددیا۔آپ خوداع کراس کے پاس تشریف لے گئے اورا سے لیٹا ہوا پایا، فرمایا: اے غلام! کیا تو میری آ واز نبیل س رہا ہے؟ جواب دیا اہاں برہا ہوں ، پھر بوچھا جواب کیوں نبیل دیتا؟ اس نے

جواب دیا جھے یقین تھا کہ آپ مجھے سزانہیں دیں گے۔ لہذا میں نے ستی کی ، یہ جواب س کر حضرت علی نے فر مایا جا! تو اللہ کے لئے آزاد ہے۔

منقول ہے کہ معروف کرخی ' دجلہ میں وضوء کرنے کے لئے اترے اور اپنا قرآن اور لحاف رکھ دیا۔ ایک عورت آئی اور دونوں کواٹھا کر لے گئی۔ معروف نے اس عورت کا پیچھا کیا اور کہا: اے بہن! میں معروف ہوں اور میں تجھے کوئی تکلیف ندوں گا۔ کیا تیرا کوئی میٹا پڑھنا جانتا ہے؟ اس عورت نے جواب دیا جہیں! پھر فرمایا: خاوند؟ اس نے جواب دیا جہیں! آپ نے فرمایا: معحف (قرآن) مجھے دے دواور کیڑا لے لو۔

ایک بارچورز بردی ابوعبدالرحمٰن ملمی کے گھر گھس گئے اور جو کچھانہیں وہاں ملاءا تھا کر لے گئے۔

پھر میں نے اپنے ایک ساتھی کو کہتے سنا کہ اس نے شخ ابوعبدالرحمٰن کوفر ماتے سنا کہ میں بازار میں سے گذرا' تو میں نے اپنا جبدا یک شخص کو پہنے ہوئے ویکھا اور وہ اس کی بولی دے رہا تھا (نیلام کررہا تھا)۔ میں نے اس سے منہ موڑ لیا اور اس کی طرف متوجہ نہ ہوا۔

جریری سے منقول ہے کہ میں جب مکہ ہے آیا او اس خیال ہے کہ کہیں جنید تکلیف نہ فر ما کیں ، میں پہلے انہی کے پاس گیا اور انہیں سلام عرض کر کے پھر گھر گیا۔ جب میں نے مجد میں صبح کی نماز پڑھی او دیما وہ میر ہے بیجھے صف میں تھے۔ میں نے عرض کیا کہ میں کل آپ کی خدمت میں صرف اس غرض سے حاضر ہوا تھا کہ آپ تکلیف نہ فر ما کیں ، آپ نے فرآیا: تو تمہاری مہر بانی تھی ، مگر جو میں نے کیا ہے 'تمہاراحق ہے۔

ابوحفص ہے کسی نے خلق کے متعلق دریافت کیا 'تو فرمایا خلق تو وہی ہے 'جے اللہ نے اپنے محبوب مَلَّ الْيَوْمَ کے لئے اختیار فرما کرکہا ہے:

﴿خُدِ الْعَفُولُ (الاعراف: ٩٩)

منقول ہے کہ خلق ہیہ ہے کہ توبدن کے اعتبار ہے لوگوں کے قریب ہو' مگران کے درمیان ایسا ہو' جیسے ایک اجنبی شخص۔ نیزیہ بھی منقول ہے کہ تو لوگوں کی بدخلقی اور اللہ کی قضا کو بغیر ملال اور اظہار بے چینی کے قبول کرے۔

منقول ہے کہ ابو ذر حوض پر اپنے اونٹوں کو پانی پلا رہے تھے کچھلوگوں نے جلد بازی کی اور حوض ٹوٹ گیا۔ یہ دیکھ کر ابو ذربیٹھ گئے پھر لیٹ گئے کسی نے اس کی وجہ پوچھی 'تو فرمایا: رسول اللّٰہ کُالِیْمِ نے ہمیں تھم دیا ہے کہ جب کسی انسان کو غصہ آجائے' تو اسے بیٹھ جانا چاہئے۔اگر اس طرح غصہ جاتا رہے' تو بہتر ہے، ورنہ لیٹ جائے۔ Briting La La Boling to Briting the Britin

انجیل میں منقول ہے کہ اے میرے بندے!جب تھے غصہ آ جائے او مجھے یاد کرو۔ جب مجھے غصہ آئے گا او میں تحتهیں ما د کروں **گا۔** 

ا میک عورت نے مالک بن دینار سے کہا: اے ریا کار! بین کر مالک نے کہا: تم نے تو میراوہ نام لیا ہے، جس سے اہل بھر ہ ناواقف ہیں۔

لقمان نے اپنے مٹے سے کہا تین مخص تین صورتوں میں پہچانے جاتے ہیں:

سلیم الطبع انسان غصے کے وقت' بہادر جنگ کے وقت' بھائی جب کہ ضرورت پڑ جائے۔

موی ملیظ فرماتے ہیں: خدایا میں بھے سے درخواست کرتا ہوں کہ لوگ میرے متعلق وہ بات نہ کہیں، جو بھے میں نہیں یا کی جاتی ۔ اللہ نے وحی کی کہ تو نے بیخواہش میری خاطر نہیں کی ، للبذا بیہ بات میں تمہاری خاطر کیوں کروں؟

مروی ہے کہ یجیٰ بن زیاد کا ایک غلام تھا، جو بڑا بداخلاق تھا۔لوگوں نے انہیں کہا کہ آپ نے اسے اپنے یاس کیوں ر کورکھا ہے؟ تو فرمایا: میں نے اسے اپنے پاس اس لئے رکھا ہے کہ اس کے ذریعے سے میں حلم سیکھوں۔

فرمان اللي بي كه ﴿ وَاسْبَعَ عَلَيْكُمْ نِعَمَةً ظَاهِرَةً وَّ بَاطِنَةً ﴾ (لقمان: ٧٠)

الله نے تنہیں اپنی ظاہری اور باطنی نعتیں کمل طور پر دیں۔

کی ممل تشریح میں کہا گیا ہے کہ ظاہری نعمتوں سے مراد یاک اخلاق ہیں۔

نضیل سے منقول ہے کہ ایک فاجز اچھے اخلاق والے کی صحبت کو میں ایک عابد برے اخلاق والے کی صحبت سے بہتر سمجمتا ہوں۔

نیزمنقول ہے کہ اچھی مدارات کے ساتھ لوگوں کی تا پندیدہ باتوں کو برداشت کرنا 'اچھاخلق کہلاتا ہے۔

حکایت کی گئی ہے کہ ابراہیم بن ادھم کسی جنگل کونکل گئے ،راستہ میں انہیں ایک فوجی سیابی ملا ،جس نے ان سے بوچھا کہ آبادی کدھرہے؟ آپ نے قبرستان کی طرف اشارہ کیا،اس نے آپ کے سریر مارکراییا زخمی کیا کہ ہڈی ظاہر ہوگئ۔

جب سیای آ گے چلا' تو اسے کسی نے بتلایا کہ ابراہیم بن ادھم تو خراسان کا بہت بڑا زاہد ہے۔ وہ ان سے معافی ما تگنے کوآیا۔ آپ نے فرمایا: جب تونے مجھے مارا تھا' تو ہیں نے اللہ سے دعاء کی تھی کہوہ تھے جنت عطاء کرے، سابتی نے یوجھا: یہ کیوں؟ انہوں نے فرمایا: مجھے معلوم تھا کہ اس تکلیف پر اللہ مجھے اجر دے گا۔ لہٰذا میں بینییں حیابتا تھا کہ تمہاری وجہ سے مجھے نیکی ملے اور میری وبدے مہیں شر۔

ایک اور حکایت ہے کہ کسی نے ابوعثان جمری کی دعوت کی ،جب آپ اس کے گھر کے دروازے پر پہنچ' تو اس فخص نے کہا: اے استاد! ابھی تمہارے داخل ہونے کا وقت نہیں ہے، میں تو دعوت دینے سے نادم ہوں۔ لہذا آپ واپس کے جائیں۔

چنانچہ ابوعثان واپس چلے آئے 'گر جب گھر پہنچ تو وہ مخص پھر آ گیا اور کہا: ابھی چلئے! ابوعثان اس کے ساتھ اٹھ کر ہو لئے 'گر جب پھر گھر کے دروازے پر آئے 'تو اس نے پھروہی پہلے کی ہی بات کی 'تیسری اور چوتھی بار بھی ایسا ہی کیا۔ ابوعثان واپس آئے اور پھر ساتھ ہو گئے۔ جب کی بار ایسا ہو چکا 'تو اس شخص نے کہا: اے استاد! میں تو آپ کو آزمانا چاہتا تھا اور معافی ما نگنے لگا اور ان کی تعریف کرنے لگا۔ ابوعثان نے فرمایا: ایسے اخلاق پر میری تعریف نہ کر'جو کتوں میں بھی یائے جاتے ہیں ، کتے کو جب بلایا جائے' تو آ جا تا ہے اور دھ تکارا جائے' تو پیچھے چلا جا تا ہے۔

مروی ہے کہ ابوعثان وہ بہر کے وقت کی کو چے میں سے گذر ہے تو کسی نے جھت پر سے راکھ کی طشت بھینک دی۔
آپ کے مرید بڑے ناراض ہوئے اور پھینکے والے کو برا بھلا کہنے لگے۔ ابوعثان نے فر مایا: اسے بچھ مت کہو جو شخص اس بات کا مستحق ہو کہ اس کے سر پر آگ پھینکی جائے اور بجائے آگ کے راکھ پر ہی اکتفا کیا جائے تو اس کے لئے ناراض ہونا روانہیں۔
مروی ہے کہ ایک درویش جعفر بن خظلہ کے پاس مہمان بن کر آیا ، جعفر اس کی بہت خدمت کرتا اور درویش کہتا کہ تو آدمی تو بہت اچھا ہے ، اگر یہودی نہ ہوتا۔ جعفر نے کہا: میر ے عقیدہ سے تو اس خدمت گذاری میں ، جس کی ضرورت ہے کو کی عیب نہیں آتا ، مجھے جا ہے کہ تو اپنے کہ تو اپنے

منقول ہے کہ عبداللہ خیاط کا ایک مجوی گا بک تھا۔ آپ اس کے کپڑے سیتے اور وہ آپ کو کھوٹے درہم ویتا۔ عبداللہ انہیں لے لیا کرتے یا کہ تھا۔ آپ اس کے کپڑے سیتے اور وہ آپ کو کھوٹے درہم لے کرآیا انہیں لے لیا کرتے ۔ ایک روز ایبا اتفاق ہوا کہ آپ کی کام کے لئے دکان سے اٹھ کر چلے گئے۔ مجوی کھوٹے درہم لے کرآیا اور آپ کے شاگرد کود سیئے۔ اس نے قبول نہ کئے۔ پھر اس نے کھوٹے درہم اداء کئے۔ جب عبداللہ واپس آئے تو آپ نے لیوچھا کہ مجوی کی قیمص کہاں ہے؟ شاگرد نے سارا قصہ سادیا۔

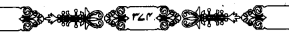
آپ نے کہا تو نے بہت برا کیا ہے۔ وہ مدت سے میرے ساتھ اس قتم کا معاملہ کیا کرتا تھا اور میں صبر کرتا اور در ہموں کوایک کؤئیں میں ڈال دیتا'تا کہ کسی اور کو دھوکا نہ دے سکے۔

مروی ہے کہ براخلق ہرے اخلاق والے انسان کے دل کوئٹ کر دیتا ہے، اس لئے کہ اپنے مطلب کے بغیر کوئی اور بات اس میں بائی نہیں سکتی، جس طرح تنگ جگہ میں کوئی دوسرانہیں ساسکتا۔

مروی ہے کہ اچھاخلق سے کہ تو ان لوگوں سے ناراض نہ ہو، جوصف میں تمہارے پہلومیں کھڑ ہے ہوں۔

مروی ہے کہ دوسرے کے برے اخلاق پرتمہاری نگاہ کا پڑنا بھی براغلق ہے۔ رسول اللّٰدَ کَالْیَٰیْزَا ہے شوم کے متعلق سوال کیا گیا، تو فر مایا :برخلق ہے۔ (طبر انی: ۲۳۹، احمد: ۹۹۱) ابو ہریرہ رضی اللّٰہ عنہ سے مروی ہے کہ صحابہ نے عرض کیا :یا رسول اللّٰہ کَالْیَٰیْزَا امشرکوں کے لئے بد دعاء کیجے 'تو آپ نے فر مایا: میں رحمت بن کر آیا ہوں' عذاب بن کرنہیں آیا۔ (بیھقی: ۴۰۳)

besturdubooks.wordpress.com





#### جودوسخاء

ارشادالهی ہے:

﴿ وَيُوْرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ (الحشر:٩)

''انہیں خواہ آپی حاجت کیوں نہ ہو' دوسروں کواپنے او پرتر جیح دیتے ہیں۔''

حضرت عائشرضی الله عنها سے مروی ہے کدرسول الله ماليني الله عنها نے فرمایا:

بخی اللہ کے بھی قریب ہوتا ہے' لوگوں کے بھی اور جنت کے بھی اور جہنم سے دور ہوتا ہے اور بخیل اللہ سے بھی دور ہوتا ہے، لوگوں سے اور جنت سے بھی ، مگر جہنم کے قریب ہوتا ہے اور جاہل تنی اللہ کو عابد بخیل سے زیادہ محبوب ہے۔

(اخرجه الترمذي:١٩٦١)

استاد سے مروی ہے کے علمی زبان میں 'جو دوسخامیں کوئی فرق نہیں ، گرسخا اور ساحت کا لفظ اللہ کے لئے استعال نہیں کیا جاسکتا ، کیونکہ اللہ نے ان دونو ں لفظوں ہے ہمیں واقف نہیں کیا۔

### جود وسخاء کی حقیقت:

درحقیقت جودیہ ہے کہ انسان کے لئے خرچ کرنامشکل نہ ہواورصوفیاء کے ہاں سخاء پہلا مرتبہ ہے، پھر جود کا مرتبہ آتا ہے، پھر ایا کا کچھ حصد دیا اور پچھ باقی رکھ لیا 'وہ صاحب الجود ہے، گرجس نے تکلیف برداشت کی 'پھراپی روزی کودوسروں کے لئے قربان کردیا 'وہ صاحب ایثار ہے۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ اساء بن خارجہ کہتے ہیں کہ میں کی شخص کی حاجت کورد کرنانہیں چاہتا ، کیونکہ اگر وہ شریف انسان ہے' تو اس کی عزت بچاؤں گا اورا گر کوئی کمینہ ہے' تو اپنی عزت اس سے بچاؤں گا۔

مروی ہے کہ مؤرق عجلی اپنے بھائیوں پرلطیف پیرایہ میں مہر بانی کیا کرتے تھے پہلے ان کے پاس ایک ہزار درہم رکھ دیتے اور کہتے انہیں میرے واپس آنے تک اپنے پاس رکھو، پھرانہیں پیغام بھیجے کہ تہمیں انہیں خرچ کرنے کی اجازت ہے۔ المنافعة الم

مروی ہے کہ اہل بیج میں سے سے ایک محض اہل مدینہ کے ایک محض سے ملاء اس سے بوچھا جم کن لوگوں میں سے ہو؟ اس نے جواب دیا: میں اہل مدینہ میں سے ہوں۔ پہلے محص نے کہا: تم میں سے ایک مخص جس کا نام تھم بن مطلب ہے، ہمارے ہاں آیا تھا اور اس نے ہمیں مالدار بنا دیا تھا۔اس پر مدنی نے کہا: یہ کیے ہوسکتا ہے؟ حالا تکہ وہ تنہارے ہال صوف کا ایک جبہ ماہن کرآیا تھا۔ اس نے کہا کہ اِس نے ہمیں مال و دولت سے مالدار نہیں بنایا ، بلکہ اس نے سخاوت کا ہمیں عادی بنایا۔ ہم نے بیطریقد آپس میں اختیار کیا یہاں تک کہ ہم مالدار ہو گئے۔

سخاوت کی وجہ سے قربانی کا جذبہ

ابوعلی دقاق سے منقول ہے کہ جب غلام خلیل نے خلیفہ کے پاس صوفیہ کی چغلی کھائی' تو خلیفہ نے ان کی گرونیس اڑا ديينے كاحكم ديا۔

جنید نے فقہ کے ذریعے سے اپنے حال کو چھیائے رکھا، کیونکہ وہ ابوثور کے مذہب کے مطابق فتویٰ دیا کرتے تھے۔ لیکن خلیفہ نے شحام ٔ رقام اور امام نوری اور دیگر لوگوں کو گرفتار کر لیا اور ان کی گرونیں اڑانے کے لئے چڑا بچھا دیا۔ نوری آ گے بڑھے جلادنے کہا: کیا جانے ہو کسی چیز کی طرف قدم رکھرہے ہو؟ انہوں نے کہا: ہاں جانتا ہوں۔

جلا دینے پھر یو جیما: پھزاتنی جلدی کیوں کررہے ہو؟ جواب دیا: میں اینے ساتھیوں کوایک ساعت کی زندگی کے لئے ا ہے او پرتر جیج ویتا ہوں۔ بیدد کی کر جلا و حیران ہو گیا اور اس نے خلیفہ کو اس بات کی خبر دی ،خلیفہ نے تھم دیا کہ ان کو پھر قاضی کے پاس لے جاؤ' تا کہان کے حال کی چھان بین کرے۔ قاضی نے ابوالحسین نوری سے فقہ کے چندمسکلے یو چھے'نوری نے سب کا جواب دے کرفر مایا: اس سوال و جواب کے بعد واضح رہے کہ اللہ کے بچھ بندے ایسے ہیں ، جب کھڑے ہوں گے 'تو اللہ کے عکم کے ساتھ کھڑے ہوں گے اور بولیں مے او اللہ کے عکم سے بولیں گے اور ایسے الفاظ میں گفتگو کی کہ قاضی کی آتھوں میں آنوآ گئے۔قاضی نے خلیفہ کو پیغام بھیجا کہ اگریدلوگ زندیق ہیں، تو دنیا بھر میں کوئی مخص مسلمان نہیں۔

مروی ہے کہ علی بن فضیل'ا پنے محلّہ کے دکا نداروں سے اشیاءخریدا کرتے ،کسی نے ان سے کہا کہ اگر آ ب بازار میں جا کرخریدیں' تو ستا طے،آپ نے فرمایا: بیلوگ نفع کی امید میں ہمارے پڑوں میں آ کرا ترے ہیں۔

مروی ہے کہ ایک مخص نے ایک لوٹ ی بطور تحد جبلہ کے پاس بھیجی۔اس ونت وہ اپنے ساتھیوں میں بیٹا ہوا تھا۔ اس نے کہا کہ بیتو بہت بری بات ہے کہ تمہاری موجودگی میں میں اسے اپنے لئے لے لوں اور میں بیجی پندنہیں کرتا کہ سی خاص ایک مخص کو دوں ، جبکہ تم میں سے ہرایک کاحق اور احترام ہے ، مگر لونڈی تو تقسیم نہیں ہوسکتی۔ وہ سب ای (۸۰)آ دی تھے،لہذا انہوں نے ہرا یک کولونڈی کیا خادم دینے کا حکم دیا۔

مروی ہے کہ عبداللہ بن ابی بکرة کو ایک دن راستے میں پیاس لگی اُتو اس نے ایک عورت کے گھرسے پانی مانگا۔

عورت نے ایک کوز ہ نکالا اور دروازے کے پیچھے کھڑی ہوگئ اور کہا : دروازے سے ہٹ جاؤ اور تمہارا کوئی بچہاسے اٹھالے، کیونکہ میں عرب نژادعورت ہوں اور میرا خادم کئی دن ہوئے مرچکا ہے۔

عبداللہ نے پانی پی کراپنے غلام ہے کہا: اسے دس ہزار درہم دے آؤ۔ عورت نے کہا: سجان اللہ! تو مجھ ہے مذاق
کرتا ہے۔ اس نے کہا: اچھا ہیں ہزار درہم دے آؤ۔ عورت نے کہا: میں اللہ سے عافیت چاہتی ہوں۔ عبداللہ نے پھر غلام
سے کہا: اسے تمیں ہزار درہم دے آؤ۔ اس عورت نے دروازہ بند کر دیا اور کہا: حیرت ہے تم پر؟ غلام اس کے پاس تمیں ہزار
درہم لے گیا اور اس نے قبول کر لئے۔ رات ہونے سے پہلے ہی کی لوگوں نے اسے شادی کا پیغام بھجا۔

#### جود کیاہے؟

مروی ہے کہ پہلے خیال کے آتے ہی اس کے مطابق عمل کرنا 'جود کہلاتا ہے۔

ابوالحن بوشخی کے مرید سے مروی ہے کہ ابوالحن بوشخی بیت الخلاء میں تھے (کہ انہیں خیال آیا کہ فلال فقیر کو تیم کی ضرورت ہے)۔ لہٰذا انہوں نے اپنے مرید کو بلا کر کہا کہ یہ تیم اتار لو اور فلال شخص کو دے آؤ۔ کسی نے کہا: آپ نے قضائے حاجت سے فارغ ہونے تک صبر کرلیا ہوتا؟ فرمایا: جمھے ڈرتھا کہ میں اس وقت اسے قیمص نہ دیتا 'تو ہوسکتا تھا کہ میری نیت بدل جاتی۔

کسی نے قبیس بن سعد بن عبادہ سے کہا: کیا تو نے کسی کو اپنے سے زیادہ تنی دیکھا ہے؟ اس نے کہا: ہاں! ہم جنگل میں ایک عورت نے کہا کہ تمہارے ہاں مہمان آئے ہیں۔
میں ایک عورت کے پاس اترے ۔ تھوڑی دیر بعد اس کا خاوند بھی آگیا۔ عورت نے کہا کہ تمہارے ہاں مہمان آئے ہیں۔
خاوند نے اونٹنی ذرخ کر ڈ الی اور کہا: کھاؤ، جب دوسرا دن ہوا تو ایک اور اونٹنی لے آیا اور اسے بھی ذرخ کر ڈ الا ۔ اور کہا: کھاؤ
ہم نے کہا: آپ نے کل جو اونٹنی ذرخ کی تھی ، اس میں سے ہم نے تھوڑ اسا حصہ ہی کھایا تھا۔ اس نے جواب دیا: میں اپنے
مہمانوں کو باسی چیز کھانے کوئیس دیا کرتا۔ ہم دویا تین دن اس کے ہاں رہے۔ بارش لگا تار ہور ہی تھی اور وہ اس طرح کے
ماتا تھا۔

جب ہم نے کوچ کا ارادہ کیا ،ہم نے اس کے لئے اس کے گھر میں ایک سودینارر کھ دیئے اور اس کی بیوی سے کہا:
ہماری طرف سے اس کے پاس عذر کردینا اور ہم چل دیئے۔ جب دن اونچا ہوا' تو کیاد کھتے ہیں۔ ایک شخص پیچھے سے آواز
دے رہا ہے اور کہدرہا ہے: ار سے کمینو! تھہر جاوً! کیاتم میری ضیافت کی قیمت دینا چاہتے ہو؟ اوروہ ہمارے پاس پہنچ گیا اور
کہا تمہیں بیرقم واپس لینی پڑے گی ،ورنہ اس نیزے سے تمہیں چھیدڈ الوں گا۔ ہم نے وہ رقم لے لی اوروہ بیشعر پڑھتا ہوا

المنافع المناف

واپس جلا گيا:

واذا اخذت ثواب ما اعطيته فكفى بذاك لنائل تكديرا جو پچھ میں نے دیا ہے، اگر میں اس کا ثواب لے لوں تو یہ بات احسان کو مکدر کردینے کے لئے کافی ہے۔ شیخ ابوعبدالرحنٰ سے مروی ہے کہ ابوعبداللہ اور باری' اپنے ایک مرید کے گھر گئے اور اسے وہاں نہ پایا۔اس کے گھر كا درواز ه مقفل 'يعني بندتها۔ ابوعبدالله نے فرمایا: صوفی اور دروازے برتالا...! تالا توڑ دو۔ چنانچہ انہوں نے تالا توڑ دیا اور تھم دیا کہ جو کچھ بھی گھر میں ہے، بازار لے کر جا کر پیچ دیا جائے اوراس کی قیمت کام میں لائی جائے اور وہ گھر میں بیٹھ

ما لک مکان آیا،مگر دیکھ کرانہیں کچھ نہ کہد سکا۔اس کے بعد ما لک مکان کی بیوی آئی،اس نے کمبل اوڑ ھے رکھا تھا۔مگر میں نے داخل ہوکراس کا کمبل بھی بھینک دیا اور کہا:اس کا شار بھی تو سامان میں ہوتا ہے،اسے بھی چے وو،خاوند نے اسے کہا:' تونے اپنے اختیار سے اتن تکلیف کیوں کی؟ بیوی نے کہا: خاموش رہو۔ اس کا شخ ہم سے بے تکلفی کرتا ہے اور حکم کرتا ہے اورہم اس سے بچا کرکوئی چیز اینے پاس رکھ لیں؟

بشرین افحارث ہے مردی ہے کہ بخیل آ دمی کود یکھنا ول کو سخت کر دیتا ہے۔

مروی ہے کہ قیس بن سعد بن عبادہ 'بیار پڑ گئے ،ان کی برادری کےلوگ ملنے نہ آئے۔انہوں نے دریافت کیا ' تو معلوم ہوا کہ وہ اس قرض کی وجہ سے جواس کا ان کے ذمہ ہے شرماتے ہیں۔ آپ نے کہا: خدا اس مال کورسوا کرے جو بھائیوں کو ملنے سے روکتا ہے۔ پھر ایک شخص سے کہا کہ اعلان کر دو کہ جس شخص کے ذیعے قیس کا قرض ہے، وہ اسے معاف ہے۔(اس اعلان کے ہوتے ہی) عیادت کرنے والوں کی اس قدر بھیٹر ہوئی کہ اس کے دروازے کی چوکھٹ ٹوٹ گئ۔ کسی نے عبداللہ بن جعفر نے کہا کہ جنب تجھ ہے کوئی کچھ مانگتا ہے' تو تو سارے دیتا ہے' مگر جب تجھ ہے کوئی جھکڑا کرتا ہے' تو تو تھوڑی می چیز دینے میں بھی کجل کرتا ہے ، کہا کہ میں مال خرچ کرتا ہوں اورعقل کے ساتھ کجل کرتا ہوں۔

مروی ہے کہ عبداللہ بن جعفرا پی جا گیر کی طرف گئے 'تو ( راستہ میں ) کسی کے خلستان میں قیام کیا۔ وہاں ایک عبثی غلام تھا۔غلام کا کھانا آیا ، توالیک کتاباغ میں کھس کرغلام کے قریب آگیا۔غلام نے پہلے ایک روٹی اے ڈالی ، جے کتے نے کھالیا، پھر دوسری اور پھر تیسری بھی ڈال دی۔ کتے نے انہیں بھی کھالیا۔

عبدالله يرسب كچه د كيه رب سے عبدالله نے غلام سے يو چها كه تيرى يومية خوراك كتى سے؟ غلام نے كها: جتنى آپ نے دیکھی ہے۔عبداللہ نے کہا: آپ نے کتے کو کیوں دے دی؟ غلام نے کہا کہ بیکتوں کا علاقہ نہیں ہے۔ بیکتا دور ہے مسافت مطے کر کے آیا تھا اور بھو کا تھا۔ اس لئے میں نے اسے مایوس کرنا پیندنہ کیا۔

عبداللہ نے بوچھا: آج تو کیا کرے گا؟ جواب دیا کہ آج بھوکا رہوں گا۔ یہ جواب من کرعبداللہ بن جعفر نے کہا: کیا جھے سخاوت کرنے پر طامت کی جاتی ہے؟ بیتو مجھ سے بھی زیادہ تخی ہے۔ پھراس باغ اور غلام کو بمعه تمام آلات کے خرید لیا اور غلام کو آزاد کر کے سب پھھاسے دے دیا۔

مروی ہے کہ ایک شخص نے اپنے دوست کے گھر آ کر دستک دی۔ جب دوست باہر نکلا اُتو اس نے پوچھا: کس لئے آئے ہو؟ اس نے جواب دیا جھ پر چار سودرہموں کا قرض ہے، دوست گھر میں داخل ہوا، اور چار سودرہم لے آیا۔ اور روتا ہوا گھر کے اندر چلا گیا۔ اس کی بیوی نے اسے روتا دیکھ کر کہا: اگر کھنے اتنا روپید دینا اس قدر نا گوارتھا اُتو کوئی بہانہ کر دیا ہوتا۔ خاوند نے جواب دیا کہ میں روپوں کے لئے نہیں رور ہا ہوں، بلکہ اس لئے رور ہا ہوں کہ میں نے پہلے ہی اس کی خبر گیری کیوں نہیں کی، تاکہ اسے اس کاذکر کرنے کی ضرورت ہی نہ پڑتی۔

مطرف بن مخیر سے مروی ہے کہ جب بھی تم میں سے کی مخص کومیرے پاس کوئی حاجت ہو' تو استحریرا پیش کرنی چاہئے ، کیونکہ میں یہ پہندنہیں کرتا کہ حاجت مندکے چیرے پر حاجت کی وجہ سے خفت کے آثار دیکھوں۔

مروی ہے کہ ایک شخص نے عبداللہ بن عباس کی مخالفت کرنا چاہی، لبذا وہ مما کدین شہر کے پاس گیا اور انہیں کہا کہ متہیں عبداللہ بن عباس کہ مخالفت کرنا چاہی، لبذا وہ مما کدین شہر کے پاس گیا اور انہیں کہا کہ متہیں عبداللہ بن عباس کہتا ہے کہ آج میرے ہاں شح کا کھانا کھا کیں۔ وہ آگئے اور ان سے گھر بھر گیا۔ آپ نے سبب پوچھا 'تو بتلایا کہ بات یہ ہے! آپ نے فوراً تھم دیا کہ پھل خرید کرلائے جا کیں اور روٹی وغیرہ پکانے کا تھم دیا اور سب کھی ٹھیک ٹھاک کرلیا۔ جب وہ کھا چک تو عبداللہ نے اپنے ایجنوں سے کہا: کیا یہ چیزیں روز انہ مہیا ہو سکتی ہیں؟ انہوں نے جواب دیا: ہاں۔ عبداللہ نے کہا: ان لوگوں کوروز انہ ہمارے ہاں شبح کا کھانا کھانا جا ہئے۔

ابوعبدالرحمان سلمی سے مروی ہے کہ ایک دن استاد ابو بہل صعلو کی' اپنے گھر کے حن میں وضوء فر مار ہے تھے کہ ایک شخص آیا اور اس نے آپ سے کوئی چیز مانگی ، گراس وقت آپ کے پاس کچھ نہ تھا۔ آپ نے فر مایا کہ میر سے فارغ ہونے تک صبر کرو۔ جب آپ وضوء کر چکے' تو فر مایا: یہ تقمہ ہی لے لواور چلے جاؤ۔ وہ شخص لے کرچل دیا۔ آپ نے اتن دیر صبر کیا ، جتنی دیر میں وہ دور نکل گیا۔ آپ نے شور مچانا شروع کر دیا کہ ایک شخص آیا اور قتمہ لے گیا ، لوگ اس کے پیچھے بھا گے ، گراسے نہ پکڑ سے۔ صعلو کی نے ایسا صرف اس لئے کیا کہ گھروا ہے اسے زیادہ سخاوت کرنے پر طامت کیا کرتے تھے۔

انبی سے مروی ہے کہ استاد ابو بہل نے اپنا جب جاڑے میں ایک انسان کو دے دیا۔ لہذا جب آپ درس کے لئے فکے تو عورتوں کا جب پہن کر نکلے ، کیونکہ ان کے پاس کوئی اور جب نہ تھا۔ ایک بار فارس سے ایک مشہور وفد آیا، جس میں ہرتشم

کے امام تھے، فقیہ بھی تھے، شکلم بھی تھے، اور نجوی بھی۔

فوج کے کمانڈرابوالحسن نے انہیں پیغام بھیجا کہ وہ ان کے استقبال کے لئے سوار ہوکر آئیں۔انہوں نے عورتوں کے جب کے اور جبہ پہن لیا اور سوار ہوکر گئے۔فوج کے کمانڈر نے کہا:اس نے میری بعزتی کی ہے، بیشہر کا امام ہوتے ہوئے عورتوں کا جبہ پہن کر آیا ہے اور اس کے بعد اس نے ان سے مناظرہ کیا 'تو ہرفن میں انہیں ان پر غلبہ حاصل ہوا۔ اعلیٰ درجہ سخاوت مع عاجزی:

انبی سے مروی ہے کہ ابو ہمل کسی کو اپنے ہاتھ سے کوئی چیز نہ دیتے تھے۔ آپ زمین پر پھینک دیتے اور لینے والا اسے زمین پر سے اٹھالیتا اور فرمایا کرتے کہ دنیا کی منزلت اس سے بھی کم ہے، اس وجہ سے کہ میں اپناہا تھ کسی ہاتھ سے اونچا دیکھوں، جیسا کہ آنخضرت مُلَّ الْفِیْلُ نے فرمایا ہے:

((اليد العليا خير من اليد السغلي))

اويركا باته نجلي باته سے بہتر ہے۔ (احرجه البخاری:١٤٢٧،مسلم:١٠٤)

مروی ہے کہ ابومر شد علی شرفاء میں سے تھے۔ ایک شاعر نے ان کی مدح کی۔ انہوں نے کہا کہ میرے پاس تہیں دینے کو کچھ بھی نہیں ، لیکن مجھے قاضی کے سامنے لے جاکر پیش کر دوادر کہوکہ اس کے ذمے دس ہزار درہم ہیں اور میں اقرار کر لوں گا، پھر مجھے اپنے پاس قید کرلو، کیوں کہ میرے گھر والے مجھے قید میں نہیں رہنے دیں گے۔ اس نے ایسا ہی کیا اور رات ہونے سے پہلے اس کو دس ہزار درہم دیئے گئے اور یہ قید خانہ سے نکل آئے۔

مروی ہے کہ ایک شخص نے حسن بن علی بن ابی طالب سے پچھے مانگا اتو آپ نے اسے پچاس ہزار درہم اور پانچے سو دینار دیئے اور فرمایا :کسی مزدور کو لے آؤ 'تاکہ وہ بیاٹھا کر لے جائے۔ وہ شخص مزدور لے آیا۔ آپ نے اپنی چا دراسے دے دی اور فرمایا: مزدور کی اجرت میری طرف سے ہوگی۔

ایک عورت نے لیٹ بن سعد سے شہد کا پیالہ مانگا۔ آپ نے اسے شہد کی مشک دینے کو کہا، کی نے ان سے اس کے متعلق کہا ' تو فرمایا: اس نے اپی ضرورت کے مطابق مانگا ہے اور میں اسے اس انعام کے مطابق دونگا، جواللہ تعالی نے مجھے پر کیا ہے۔

ایک شخص سے مروی ہے کہ میں نے مبح کی نماز کوفہ میں اهعث کی مجد میں پڑھی۔ جھے ایک شخص کی تلاش تھی، جس کے ذیے میرا قرض تھا۔ جب میں نے سلام پھیرائو جس طرح دوسروں کے سامنے ایک جوڑا کیڑوں کا اور ایک جوتا رکھا گیا، اس طرح میرے سامنے بھی رکھا گیا۔ میں نے پوچھا کہ یہ کیسا ہے؟ تو جواب میں کہا کہ یہ اشعث مکہ سے آیا ہے۔ اس



لئے اس نے ان سب لوگوں کو جنہوں نے اس کی مسجد میں نماز پڑھی ہے، یہ دینے کا حکم دیا ہے۔ میں نے کہا: میں تو اپنے مقروض کی تلاش میں آیا تھا اور میں اس کی جماعت میں سے نہیں ہوں۔انہوں نے کہا یہ ہراس شخص کے لئے ہے، جومبجد

#### فراست اورسخاوت:

مروی ہے کہ جب امام شافعی مُنِینیا کی وفات کا وقت آیا 'تو فرمایا: فلاں کو کہنا کہ مجھے عسل دے۔اس وفت وہ مخض موجود نہ تھا، جب آیا' تو لوگوں نے اسے بتلایا۔اس نے امام شافعی کی یاد داشت کی کا بی منگوائی۔جس سے معلوم ہوا کہ ان کے ذمیستر ہزار درہم قرض تھا۔اس شخص نے وہ سارا قرض اداء کر دیا اور کہا: یہی میراغسل ہے، جو مجھےا ہے دینا تھا۔

مروی ہے'امام شافعی صنعاء سے مکہ آئے' تو ان کے پاس دس ہزار دینار تھے۔ کسی نے آپ سے کہا کہ ان سے جائیدادخریدلیں۔آپ نے مکہ کے باہر خیمہ لگا دیا اور دیناروں کو اندھیل دیا، جو بھی آپ کے پاس آتا، آپ اے ایک ایک منهی دیناردیتے جاتے۔ جب ظہر کا وقت آیا' تو آپ اٹھے اور کپڑا جھاڑا' تو اس میں پچھ باتی نہ تھا۔

مروی ہے کہ سری عید کے دن فکلے ،سامنے سے انہیں ایک بڑی شان والا آ دمی ملاسری نے اسے ناقص سلام کیا۔ كى نے كہانيد برى شان والا ہے، آپ نے فرمايا ميں اسے بيجا تا ہوں۔

کیکن مرفوع حدیث میں ہے کہ جب دومسلمان آ پس میں ملتے ہیں تو ان دونوں کے درمیان ایک سورحمتیں تقسیم کی جاتی ہیں، جن میں نوے اس مخص کے لئے ہوتی ہیں، جوزیادہ خندہ پیشانی سے ملے۔ (حلیة الاولیاء: ١٢٤/١٠) لہذامیں نے جاہا کررمت کا بیشتر حصداے ملے۔

# سخاوت كرنے كى جابت ركھے والے:

مروی ہے کہ ایک دن امیر المومنین علی بن ابی طالب ڈاٹٹز روئے۔ آپ دلٹٹز سے اس کا سبب یو جھا گیا 'تو فرمایا : سات دن سے میرے ہاں کوئی مہمان نہیں آیا اور مجھے ڈرلگتا ہے کہ نہیں اللہ نے مجھے ذکیل تو نہیں کر دیا۔

انس بن مالک ڈاٹھا سے مروی ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ گھر کی زکوۃ یہی ہے کہ اس میں ایک کمرہ ضیافت کے لئے رکھا جائد (كنز العمال: ٤١٥٠٤)

اللّٰدتعالٰی کےفر مان

﴿ هَلُ آتَاكَ حَدِيثُ صَيْفِ إِبْرَاهِيْمَ الْمُكْرَمِيْنَ ﴾ (الذاريات: ٢٤) کیا تہمیں ابراہیم ملیا کے ذی عزت مہمانوں کا قصد معلوم ہے؟

المنظم ال

کی تشریح میں کہا گیا ہے کہ انہیں مرمین اس لئے کہا گیا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ بفس نفیس ان کی خدمت گر اری

بعض کہتے ہیں کہ انہیں مرمین اس لئے کہا گیا ہے کہ کریم کا مہمان بھی کریم ہی ہوتا ہے۔

### جارباتيں:

ابراہیم بن جنید سے مروی مے کہ شریف آ دی کے لئے جارباتیں نامناسب ہیں،خواہ وہ خود حاکم ہی کیول نہ ہو۔

🛈 باپ کے لئے اپنی جگہ ہے اٹھ کر کھڑا ہونا۔

﴿ مهمان کی خدمت کرنا۔

اس عالم کی خدمت کرنا 'جس سے وہ تعلیم حاصل کرتا ہے۔

اس چیز کی نسبت سوال کرنا ،جس کا اسے علم نہیں۔

ابن عماس الله تعالیٰ کے فرمان

﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَأْكُلُوا جَمِيْعًا أَوْ أَشْتَاتًا ﴾ (النور: ٦١)

خواهتم الکھتے کھاؤ'خوا علیحدہ تمہمیں کوئی ہرج نہیں

کی تشریح میں فرماتے ہیں کہ صحابہ اسکیلے کھانا کھانے کو گناہ سمجھا کرتے تھے۔ اس لئے اللہ تعالی نے انہیں اس کی ا جازت دے دی۔

منقول ہے کہ عبداللہ بن عامر بن کریزنے ایک مخص کی ضیافت کی اوراس کی خوب آؤ بھگت کی' جب و مخص چلنے لگا تو اس کے علاموں نے (اس کا سامان باند صنے میں ) کوئی مدونہ کی۔اس کے متعلق کسی نے ان سے ذکر کیا 'تو کہا کہ بیلوگ کوچ کرنے والے کی مددنہیں کیا کرتے۔

عبدالله بن باکو بیصوفی کہتے ہیں کہ اس قتم کا ایک شعر تنبی نے مجھے سایا:

اذا ترحلت عن قوم و قد قدروا ان لاتفارقهم فالراحلون هم

جب تم کسی قوم ہے کوچ کر کے چلے جاتے ہو' حالانکہ اگروہ جاہے' تو تم ان سے جدا ہو کرنہ جاتے' تو در حقیقت (تم

کوچ کر کے نہیں جارہے ہو، بلکہ )وہ جارہے ہیں۔

عبدالله بن مبارک سے مروی ہے نفس کا ان چیزوں کی سخاوت کرنا 'جولوگوں کے پاس ہیں ، بہتر ہے ، بدنسبت اس کے کہ نفس مال خرچ کر کے سخاوت کر ہے۔ ایک صوفی ہے مردی ہے کہ میں سخت سردی کے دن بشر بن الحارث کے پاس گیا ' تو انہوں نے کپڑے اتارر کھے سے اور کانپ رہے تھے۔ میں نے کہا : اے ابو نفر ! لوگ تو اس قتم کے دنوں میں اور کپڑے پہن لیتے ہیں اور آپ نے (بجائے زیادہ کرنے کے ) کم کردیئے۔ آپ نے فرمایا : میں نے فقراء اور ان کی تکلیف کو یاد کیا ،میرے پاس کوئی الی چیز نہمی کہ ان کی خم خواری کرتا ، البذا میں نے چاہا کہ سردی برداشت کر کے میں ان کی موافقت کروں۔
دقاق دلا تھے مروی ہے کہ بیسخاوت نہیں ہے کہ مالدار مختاج کو دے ،سخاوت تو یہ ہے کہ بختاج مالدار کودے۔



# عيرت

الله كا فرمان ہے:

﴿ إِنَّمَا حَزَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ (الاعراف:٣٣)

''اللہ نے فاحثات کو خواہ ظاہری ہوں' خواہ باطنی،حرام قرار دیا ہے۔''

عبداللذ رسول اللهُ مَنْ لَيْنَا السِّهِ وَاللَّهِ مَن مِن مِن مُن اللَّهُ مِن كَ حَضُورَ مَنْ اللَّهُ عَلَى ا

الله سے برھ کرکوئی غیرت مندنہیں ہے، اس غیرت کی وجہ سے اللہ نے تمام خواہش کو خواہ ظاہری ہوں ایا باطنی ا حرام قرار دیا ہے۔ (مسند ابو یعلی: ۲۳ ۵)

ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ حضور مُلْ فَیْمُ نے فر مایا:

الله كوغيرت آتى إورمومن كوبهى غيرت آتى إ-الله كوغيرت اس وقت آتى ب، جب مومن ايسكام كرتاب، جنهين الله في حرام قرار ديا ب- (احرحه البحارى: ٢٢٠ ٥، مسلم: ٢٧٦)

### غيرت كي تعريف:

استاد سے مروی ہے کہ غیر کی مشارکت کو برا منانا غیرت ہے اور جب اللہ کوغیرت سے موصوف کیا جائے ' تو اس کا مطلب مديه ہے كدان امور ميں ، جو تحض الله كے حقوق ہيں ...مثلا اطاعت وعبادت ميں كسى اوركى مشاركت كو پسندنييں فرما تا۔ حایت کی گئ ہے کہ سری بھیا کے سامنے کی نے بیا بیت پڑھی:

﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْآنَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ الَّلِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ حِجَاباً مَسْتُورًا ﴾ (الاسراء: ٥٥) جب آپ قرآن پڑھتے ہیں تو ہم آپ کے اور ان لوگوں کے درمیان جوآخرت پر ایمان نہیں لاتے ، ایما

عجاب رکھ دیتے ہیں، جوان کی نگاہوں سے چھیا ہوتا ہے۔

تو سری مُنتاب اپ مريدول سے كها: كيا جمهيں معلوم ہے كه يرتجاب كيسا تجاب ہے؟ يدغيرت كا جاب ہے اور الله

سے بڑھ کرکوئی غیرت مندنہیں ۔

سری میشانه کا فرمانا که به غیرت کا حجاب ہے، اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کا فروں کو دین کی حقانیت معلوم کرنے کا اہل نہیں بنایا۔

استاد ابوعلی دقاق سے منقول ہے کہ وہ لوگ 'جو اللہ کی عبادت میں سستی کرتے ہیں ، اللہ تعالیٰ ان کے قدموں کو بھاری رسوائی سے باندھ دیتا ہے اور اللہ نے ان کے لئے اپنے سے دور رکھنا اختیار کیا ہے اور اپنی قربت کے مقام سے انہیں پیچھے ہٹار کھا ہے ، اس لئے تو وہ پیچھے رہتے ہیں۔ اس سلسلہ میں شعر پڑھا جاتا ہے:

انا صبُّ لمن هويت ولكن الموالي بسوء راي الموالي

میں توا پے محبوب کا عاشق ہوں ، مگر موالی کی بد طبیعیت کا کیا کروں؟

اس معنی میں بیقول ہے، عبادت سے ستی کرنے والاشخص ایسا بیار ہے کہ جس کی عیادت نہیں کی جاتی اور وہ ایسا شخص ہے کہ بلند منازل کی خواہش کرتا ہے، مگر اللہ اسے بلند منازل کے لئے نہیں جیا ہتا۔

#### کلمات حکمت عطاء کئے گئے ۔

استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ انہوں نے عباس زوزنی کوفر ماتے سنا کہ میری معرفت میں اچھی ابتداء ہوئی اور میں جانتا تھا کہ اب میرے اور میرے مقصود یعنی کہ اپنی مراد کو پانے میں کس قدر مدت رہ گئی ہے۔

ایک رات میں نے خواب میں دیکھا کہ میں ایک بلند پہاڑ سے لڑھک رہا ہوں۔ پھر میں نے اس کی چوٹی تک پنچنا چا۔ جب میں بیدار ہوا' تو مجھے اس کا بہت غم ہوا ، مجھے پھر نیند آگئ' تو میں نے کہنے والے کوسنا کہ کہدر ہا ہے : اے عباس! اللّٰد تعالیٰ پنہیں جا ہتا کہ تو اس درجہ تک پہنچ جائے ، جہاں تک تو پنچنا جا ہتا ہے۔ لیکن اس کے عوض اللّٰہ تعالیٰ نے تمہاری زبان بر حکمت کے دروازے کھول دیۓ ہیں۔

عباس میشت ہے مروی ہے کہ جب صبح ہوئی تو مجھے بذر بعد الہام کلمات حکمت عطاء کئے گئے۔

استادعلی دقاق سے مردی ہے کہ ایک شخ کو اللہ تعالیٰ کے ساتھ ایک کیفیت اور حالت حاصل تھی۔ ایک مدت تک وہ لوگوں سے مخفی رہے اور فقراء میں کہیں دکھائی نہیں دیئے۔ پھر ظاہر ہوئے تو پہلی سی بات نہتھی۔ آپ سے اس کے متعلق سوال کیا گیا ' تو آ ہ بھر کر فر مایا: حجاب واقع ہوگیا ہے!

جب بھی استاد ابوعلی دقاق کی مجلس میں کوئی ایس بات واقع ہو جاتی ،جس سے حاضرین کے دل پر اگندہ ہو جاتے ، تو فرماتے : اللہ تعالی سجانہ وتعالیٰ کی غیرت کی وجہ سے ہوا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ جاہتا ہے کہ وقت کی صفائی بدستور جاری نہ رہے الله المرابع ا

اور مکدر ہو جائے۔اس معنی میں بیشغرپیش کیا جاتا ہے:

همت بإتياننا حتى اذ نظرت الى المرآة نهاها وجهها الحسن اس محبوبہ نے ہمارے میاں آنے کا ارادہ کیا'جب ہے اس نے آئینہ دیکھ لیا' تو اس کے خوبصورت چہرے نے اسے ہارے پاس آنے سے روک دیا۔

صوفیاء میں سے کسی سے مروی ہے: کیا تواسے دیکھنا جا ہتا ہے؟ اس نے کہا جہیں، پھر پوچھا: کیوں؟ جواب دیا: میں اس کے جمال کوایے جیسے کی نگاہ سے پاک رکھنا جا ہتا ہوں!

> انى لاحسد ناظرى عليكا حتى اغض اذا نظرت اليكا واراك تحظر في شمالك التي هى فتنتنى فاغار منك عليكا

میں تہاری وجہ سے اپنی دونوں آ تھوں سے حسد کرتا ہوں، چنانچہ جب تہاری طرف نظر کرتا ہوں' تو آ تھے بند کر لیتا ہوں، تخفیے دیکھتا ہوں کہ تو اپنی خوبیوں میں مٹک کرچل رہا ہے 'جو کہ مجھے فریفتہ کئے دیتی ہے۔لہذا مجھے تمہاری ہی وجہ ہےتم پرغیرت آتی ہے۔

شبلی سے یوچھا گیا: تو کب تک آ رام پائے گا؟ جواب دیا: جب مجھےاس کی یاد تازہ کرنے والا دکھائی نہ دے اور پیر ہونہیں سکتا۔ کیونکہ اللہ کی نعتیں اور قدرتیں' ہروفت ظہور پذیر ہوتی رہتی ہیں، جواس کی یاد تازہ کرتی رہتی ہیں۔البذا آ رام کا کوئی موقع نہیں مل سکتا۔

# الله کے نبی مُثَاثِثُهُم کی غیرت:

ایک بار نبی کریم مُثَاثِیْزُ نے ایک بدوی کے پاس ایک گھوڑا بیچا اور اس نے تیج کوفنخ کرنا جایا۔ آپ مُثَاثِیُزُ نے اے فنخ کرنا چاہا۔اس پر بدوی نے کہا: خداتمہاری عمر دراز کرے،تو کن لوگوں میں ہے؟ آپ مُلَّ الْفِیْزُم نے فرمایا: قریش میں ہے۔ آ یں مُنافِیْز کے ان اصحاب میں ہے 'جو وہاں موجود تھے ،کسی ایک نے بدوی ہے کہا :تمہارے لیے یہی بدخلقی کافی ے كو اين ني كُالْتُؤُم كونيس بيجانا۔ (بيهقى: ٥/٠٧٠)

اس واقعہ کے متعلق ابوعلی استاد سے سوال کیا گیا 'تو فر مایا: آ مخضور مَالَيُّةُ اللهِ مُحضَى غيرت كی وجہ سے بيكها تھا كہ ميں قریش کا ایک آ دمی ہوں ، ورنہ آپ کے لئے ضروری تھا کہ آپ ہر شخص کو بتلا کیں کہ آپ کون ہیں؟ پھر اللہ نے اس صحابی کی زبانی بدوی کو ہٹلا دیا کہ آپ نبی ہیں، کیونکہ اس نے پیلفظ کیے تھے کہ تمہارے لئے یہی برخلقی کافی ہے کہ تو اینے نبی کونہیں

تصنف كارنسانكليتيا ١٨٦ ١٨٥ ١٨٥ الماليان المالية المالي غيرت

بعض حضرات سے منقول ہے کہ غیرت' مبتدیوں کی صفت ہے۔موحد میں' نہ تو غیرت ہوتی ہے اور نہ کوئی اختیار اور نہ ہی ان امور میں جوسلطنت میں جاری ہوتے ہیں ،کوئی تھم چل سکتا ہے۔ بلکہ حق تعالی کو زیادہ حق ہے کہ جو جا ہے ،جیسا جاہے علم دے۔

ابوعثان مغربی ہے مروی ہے کہ غیرت مریدین کا کام ہے، اہل حقائق کانہیں۔

شبلی سے مروی ہے کہ غیرت دوشم کی ہے:

غیرت بشریهٔ جولوگوں کےنفیوں پر ہوتی ہےاورغیرت الہیہ جو دلوں پر ہوتی ہے۔

نیز انہی سے مروی ہے کہ انفاس پر غیرت الہیدیہ ہے کہ انفاس کو ما سوی اللہ میں ضائع کیا جائے۔اس طرح کہ انسان کامیلان غیراللّٰد کی طرف ہو ہی نہیں۔

### غيرت كي اقسام:

قشری سے منقول ہے کہ یوں کہنا مناسب ہے کہ غیرت کی دوقتمیں ہیں:

(اول) ایک حق سجانہ کا بندے پرغیرت کھانا ،اس طرح کہ اللہ مخلوق کی طرف جانے نہ دے اور اس کے معاملے میں مخلوق بخل کرے۔

(دوم) اور دوسری بندے کی غیرت حق تعالیٰ کے لئے ،اس طرح کہ وہ حق تعالیٰ کے سواکسی چیز کی طرف اپنے ا نفاس وخبالا ٹ کو جانے نہ دے۔

لہذا یوں کہنا روانہیں کہ مجھے حق تعالی پر غیرت آتی ہے، بلکہ یوں کہنا جا ہے کہ مجھے حق تعالی کے لئے غیرت آتی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ پرغیرت آنی جہل ہے اور بعض اوقات یہ بات شرک کی طرف لے جاتی ہے۔ گرغیرت ،مثلاً حقوق الله کی تعظیم اور اللہ کے لئے اعمال کے تصفیہ کی موجب بنتی ہے۔

کت یادر تھیں کہ اللہ کا اپنے اولیاء کے ساتھ پیطریقہ رہا ہے کہ جب غیراللہ کے ساتھ انہیں سکون ملے ٗ یا غیراللہ کا لحاظ كرتے ہوں يا ول سے غير اللہ كے ساتھ مشغول ہوں تو ان كى اس حالت كو پريشان كر ديا جاتا ہے اور اللہ تعالى ان ك دلوں کوغیرت کے مارے خاص اپنے لئے بنالیتا ہے اور ان امور سے ان کے دلوں کو بالکل خالی کر دیتا ہے، جن کے ساتھ انہیں سکون اور آرام ملتا ہے۔

مثلاً آ دم الله في جنت من بميشدر بنے كے لئے اپنے آپ كوآ ماده كرليا ، تو الله نے انہيں جنت سے فكال ديا اور جب ابراہیم ملیفا کو اساعیل ملیفا پسند آئے تو انہیں اساعیل کو ذرج کرنے کا حکم دیا اور ابراہیم ملیفا کے دل ہے اساعیل ملیفا کو نکال دیا۔ گر جُب دونوں نے اپنے آپ کواللہ کے سامنے جھکا دیا اور حضرت ابراہیم نے اساعیل کو پیشانی کے بل گرا دیا اور ان کا باطن ان سے یاک ہوگیا' تو اساعیل کی بجائے جانور کی قربانی کا تھم دیا۔

محمہ بن حسان سے منقول ہے کہ میں جبل لبان میں چکر نگار ہاتھا کہ ایک نو جوان نکلا ، جسے بادسموم اور ہواؤں نے جلا دیا تھا ، مجھے دیکھتے ہی بھاگ گیا 'میں اس کے چیچے گیا اور کہا : مجھے پھی تھے تکرو' تو اس نے کہا : ڈرو ، کیونکہ اللہ غیور ہے۔ وہ اپنے بندے کے دل میں اپنے سواکس کو دیکھنانہیں چاہتا۔

### حق تعالی غیور ہیں:

نفر آباذی سے منقول ہے کہ حق تعالی غیور ہیں اور غیرت ہی کی وجہ سے اس نے اپنی طرف جانے کا کوئی دوسرا طریقہ مقرر نہیں کیا۔

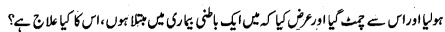
منقول ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کی نبی کی طرف وئی کی کہ فلال شخص میر ہے پاس حاجت لا یا ہے اور میری بھی انک حاجت اس کے پاس ہے۔ اگر وہ میری حاجت پوری کر وے 'تو میں بھی اس کی حاجت پوری کر دوں گا۔ اس نبی نے اپنی مناجات میں کہا: خدایا! مجھے اس کے پاس کیوکرکوئی حاجت ہو سکتی ہے؟ اللہ نے فرمایا: اس کے دل میں کوئی بس رہا ہے۔ لہذا اسے چاہئے کہ اس سے اینے دل کو خالی کر دے' تو میں اس کی حاجت پوری کر دوں گا۔

منقول ہے کہ ابو بزید بسطامی نے خواب میں حوروں کی ایک جماعت دیکھی اور انہوں نے انہیں نظر بھر کر دیکھے لیا۔ لہٰذا ان کی کیفیت کئی دنوں تک سلب رہی ،اس کے بعد انہوں نے ایک اور حوروں کی جماعت دیکھی 'تو انہوں نے ان کی طرف توجہ نہ دی اور فرمایا : تم تو دلوں کواللہ سے ہٹا دینے والیاں ہو۔

منقول ہے کہ رابعہ عدویہ بیار پڑ گئیں، کسی نے ان سے بیاری کی وجہ پوچھی' تو فرمایا : میں نے دل کی آ کھے سے جنت کی طرفِ نگاہ کی تھی، لہٰذا اللہ نے جھے سزادی ہے۔اب راضی ہونا اس کی طرف سے ہے، میں پھراییا نہ کروں گی۔ غیرت ہی مقصود ہے:

سری سے حکایت مروی ہے کہ انہوں نے فر مایا کہ میں ایک مدت تک اپنے ایک دوست کی خلاش میں تھا۔ میں ایک پہاڑ سے گزرا 'تو دیکھا کہ ایک گروہ ہے ، جس میں پچھ اپنج ' پچھ اندھے اور پچھ مریض ہیں۔ میں نے ان کے متعلق دریافت کیا 'تو مجھے بتلایا گیا کہ یہاں ایک شخص ہے ، جو سال بھر میں ایک بار نکاتا ہے۔ وہ ان لوگوں کے لئے دعاء کرتا ہے اور پیشفاء یاتے ہیں۔

میں نے اس کے نکلنے کا انظار کیا'وہ آیا اور اس نے ان کے لئے دعاء کی اور وہ شفایاب ہو گئے۔ میں اس کے چیھیے



اس نے جواب دیا :اے سری! مجھے چھوڑ دے ، کیونکہ وہ اللہ غیور ہے ۔ کہیں ایبا نہ ہو کہ وہ مجھے کسی اور کے ساتھ سکون پکڑتے دیکھ لے ،اگر ایبا کیا' تو تو اس کی نظروں ہے گر جائے گا۔

استاد سے مروی ہے کہ بعض صوفیاء ایسے ہیں کہ انہیں اس وقت غیرت آتی ہے، جب وہ لوگوں کوغفلت کے ساتھ اللّٰہ تعالیٰ کا ذکر کرتے دیکھتے ہیں۔لہٰذا وہ دیکھنا گوارانہیں کرتے۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جب بدوی نے مسجد رسول الله مُظَافِیْرُ میں جاکر پیشاب کر دیا اور صحابہ اسے مسجد سے نکالنے کے لئے گئے تو فرمایا (الله اس پررم کرے) بیاس بدوی کی گنتاخی تھی۔ گر صحابہ ٹاٹیؤ شرمندہ ہوئے اور انہیں بیہ دیکھ کر تکلیف ہوئی کہ ایک شخص نادم ہوا۔

یمی حال بندے کا ہے کہ جب وہ اللہ تعالیٰ کی بزرگی کومعلوم کر لیتا ہے تو اسے اس شخص کے ذکر کوسننا 'جواللہ تعالیٰ کا ذکر خفلت سے کرتا ہے، شاق گزرتا ہے اور ان لوگوں کی عبادت بھی اس پر شاق گزرتی ہے، جو پورے احرّ ام کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی عبادت نہیں کرتے۔

حکایت ہے کہ بلی میں ایک بیٹا ، جس کا نام ابوالحن تھا، فوت ہو گیا ، اس کی والدہ کو اس کا بہت قلق ہوا اور اس نے اپنے سرکے بال کاٹ ڈالے ، یہ دیکھ کرشیل نے جمام میں جاکر داڑھی چونے سے مونڈ ڈالی ، ہروہ شخص جوتعزیت کے لئے آتا 'ان سے بوچھتا: اے ابو بکر! یہ کیا بات ہے؟ آپ فرماتے: میں نے یہ کام اپنی بیوی کی موافقت میں کیا ہے۔ ایک نے آپ سے کہا: اے ابو بکر! آپ ضحے صحیح بتا کیں کہ آپ نے ایسا کیوں کیا؟

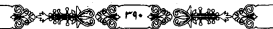
فرمایا بمجھےمعلوم تھا کہ لوگ غفلت کے ساتھ تعزیت کریں گے ادر کہیں گے کہ خدا تخیجے اس کا اجر دے۔لہذا ان کا غفلت کے ساتھ ذکر کرنے کا فدیہ میں نے اپنی داڑھی سے اداء کر دیا۔

نوری نے ایک شخص کواذان دیتے سائو فرمایا خدا تھے نیزہ مارے اور موت کا زہر بھی دے اور ایک کتے کو بھو تکتے سائتو لبیک کہا آپ سے کسی نے اعتراض کیا کہ بیتو دین کوترک کرنا ہے۔ کیونکہ بیمومن کوشہادتیں اداء کرنے پرایا کہتا ہے؟ آپ سے اس کی وجہ پوچھی گئ تو فرمایا : مومن نے اللہ کا ذکر غفلت سے کیا تھا گر کتے کے متعلق تو اللہ تعالیٰ کا فرمان

﴿ وَإِنْ مِّنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ ﴾ (الاسراء: ٤٤) ''مرچزالله كاتبيج كرتى ہے۔'' ایک بارشلی پُرَشَدُ نے اذان دی اور جب شہادتین پر پنچ تو کہا:اے اللہ!اگر تیرانظم نہ ہوتا 'تو میں تمہارے نام کے ساتھ کسی اور کا ذکر نہ کرتا۔

شبلی بیشت نے ایک شخص کوجل اللہ کہتے سنا تو فر مایا میں چاہتا ہوں کہ تو اللہ کواس سے زیادہ بزرگ سمجھے۔ ابوالحن خرقانی سے مروی ہے کہ جوشخص لا الله الا الله کہتا ہے وہ تو دل سے کہتا ہے اور جو محمد رسول الله کہتا ہے، وہ کان کی بالی سے یعنی غفلت سے کہتا ہے۔

جوفخص ان الفاظ کی ظاہری عبارت کو دیکھے گا 'وہ یہی سمجھے گا کہ خرقانی نے شریعت کی تحقیر کی ہے۔ مگر در حقیقت بات الی نہیں ہے، کیونکہ غیر اللہ کی قدر ومنزلت 'اللہ تعالیٰ کی قدر ومنزلت کے مقابلہ میں یقینا حقیر اور معمولی ہے۔





### ولايت

فرمان اللي ہے:

﴿ اَلَا إِنَّ اَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (يونس:٦٢)

''یا در کھو!اللہ کے ولیوں کے لئے' نہ خوف ہے' نیم ۔''

حضرت عائشہ سے مروی ہے کہ رسول الله مُثَالِّيْكُمْ نے فرمايا كہ

اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ جس نے میرے ولی کواذیت پنچائی، اس نے جھے ہے جنگ کرنا جائز سمجھا۔ کوئی بندہ اس قدر میرے قریب نہیں آسکتا ہے اور بندہ نوافل قدر میرے قریب نہیں آسکتا ہے اور بندہ نوافل کے ذریعہ سے میرے قریب آسکتا ہوں اور جو چیز بھی کرنا کے ذریعے سے مجھ سے قریب سے قریب تر آتا جاتا ہے، یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں اور جو چیز بھی کرنا چاہتا ہوں، اس میں بھی اتنائیں و پیش نہیں کرتا ، جتنا کہ اپنے مومن بندے کی روح کو بیش کرتا ہوں، اس لئے کہ وہ موت کونا پیند کرتا ہے اور میں اسے دکھ دینا نہیں چاہتا، حالانکہ موت سے چھٹکار کو نہیں ہے۔ (مسند احمد: ٢٦٢٣٦) لفظ ولی کا اشتقاق:

ابوالقاسم سے مروی ہے کہ لفظ ولی کے دومعنی ہوسکتے ہیں:

ایک میہ کہ لفظ ولی فعیل کے وزن پر ہے، جس کے معنی مفعول کے ہیں، جس کا مطلب میہ ہے کہ ولی وہ مخف ہے جس کے کاموں کا اللہ تعالیٰ والی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَهُوَ يَتُولَّى الصَّالِحِينَ ﴾ (الاعراف:١٩٦)

الله تعالی صالحین کا والی ہے۔

لہذا اللہ تعالیٰ اس بندے کو ایک لحظہ کے لئے اس کی ذات پرنہیں چھوڑ دیتے 'بلکہ حق سجانہ خوداس کی تگہبانی کرتا ہے۔

دوسرے معنی یہ ہیں کہ بیلفظ نعیل کا صیغہ جمعنی فاعل کے ہے، یعنی وہ مخص 'جواللہ تعالیٰ کی عبادت اور اطاعت کرنا اینے ذیے لے لیتا ہے۔للبذااس کی عبادت لگا تاریجلی جاتی ہے اور درمیان میں کوئی نافر مانی حائل نہیں ہوتی ۔

ولی میں ان دونوں وصفوں کا پایا جانا ضروری ہے، تا کہ ولی ایسا ولی ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ کے حقوق کلی طور پراداء کرنا پسند کرے اور ساتھ ہی اللہ اس کی خوشی اورغی' ہر دو حالت میں ہمیشہ اس کی حفاظت کرتا ہے۔

# و کی کی شرط:

ولی کی شرائط میں سے ایک شرط بیہ ہے کہ اللہ تعالی اسے گناہ سے محفوظ رکھے، جس طرح نبی کی شرط ہے کہ وہ معصوم ہو۔ لہذا جس شخص میں شریعت کی رو سے اعتراض پایا جاتا ہو'سمجھ لو کہ اسے شیطان نے دھوکے میں ڈال رکھا ہے۔

استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ابویزید بسطامی ایک ایے شخص سے ملنے کے ارادہ سے گئے ، جولوگوں میں مشہور ولی تقا۔ جب آپ بھیلیات کی متجد میں پنچ 'تو اس کے نظنے کا انظار کرنے لگے۔ اس شخص نے نکلتے ہی متجد کے اندر گلا صاف کیا اور بلغم پھینک دیا۔ بیدد کی کر ابویزید اسے سلام کئے بغیرواپس چلے آئے اور فر مایا: بیشخص تو شریعت کے آداب میں سے ایک ادب کا بھی امین نہیں 'تو پھراسرار خداوندی کا بیشخص امین کیسے ہوسکتا ہے؟

# ولی کے لئے اپنی ولایت کاعلم ہونا ضروری ہے بانہیں:

علماء کااس بارے میں اختلاف ہے کہ آیا ولی کواپنی ولایت کاعلم ہونا ضروری ہے یانہیں؟

بعض سے مروی ہے کہ ولی کواپنی ولایت کاعلم ہونا چاہئے ، کیونکہ ولی تواپیز آپ کو بنظر استحقار دیکھتا ہے اور اگر اس کے ہاتھوں کوئی کرامت ظاہر ہو' تو اسے اس بات کا ڈر ہوتا ہے کہ کہیں بیر چال نہ ہو۔ اس لئے اسے ہمیشہ ڈرر ہتا ہے۔

اسے ڈرتو صرف اس بات کا ہوتا ہے کہ کہیں وہ اپنے مرتبہ سے گرنہ جائے اور کہیں اس کا انجام اس کی حالت کے خلاف نہ ہو جائے۔ یہلوگ ولی کی شرائط میں اس بات کو گنتے ہیں کہ اس کا انجام ٹھیک ٹھاک ہو۔ (گر انجام کاعلم صرف الله کو ہے)۔

اس سلسلہ میں صوفیاء سے بہت می حکایت کی جاتی ہیں۔صوفیاء کی ایک جماعت کاعقیدہ یہی ہے اور اگر ہم ان کے اقوال نقل کرنے لگ جائیں، تو قصہ طول پکڑ لے گا۔ جن شیوخ سے ہماری ملاقات رہی ہے، ان میں سے امام ابو بکر ابن فورک کا یہی عقیدہ تھا۔

بعض سے مروی ہے کہ ہوسکتا ہے کہ ولی کواپنی ولایت کاعلم ہو، انجام کا درست ہونا ولایت کی تحقیق میں شرط نہیں۔ پھر اگریہ بات شرط بھی ہو' تو ہوسکتا ہے کہ اس ولی کو اس کرامت کے ساتھ مخصوص کر دیا گیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اسے بتلا دیا ہو کہ اس کا انجام محفوظ ہے، کیونکہ اولیاء اللہ کی کرامت کا جائز ہونا ایک ضروری امر ہے۔ ولی کو اگر چہ اپنے انجام کا خوف لاحق رہتا ہے، پھر بھی موجودہ حالت میں 'جو ہیبت' نقطیم اور اجلال (خدا کو بزرگ جاننا) اس کے دل میں ہے 'وہ اس خوف سے زیادہ کامل اور زیادہ مضبوط ہوتا ہے۔ اس لئے کہ تنظیم و ہیبت' خواہ کم ہی کیوں نہ ہو، پھر بھی بہت سے خوف کے مقابلہ میں دل کے لئے زیادہ سکون کا باعث ہوتی ہے۔

نیزاس لئے بھی کہ آنخضرت مَالینظ نے فرمایا کہ آپ مَالینظ کے صحابہ میں سے دس آ دمی جنت میں ہوں گے۔

(اخرجه الترمذي:١٦٣٧٤٨حمد:١٦٣٢)

لہٰذا بیتو یقینی ہے کہ دس صحابیوں نے آتخضرت مَلَّاتِیْزُ کی تقیدیق کی اورانہوں نے اپنے نیک انجام کومعلوم کرلیا۔گر پھر بھی ان کی حالت کی تبدیلی سے ان کی حالت میں کوئی نقص پیدانہیں ہوا۔

نیز اس سے بھی کہ نبوت کی میچے معرفت کی شرط یہ ہے کہ انسان معجزہ کی تعریف جانتا ہو ( کہ معجزہ کیا چیز ہے؟) ،اور اس میں کرامات کی حقیقت کو جانتا بھی شامل ہے۔ لہذا ولی جب دیکھے کہ اس سے کرامات ظاہر ہور ہی ہیں' تو اس کے لیے یہ ممکن نہیں کہ وہ کرامات اور غیر کرامات میں امتیاز نہ کر سکے۔ چنا نچہ اسے پچھ کرامات دکھائی دیں گی' تو اسے معلوم ہو جائے گا کہ وہ اس وقت حق پر ہے۔

پھر یہ بھی جائز ہے کہ اسے اس بات کاعلم ہو کہ اس کا انجام بھی اس حالت پررہے گا۔ حق تعالیٰ کا اسے بیہ تلا دینا کہ وہ انجام کار میں بھی حق پررہے گا' اس کے لئے کرامت ہے۔

### اولياء كى كرامات پرخق ہيں:

اولیاء کی کرامات کا قائل ہوناضیح عقیدہ ہے اور اولیاء اللہ کی بہت می حکایتوں سے کرامات کے برحق ہونے کا پتہ چاتا ہے۔ ابوعلی دقاق کا بہی عقیدہ تھا کہ بیہ بات جائز ہے کہ ولی کو اپنے ولی ہونے کاعلم بھی ہو۔

# ولی کیسے بنتاہے؟

مروی ہے کہ ابراہیم بن ادھم نے ایک شخص سے کہا: کیا تو اللہ کا ولی بننا چاہتا ہے؟ اس نے کہا: ہاں تو آپ نے فرمایا: پھر تختے دنیا وآخرت کی کسی چیز کی طرف رغبت نہیں ہونی چاہئے اور اپنے آپ کوصرف اللہ کے لئے فارغ کردے اور ہمہ تن اس کی طرف توجہ دے تا کہ وہ بھی تمہاری طرف توجہ دے اور تختے اپنا دوست بنائے۔

یکی بن معاذ 'اولیاء الله کی تعریف بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ بیدہ وہ لوگ ہیں 'جنہوں نے مقام ولایت کو بہنچنے کی وجہ سے تکلیف برداشت کرنے کے بعد اللہ کے ساتھ انس حاصل کر لینے کا لباس پہن لیا ہے اور مجاہدہ کے بعد انہوں نے

راحت یا لی ہے۔

عمی البطامی کے والد نے ابویزید سے روایت کی کہ اولیاء اللہ کی دہنیں ہیں اور محرموں کے سواکوئی ان دلہنوں کونہیں د مکھ سکتا۔ لہٰذا بیالوگ حجاب انس میں پوشیدہ رہتے ہیں 'نہ دنیا میں انہیں کوئی دیکھ سکتا ہے اور نہ آخرت میں (سوائے ان محرموں کے )۔

### الله كاجِميانا.

ابو بکرصیدلانی سے مروی ہے کہ میں ابو بکر طمستانی کی قبر کی لوح کو درست کر رہاتھا اور حیرہ کے قبرستان میں اس کا نام اس میں کھود رہاتھا۔ جب بھی اس لوح کوقبر پرنصب کیا جاتا تھا'تو یہ جرالی جاتی ، وہاں کسی اور قبر کی لوحوں سے ایسا معاملہ نہ ہوتا تھا اور مجھے اس سے حیرت ہوئی۔

ایک دن میں نے استاد ابوعلی دقاق سے اس کے متعلق دریافت کیا 'تو فر مایا کہ ابو بکر طمستانی نے دنیا میں اپنے آپ کو پوشیدہ رکھا تھا اور تو اس لوح کے ذریعے سے ان کی قبر کومشہور کرانا جا ہتا ہے، گر اللہ تعالیٰ یہی جا ہتا ہے کہ جس طرح انہوں نے اپنے آپ کو چھیائے رکھا تھا ، اسی طرح ان کی قبر کو چھیائے رکھے۔

ابوعثمان مغربی سے مروی ہے بھی ولی مشہور ہوتا ہے، (گمراس کی شہرت اس کے لئے ) فتنہ کا باعث نہیں بنتی۔ ابوعبدالرحمٰن سلمی نے نصر آباذی سے روایت کی کہ ولی اپنی زبان سے سوال نہیں کرتا۔ (ابن کا سوال) عاجزی اور انکساری ہوتا ہے۔

نیز مروی ہے کہ جہاں اولیاء اللہ کی انتہاء ہوتی ہے، وہاں سے نبوت کی ابتداء ہوتی ہے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے ولی وہ ہے جس کے افعال لگا تارسنت وشریعت کی موافقت میں ہول۔

#### الله کے انوارات:

یجیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ ولی نہ تو ریا کار ہوتا ہے اور نہ منافق 'لہذا جس کا بیٹلق ہو، اس کے دوست کس قدر کم ہول گے؟

ابوعلی جوز جانی سے مروی ہے کہ ولی وہ ہے جواپے حال میں فنا ہو چکا ہواور مشاہدہ حق میں باقی ہو۔اس کے انظام کی ذمہ داری اللہ نے لے رکھی ہے اور ذمہ داری کے انوار اس پرلگا تار ظاہر ہوتے رہتے ہیں نہ تو وہ اپنی طرف سے کوئی بات کہتا ہے اور نہ اسے غیر اللہ کے ساتھ قرار حاصل ہوتا ہے۔

ابویزیدے مروی ہے کداگر چداولیاء اللہ میں باہم فرق ہوتا ہے، مگرانہیں حصد اللہ تعالیٰ کے صرف جارتا موں سے ملا

ہوتا ہے اور ہر گروہ ان چارناموں میں سے ایک نہ ایک نام پر دارو مدار رکھتا ہے اور اولیاء اللہ کو اللہ جل شانہ کے انہی چار ناموں سے حصد ملتا ہے۔ یہ چارنام الاول' الآخر'الظاهر' الباطن ہیں۔

لہذا ان اساء کی کثرت مداومت کے بعد جو ان میں فنا ہو جائے ، وہ کامل اور تام ہوگیا۔ چنا نچہ جے اللہ کے نام المظاهر سے حصہ طے 'وہ اللہ تعالیٰ کی قدرتوں کے عجیب وغریب نمونے دیکھے گا اور جس کا حصہ اللہ تعالیٰ کے نام باطن سے ہو'وہ ان انوار کو دیکھے گا ، جو ان کے دل میں جاری ہوتے ہیں اور جس کا حصہ اللہ کے نام الاول سے ہو، وہ اللہ تعالیٰ کے ان انعامات میں مشغول ہوگا 'جو اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے کئے جانچے ہیں اور جے اللہ کے نام الآخو سے حصہ ملے گا ، اس کا تعالیٰ تعلق آئندہ قیامت میں ہونے والے امور کے ساتھ ہوگا۔

ہرولی کے لئے اس قدر مکاشفہ ہوتا ہے، جس قدر اس کی طاقت ہوتی ہے۔ سوائے ان لوگوں کے جن پر اللہ تعالیٰ اپنے کرم سے خودان کا ولی بنتا ہے اور خود اس کی کفالت کرتا ہے۔

ابویزید کے اس قول سے اس بات کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے خاص بندے ان چار قسموں سے بھی بندہ وجاتے ہیں اور انہیں' نہ تو انجام کا خیال ہوتا ہے اور نہ گزشتہ کی فکر ہوتی ہے اور نہ ہی وہ حوادث کی قید میں ہوتے ہیں۔

یہی حال اصحاب حقائق کا ہوتا ہے کہ وہ مخلوق کی صفات سے مث چکے ہوتے ہیں۔ چنا نچہ اللہ تعالی فرماتا ہے:

﴿ تَحْسَبُهُمْ أَيْفًا ظُاوَّ هُمْ رُفُودٌ ﴾ (الکھف: ۱۸)

توانہیں بیدار سمحتاہے، حالانکہ وہ سوئے ہوتے ہیں۔

یکیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ ولی' دنیا میں اللہ تعالیٰ کا ریحان کا پودا ہے، جے صدیقی لوگ سوتکھتے ہیں اور اس کی خوشبوان تک پہنے جاتی ہے' جس کی وجہ سے انہیں اپنے مولا کا اشتیاق ہوتا ہے اور وہ اپنے اخلاق کے مطابق زیادہ عبادت کرنے لگتے ہیں۔

واسطی سے سوال کیا گیا کہ اللہ تعالی ولی کی مس طرح تربیت کرتا ہے؟ فرمایا: ابتداء میں عبادت کے ساتھ اور آخر عمر میں مہر بانیوں سے ڈھانپ دینے سے ،اس کے بعد اسے اپنی صفات ازلیہ کی طرف منتقل کر دیتا ہے، پھر اسے اس کے اوقات میں اپنے ساتھ مناجات کی لذت کا مزہ چکھا تا ہے۔

### ولی کی علامات:

مروی ہے کہ ولی کی تین علامتیں ہیں:

(۱) وہ اللہ کے ساتھ عمادت اوراوراد کے ساتھ مشغول رہے۔



(۲) اپنی خواہشات اور کاموں سے بھاگ کراللہ کی طرف جائے۔

(٢) اسے اللہ بی کا خیال دامن گیررہ۔

خراز سے مروی ہے کہ جب اللہ اپنے کسی بندے کو دوست بنانا چاہتا ہے 'تو اس کے لئے اپنے ذکر کا دروازہ کھول ویتا ہے، جب وہ اللہ کے ذکر ہے لذت یانے لگتا ہے تو پھراس کے لئے اپنی قربت کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ اس کے بعد ا ہے مجلس انس تک پہنچا دیتا ہے ، پھر جب انس بھی پورے طور پر حاصل ہوجا تا ہے ، تو اسے تو حید کی کرس پر بٹھا دیتا ہے۔ اس کے بعداس سے تمام پردے ہٹا کرفردانیت کے گھر میں داخل کر دیا جاتا ہے اور اللہ کا جلال وعظمت اس کے سامنے کھل جاتے ہیں۔ جب کسی کی نگاہ جلال وعظمت خدا وندی پر پرتی ہے تو وہ اپنے آپ کو بھول جاتا ہے۔ اس ونت بندہ بالکل ایا جج اور فانی ہوجاتا ہے اور اللہ کی حفاظت کے اندرآ جاتا ہے اور اپنے نفسانی وعدوں سے بیز ارہوتا ہے۔

ابوترات خشی سے مروی ہے کہ جب کسی کا دل اللہ سے اعراض کرنے کا عادی ہو جائے ' تو وہ اولیاء اللہ پر مکتہ چینی کرنا شروع کر دیتا ہے۔

نیز یہ بھی مروی ہے کہ ولی کی تعریف یہ ہے کہ اسے کوئی خوف نہ ہو۔ اس لئے کہ خوف یہ ہے کہ آئندہ آنے والی نا پند چیز کا انظار ہو'یا کسی محبوب چیز کا انظار ہو، جوآ کندہ ہاتھ سے جاتی رہے گی اور ولی تو اپنے وقت کا بندا ہوتا ہے۔اس کے لئے متعقبل کوئی چیز نہیں کہ وہ کسی چیز ہے ڈرے اور جس سے اسے کوئی خوف نہیں ہوتا، اسے کسی قتم کی امید بھی نہیں

اس لئے کہ رجاء کامفہوم یہ ہے کہ انسان کو کسی محبوب چیز کے حاصل ہونے کا انتظار ہو' یا مکروہ چیز کے دور ہو جانے کا ا تظار ہوا دریہ دونوں مستقبل کی باتیں ہیں علی ھذا القیاس ...ولی کوکوئی غم' دل کی درشتی کی وجہ سے ہوتا ہے اور جوشخص اللہ کی رضا مندی کی روشنی اور اللہ کے ساتھ موافقت کی ٹھنڈک میں ہوا سے غم کیے ہوسکتا ہے؟ چنانچے فرمان الہی ہے:

﴿ أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (يونس: ٦٣)



#### وعاء

فرمان اللي ہے:

﴿ أَدْعُوا رَبُّكُمْ تَصَرُّعًا وَّخُفْيَةً ﴾ (الاعراف:٥٥)

ا ہے رب کو عاجزی سے اور حجیب کر پکارو۔

نیز فر مان البی ہے:

﴿ أَذْعُونِنِي ٱسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (غافر: ٦٠)

تم مجھے پکارو میں تمہاری دعاء قبول کروں گا۔

دعاء کیا چیز ہے؟

حضرت انس بن ما لك رسول الله مَا اللهُ عَالَيْهِ كَا فرمان نقل فرمات بي كه

((العاءمخ العبادة)) (اخرجه الترمذي: ٣٣٧١)

عبادت كامغز دعاء ہے۔

استاد سے منقول ہے کہ دعاء قضاء حاجات کی چانی ہے اور فاقد مستوں کے لئے راحت کا سبب ہے۔ مجبوروں

لئے جائے پناہ ہے اور حاجت مندوں کے لئے آ رام کرنے کا سبب ہے۔

الله نے ان لوگوں کی ندمت کی ہے، جود عانہیں کرتے۔ چنانچے فرمان الہی ہے:

﴿ وَيَقْبِضُونَ آيْدِيْهِمْ ﴾

وه اپنے ہاتھوں کوسکیڑ لیتے ہیں۔

مروی ہے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ بیلوگ اللہ کے سامنے دست سوال در از نہیں کرتے۔

سہل بن عبداللہ سے منقول ہے کہ اللہ نے مخلوق کو پیدا کر کے فر مایا جھے ہے باتیں کرو، اگر بیرنہ کرسکو تو میری طرف دیکھو، اگریہ بھی نہ کرسکو تو میری بات کوسنو۔ اگریہ بھی نہ کرسکو تو میرے دروازے پر رہو، اور اگریہ بھی نہ کرسکو تو میرے ياس اين ضرورتوں كولاؤ ـ

ا نہی سے مردی ہے کہ سب سے زیادہ مقبولیت کے قریب وہ دعاء ہے، جوصا حب حال بندے کی ہواور دعائے حال وہ دعاء ہے کہ بندہ اس قدر مجبور ہو کہ جو کچھ ما تگ رہاہے،اس کے سوااسے چارہ نہ ہو۔

ابوعبداللدالكانى سے منقول ك كريس ايك بارجنيد كے پاس تھا كورت نے آ كروض كى كرمرابيا مم ہوكيا ہے، آ یہ دعاء فرمائیں۔آپ نے فرمایا جاؤ صبر کرو۔وہ چلی گئی اور پھرآئی اور اپنے مطلب کو دوبارہ بیان کیا ،جنید نے پھروہی جواب دیا که چاؤ، مبر کرو، عورت چلی گئی۔ گر پھروالی آگئے۔

اس طرح اس نے کئی بار ایسا کیا اور جنیداس سے یہی کہتے جاتے ،صبر کرو۔ پھر اس نے کہنا: اب میرے عبر کا پیانہ چھلک چکا ہے اور مزید صبر کی طاقت نہیں ہے۔ لہذا میرے لئے دعاء فرمائیں۔ جنید نے فرمایا: اگر ایسا معاملہ ہے تو جاؤتمہارا بیٹا والی آ چکا ہے۔ وہ چلی گئ اورشکر بیاداء کرنے کے لئے لوٹ آئی۔جنیدے دریافت کیا گیا کہ آپ نے کیے معلوم کر ليا؟ فرمايا: فرمان اللي ہے:

﴿ أَمَّنْ يُبْجِيْبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّوءَ ﴾ (النمل: ٦٢)

بے چین آ دی کی کون سنتا اور اس کی تکلیف کون دور کرتا ہے؟

# دعاءافضل ہے ٔ پاسکوت ورضاء؟

موفیاء کااس میں اختلاف ہے کہ آیا دعاءافضل ہے یاسکوت ورضاء؟

بعض سے مروی ہے کہ دعاء تو دراصل عبادت ہے،جیما کہ نبی مَالْیَظِ نے فرمایا: دعاءعبادت کامغز ہے۔

البذاجوبات عبادت مواس كاذكركرنااس كركركردين سے افضل بے۔مزيد برآ ل تعالى كاحق برحق ہے۔لبذا اگراللہ اپنے بندے کی دعاء کو تبول نہ کرے اور بندے کی آ واز پوری نہ ہو' تو بھی بندے نے اپنے رب کاحق اداء کر دیا۔ کیونکہ دعاءعبودیت کے احتیاج کا اظہار ہے۔

ابوحازم سے منقول ہے کہ اگر میں دعاء سے محرم کر دیا جاؤں تو یہ میرے لیے زیادہ نا گوار ہوگا ، بہ نسبت اس کے کہ میں مقبولیت سے محروم کر دیا جاؤں۔

دوسرے بعض سے مروی ہے کہ خاموش رہنا اور اللہ کے تھم کے تحت عاجزی کرنا اصل ہے اور اللہ نے بندے کیلئے

تصغف كارنسانيطبينيا المنظم الم

جو کچھ پہلے اسے اختیار کر رکھاہے،اس پر راضی رہنا بہتر ہے۔

اس لئے واسطی ہے مروی ہے کدا حکام ازل ہے تھھ پر جاری ہو چکے ہیں ،ان پر راضی رہنا وقت کا مقابلہ کرنے ہے

ینانچہ آنحضور مُنافیز مسے منقول ہے کہ الله فرماتے ہیں:

جو تحض میرے ذکر میں مشغولیت کے سبب مجھ سے پچھنیں مانگتا ، میں اسے سوال کرنے والے سے بہتر چیز دوں گا۔ (اخرجه الترمذي:٢٩٢٦،دارمي:٣٣٥٦)

تیسرے بعض حضرات سے مروی ہے کہ بندے کوزبان سے دعاء کرنی چاہئے اور دل میں رضاء ہونی چاہئے ،تا کہ اس کاعمل دونوں پر ہو۔ گر بہتریہی ہے کہ یوں کہا جائے کہ وقت وقت کی بات ہے۔ چنانچہ بعض حالات میں دعاء سکوت ہے افضل ہے اور یہی مجیح ادب ہے اور مگریہ بات تو اسی خاص حالت میں معلوم کی جاسکتی ہے، کیونکہ کسی خاص وقت کاعلم اسی وقت کے ساتھ تعلق رکھتا ہے۔

لہذا جب دل میں دعاء کی طرف اشارہ پایا جائے 'تو دعاء بہتر ہے اور جب سکوت کی طرف اشارہ ہو' تو سکوت افضل ہے۔ یوں بھی کہنا درست ہے کہ دعاء کے وقت بندے کو اپنے رب کے مشاہدہ سے غافل نہیں ہونا جائے۔ پھراہے اپنی حالت کو مدنظر رکھنا جا ہے ۔اگر دعاء ہے اس کی حالت میں زیادہ بسط پیدا ہو، جس طرح پیدا ہو' تو دعاء بہتر ہوگی اوراگر دعاء کے وقت اس کا دل اسے زجر کرے اور اس میں قبض پیدا ہو' تو اس وقت اس کے لئے دعاء نہ کرنا بہتر ہے اور اگر اپنے دل میں نہ زیادہ' نہ ہی زجرمحسوں ہو' تو پھر دعاء کرنا اور نہ کرنا کیساں ہوگا ،گرالی حالت میں علم غالب ہو' تو دعاء بہتر ہے۔ کیونکہ بیعبادت ہے اور اگر اس حالت میں معرفت حال اور سکوت غالب ہوتو سکوت بہتر ہے۔

یوں کہنا بھی درست ہے کہا گر کسی بات میں عام مسلمانوں کاحق پایا جائے 'یا اس میں اللہ کاحق پایا جاتا ہے' تو دعاء بہتر ہےاورا گرتمہارا ذاتی فائدہ پایا جائے' تو سکوت بہتر ہے۔

ایک حدیث سے منقول ہے کہ بندہ اللہ سے دعاء کرتا ہے اور اللہ اس کی دعاء کو پیند فرماتا ہے اور جبریل کو تھم دیتا ہے کہ اس کی دعاء کی مقبولیت میں در کرو۔ کیونکہ میں اس کی آواز سنا پیند کرتا ہوں اور ایک بندہ دعاء کرتا ہے اور اللہ اسے ناپند كرتاب أتوجريك وحكم ديتاب كداس كى حاجت بورى كرو، كيونكه مين اس كى آواز كوسنا پيندنيين كرتا- (طبراني: ٢٤٤٨) حکایت ہے کہ بیخیٰ بن سعید قطان نے خواب میں اللہ کو دیکھا ،عرض کیا : یا الٰہی ! میں کب تک تحجیے یکار تا رہوں گا اور تو میری پکارسنے گا؟ جواب ملا اے کی ایداس لئے ہے کہ مجھے تمہاری آ واز پند ہے۔



نی کریم مُلَافِیْ است منقول ہے کہ تم ہے اس خدا کی جس کے قبضے میں میری جان ہے! کہ بندہ اللہ کو پکارتا ہے اور اللہ ال برناراض ہوں کے وجہ سے اس سے مندموڑ لیتا ہے ،وہ پھر پکارتا ہے،اللہ پھر مندموڑ لیتا ہے۔وہ پھر پکارتا ہے تو اللہ اسے فرشتوں سے کہتا ہے: میرے بندے نے میرے سواکس اور کو پکارنے سے اٹکار کر دیا ہے۔ لہذا میں نے اس کی دعاء منظور کرلی-(طبرانی: ۲ ٤٤٨)

ما لک بن دینار وسن کے واسطے سے حضرت انس بن مالک سے روایت فرماتے ہیں کہ رسول اللہ مُفَافِیْزُم کے عہد میں شام سے مدینہ تجارت کے لئے ایک مخص آیا کرتا تھا اور پھر مدینہ سے شام جاتا ،گر اللہ پر بھروسہ کرتے ہوئے ،وہ قافلوں کے ساتھ نہ جاتا۔

ایک بار جب وہ شام سے مدیند آر ہا تھا 'تو ایک ڈاکو ملا جو گھوڑے پرسوار تھا۔اس نے سوداگر کو پکار کر کہا بھہر جاؤ۔ سودا کر تھم گیا اور کہا ہید مال لے لے اور مجھے چھوڑ دے ڈاکو نے کہا : مال تو اب میرا ہے ہی ، میں تو تیری جان لینا عابها ہوں۔ سوداگر نے کہا میری جان سے تحجے کیا غرض؟ مال لے لے اور مجھے چھوڑ دے۔ ڈاکو نے پھر وہی جواب دیا۔اس پرسوداگر نے کہا: مجھے اتنی مہلت دو کہ میں وضوء کر کے نماز پڑھاوں اور اپنے رب کو پکارلوں ،ڈاکو نے کہا:جو تمہاراجی جاہے کرو۔

حضرت انس سے مروی ہے کہ سوداگر نے اٹھ کر وضو کیا اور جار رکعت نماز ادا کر کے آسان کی طرف ہاتھ اٹھا کر بوں دعاء کی:

(( يا ودود يا ودود يا ذا العرش المجيد يا مبدئ يا معيد يا فعال لما يريد اسألك بنور وجهك الذي ملأ اركان عرشك واسألك بقدرتك التي قدرت بها على خلقك وبرحمتك التي وسعت كل شيء لا اله الا انت يا مغيث اغثني ))

اور بیدعاءاس نے تین بار پڑھی۔ جب دعاء سے فارغ ہوا' تو یکا کی ایک مخص سفید گھوڑے پرسوار'سزرنگ کے كير بينوركاحربه باته يس لئ موع آموجود موارجب ذاكوني سواركود يكمانو سودا كركوچهور كرسوار كي طرف ليكان جب اس کے قریب پہنچا' تو سوار نے ڈاکو پرحملہ کر دیا اور ایسا نیز ہ مارا کہاہے گھوڑے سے پنچے گرا دیا۔

پھر سودا گر کے پاس آ کرکہا: اٹھواورائے آل کر دو۔ سوداگر نے اس سے پوچھا کہ تو کون ہے؟ میں نے بھی کسی کو آل نہیں کیا اور میرا دل تونہیں جا ہتا کہ اسے قل کر ڈالوں۔ پھر سوداگر کے پاس آ کر کہا کہ میں آسان کا فرشتہ ہوں ، جب تو نے پہلی بار دعا کی تو ہم نے تیسرے آسان کے کڑ کڑانے کی آواز تی تو کہا کہ کوئی حادثہ واقع ہوا ہے۔ پھر تونے دوسری بار دعاء کی نوآ سان کے درواز کے کھل گئے اور وہ آگ کے شعلوں کی طرح تھا۔

پھرتو تیسری باردعاء کی'تو آسان سے جرئیل اثر کر ہمارے پاس آئے اور وہ مصیبت زدہ کے لئے پکار ہے تھے۔ میں نے اللہ سے درخواست کی کہ بیاکام میرے سپرد کر دیں۔ اے اللہ کے بندے! یادر کھو! جو شخص کسی مصیبت یا سخق کے وقت میں بیدعاء مانکے'تو اللہ تعالیٰ اس کی مشکل حل کر دے گا اور اس کی مددکرے گا۔

انس فرماتے ہیں کہ سوداگر سیح سلامت چلا آیا۔ یہاں تک کہ مدینہ پہنچا اور نی سُلُ النّیٰ کے مدمت میں حاضر ہوکر سارا قصہ سنایا اور اپنی دعاء کا بھی ذکر کیا 'تو آ مخصور مُلُ النّیٰ نے فرمایا کہ اللہ نے مجھے اپنے وہ اساء حسیٰ تلقین کے ہیں کہ جب ان کے ذریعہ سے دعاء کی جائے 'تو اللہ قبول کرتا ہے اور ان کے ذریعہ سے کوئی چیز ما تکی جائے 'تو اللہ اسے دے دیتا ہے۔

#### آ داب دعاء:

دعاء کے آداب میں سے ایک بات یہ ہے کہ انسان حضور قلب کے ساتھ دعاء کرے اور یہ کہ وہ غافل ہوکر دعاء نہ کرے۔ چنانچہ حضور مُلَاثِیَّا ہے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا

الله تعالى ايسے بندے كى دعاء قبول نہيں فرماتا 'جوغافل دل سے دعاء كرر ماہو۔ (احرجه الترمذى: ٩٤٧٩) شرائط دعاء:

دعاء کی شرطوں میں سے ایک شرط یہ ہے کہ اس کا کھانا حلال کی کمائی سے ہو۔ چنانچہ آنحضور مُنَا اللَّهُ اِنْ سعد کوفر مایا: اپنی کمائی پاک رکھو، تمہاری دعاء مقبول ہوگی۔ (طبرانی: ۹۶۹)

مروی ہے کہ دعاء جنت کی تنجی ہے،جس کے دندانے حلال کے لقمے ہیں۔

یچیٰ بن معاذ ہے منقول ہے: اے اللہ! میں تحقیے کیسے پکاروں، جبکہ میں نا فرمان ہوں اور تنہیں کیونکر نہ پکاروں؟ ' جبکہ تو کریم ہے۔

مروی ہے کہ مویٰ ملیٹھ ایک شخص کے پاس سے گذر ہے'جو دعاء کرتا تھا اور گڑ گڑاتا تھا۔ یہ دیکھ کرمویٰ ملیٹھ نے کہا: یا الٰہی!اگر میرے پاس اس کی حاجت ہوتی'تو میں پوری کر دیتا۔

اللہ تعالیٰ نے مویٰ ملیٹا کو وی کی کہ اے مویٰ! میں تم سے زیادہ اس پررحم کرنے والا ہوں۔ مگر وہ مجھے پکارتا ہے اور اس کا دل اپنی بکریوں کے پاس ہے اور میں کسی ایسے بندے کی دعاء قبول نہیں کرتا' جس کا دل میرے سواکسی اور کے پاس ہو۔ مویٰ ملیٹانے یہ بات اس مختص سے کہددی۔ پھراس نے خالص اللہ کی طرف متوجہ ہوکر دل سے دعاء کی اور اس کی دعاء BOCHHICAE (N. BOCHHICAE)

مقبول ہوئی۔

کسی نے جعفر صادق میں ہوتی ؟ فرمایا: اس لئے کہتم ایسے خدا کو پکارتے ہو، جسے تم پیچا نے ہی نہیں ہو۔

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ یعقوب بن لیٹ کو ایک ایسی بیاری لگ گئی، جس کا علاج کرنے سے تمام طبیب عاجز آ گئے۔ لوگوں نے اس سے کہا کہ تمہاری سلطنت کے اندر ایک نیک آ دمی ہے، جس کا نام سہل بن عبداللہ ہے۔ اگر وہ تمہارے لئے دعاء کرے تو ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالی اس کی دعاء قبول فرمائے۔

اس نے سہل کو پیغام بھیجا اور کہا کہ میرے لئے اللہ سے دعاء کریں۔ سہل نے کہا: اے اللہ! جس طرح تو نے معصیت کاری کی ذلت دکھا دی، اسی طرح اسے اطاعت گذاری کی عزت بھی دکھا دے اور اس کی تکلیف دور کردے۔

اللہ نے اسے شفاء دے دی۔ اس نے مہل کو مال دینا چاہا، گر آپ نے قبول کرنے سے انکار کر دیا۔ لوگوں نے کہا: اگر آپ قبول کر لیتے اور فقراء کو دیے دیتے ( تو بہتر ہوتا ) ، آپ نے جنگل کی تنکریوں کی طرف نگاہ کی 'تو وہ سب جواہر بن گئیں اور اپنے اصحاب سے کہا: وہ خدا جواس قدر دیتا ہے؟ کیا اسے پیقوب بن لیٹ کے مال کی حاجت ہے؟

مروی ہے کہ صالح المری اکثر کہا کرتے 'جوشخص متواتر ایک در پر دستک دیتا رہتا ہے ،عنقریب وہ دروازہ اس کے لئے کھول دیا جائے گا ، میں کر رابعہ نے اس سے کہا: تو کب تک میہ بات کے جائے گا ؟ وہ دروازہ بندہی کب ہوا ہے؟ کہ کھلوانے کی ضرورت ہو؟ یہ جواب من کرصالح نے کہا: ایک بوڑ ھا ( یعنی خودصالح ) بے خبر ہے اور ایک عورت باخبر ہے۔

ابو بکر الحربی نے السری سے روایت کی کہ میں معروف کرخی کی مجلس میں گیا۔ ایک شخص نے اٹھ کر درخواست کی:
اے ابو محفوظ! دعا فرما کیں کہ اللہ تعالی میری تھیلی مجھے لوٹا دے۔ یہ تھیلی کی نے چرالی ہے اور اس میں ایک ہزار دینار تھے۔
گرآپ خاموش رہے۔ اس نے پھر کہا 'تو معروف نے کہا میں کیا کہوں ؟ کیا یہ کہوں کہ جو چیز تو نے اپنے انبیاء اور اصفیاء کو
نہیں دی ، وہ اسے لوٹا دے۔ اس نے یہن کر کہا: پھر میرے لیے دعاء کیجئے 'تو آپ نے کہا: اے اللہ! جو چیز اس شخص کے
لئے بہتر ہو اسے اس شخص کے لئے منتف کرلو۔

لیٹ سے حکایت ہے کہ کہا: میں نے ابن نافع کو نابینا دیکھا۔ پھراس کے بعد دیکھا 'تو وہ بینا تھے۔ میں نے ان سے
پوچھا کہ اللہ تعالی نے کیوئر تمہاری بینائی تمہیں لوٹا دی؟ انہوں نے فر مایا: خواب میں کوئی میرے پاس آیا 'تو اس نے مجھے کہا
کہ یوں دعاء کر۔

يا قريب يا مجيب يا سميع الدعاء يا لطيفاً لما يشاء



چنانچەمىں نے بيدعا پڑھى اوراللدتعالى نے ميرى بينائى لوٹا دى۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جب میں ابتداء میں مرو سے نبیثا پورلوٹ کر آیا 'تو مجھے آ نکھ کے درد کی تکلیف تھی۔ چنانچہاس تکلیف کی وجہ سے میں کئی دن تک سونہ سکا۔ایک صبح میری آ کھ لگ گئ' تو میں نے ایک شخص کو کہتے سنا کیا الله اینے بندے کے لئے کافی نہیں ہے؟ جب بیدار ہوا' تو تکلیف غائب تھی اور سارا در دای وقت جاتا رہا۔ اس کے بعد مجھے بھی آ نکھ میں در زنبیں ہوا۔

محد بن خزیمہ سے حکایت ہے کہ جب احمد بن حنبل رئے اللہ کی وفات ہوئی میں اسکندرید میں تھا۔ مجھے ان کی وفات کاغم ہوا' تو خواب میں احمد بن حنبل دکھائی دیئے ،وہ منک منک کرچل رہے تھے۔ میں نے کہا:اے ابوعبداللہ! پیکسی حال ہے؟ فرمایا جنت میں خادموں کی حال ہے۔ میں نے یو چھا: الله تعالی نے آپ سے کیا برتاؤ کیا ؟ فرمایا: مجھے معاف کردیا۔ مجھے تاج یہنایا اور سونے کے جوتے کا جوڑا پہنایا اور کہا: اے احمد! بیاس بات کی جزاء ہے کہتم نے کہا تھا،قر آن اللہ کا کلام ہے۔

پر فرمایا: اے احمد! مجھے ان دعاؤں کے ذریعے سے رکارو جو میں نے سفیان توری کے ذریعے سے تم تک پہنچائی تھیں اورتم دنیا میں ان دعاؤں کو پڑھا کرتے تھے۔ میں نے عرض کی :ا ہے ہرچیز کے خالق! ہرچیز پرتمہاری قدرت کی قتم! مجھے میرے تمام گناہ معاف کر ذے اور مجھے کی بات کے متعلق نہ یو چیر۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے احمد! پیر جنت ہے، اس میں داخل ہو جاؤ اور میں داخل ہو گیا۔

مردی ہے کہ ایک نوجوان نے کعبہ کے پردوں کو پکڑ کر کہا: خدایا !تمہارا کوئی شریک نہیں کہ ہم اسے لاسکیں اور نہ کوئی وزیر ہے، جسے ہم رشوت دیں سکیں۔اگر میں تمہاری عبادت کروں' تو بہتمہاری عنایت ہوگی۔جس کے لئے میں شکر گذار ہوں اور اگر نافر مانی کروں' تو ایبا میری جہالت کی وجہ سے ہوگا اور تمہاری محبت مجھ پر قائم ہوگی۔ اس صحبت کی قتم! جو تمہارے ہاں میری طرف سے منقطع ہو پکی ہے تو مجھے بخش دے۔

اس پراس نے ہاتف کو کہتے سنا بینو جوان دوزخ سے آ زاد ہے۔

مروی ہے کہ دعاء کا فائدہ یہ ہے کہ اللہ کے سامنے اپنی حاجت کا اظہار کیا جائے ، ورنہ اللہ تعالی جو چاہے کرتا ہے۔ عوام زامداور عارف کی دعاء میں فرق:

مروی ہے کہ عوام کی دعاء اقوال والفاظ میں ہوتی ہے اور زاہدوں کی دعاء افعال سے اور عارفین کی احوال ہے۔ مروی ہے کہ بہترین دعاءوہ ہے جسے نموں کے جوم سے مجبور ہو کر کیا جائے۔

سن صوفی کا قول ہے کہ جب تو اللہ ہے کوئی حاجت مانکے اور اللہ اسے آسان کر دیے تو اللہ ہے جنت مانگ ہو

سکتا ہے بیتمہاری اجابت کا دن ہو۔

مروی ہے کہ مبتدیوں کی زبانیں دعاء کے ساتھ چلتی ہیں، مگر محققین کی زبانیں دعاء کرنے سے گونگی ہوجاتی ہیں۔
واسطی سے کسی نے دعاء کرنے کی درخواست کی تو فرمایا بجھے ڈرلگتا ہے کہ اگر میں دعاء کروں تو جھے یوں جواب
ملے کہ اگرتم نے ہم سے وہ چیز مانگی جو تمہاری ہمارے پاس ہے تو تم نے ہم پر تہمت لگا دی۔ (اس خیال سے کہ شاید ہم
تہمیں نہ دیں گے )۔ اور اگر الی چیز مانگتا ہے، جو تمہارے لیے ہمارے پاس نہیں ہے تو تم نے ہماری بڑی تعریف کی اور
اگرتم راضی برضار ہو تو ہم تیرے لئے وہ باتیں جاری کر دینگے کہ ایک عرصہ تک تمہاری حاجتیں یوری ہوتی رہیں گی۔

عبداللہ بن منازل سے مروی ہے کہ میں نے پچاس سال سے دعاء نہیں کی اور نہ میں جا ہتا ہوں کہ کوئی میرے لئے اءکرے۔

مروی ہے کہ دعاءا یک فتم کی باہمی پیغام رسانی ہے اور جب تک مراسلت قائم رہے،معاملہ ٹھیک ٹھاک رہتا ہے۔ مروی ہے کہ گنہگاروں کی دعاءان کی زبان ہوتی ہے۔

> استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جب گنهگارروتا ہے ، تو یوں سمجھو کہ اس نے اللہ کو اپنا پیغام پنچا دیا۔ اس سلسلہ میں بیشعرپیش کیا جاتا ہے:

> دموع الفتی عما یجن تترجم وانفاسه یبدین ما القلب یکتم انسان کے آنواس کے داز ظاہر کردیتے ہیں۔ کسی کا قول ہے کہ دعاء گناہوں کو ترک کردینے کا تام ہے۔

مردی ہے کہ دعا محبوب کی طرف اشتیاق کی ترجمانی ہے۔

مروی ہے کہ دعاء کرنے کی اجازت دینامقصود کوعطاء کرنے سے بہتر ہے۔

کتانی سے مروی ہے کہ اللہ تعالی عذر خواجی کے لئے جب مومن کی زبان کھول دیتا ہے تو صرف اس لئے کہ اس کے کہ اس کے کے اس کے کہ اس کے لئے مغفرت کا درواز و کھول دیا جائے۔

مروی ہے کہ دعاء بندہ کے لئے اللہ تعالی کے در پر حاضر ہونے کا سبب بنتی ہے اور عطاء اس در کے واپس جانے کا اور اللہ کے دروازے پر کھڑار ہنا جزاء حاصل کر کے واپس چلے جانے سے افضل ہے۔ مروی ہے کہ حیاء کی زبان کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے سامنے آنے کا نام دعاء ہے۔

مروی ہے کہ دعاء کی شرط بیہ ہے کہ انسان ( دعاء کے بعد ) اس فیصلہ پر 'جواللہ تعالیٰ کرے راضی رہے۔

### دعاء کے لئے وسلیہ پیدا کرو:

مروی ہے کہ تو اپنی دعاء کی مقبولیت کا انتظار کیسے کر رہا ہے؟ حالا نکہ گنا ہوں سے تو نے اس کا راستہ بند کر رکھا ہے۔ کسی نے درولیش کو کہا کہ میرے لئے دعاء کرو' تو کہا جو بیگا نگی تیرے اور اللہ کے درمیان ہے، اس کے لئے صرف دسلیہ پیدا کر لینا ہی کافی ہے اور وہ دسلیہ عجز وانکساری ہے۔

# ماں کی دعاء کے ثمرات:

عبدالرحمٰن بن احمد ٰ اپ باپ سے روایت کرتے ہیں کہ ایک عورت تقی بن مخلد کے پاس آئی اور کہا کہ میرے بیٹے کو رومیوں نے قید کر لیا ہے اور میرے پاس صرف ایک چھوٹا ساگھرہے، جسے چھ نہیں سکتی (کہ اس کا فدیداداء کرسکوں) اگر آپ چاہیں ' تو کسی کو تکم دیں کہ اس کا فدیداداء کردے۔ کیونکہ میرے لئے نہ دن ہے 'نہ رات اور نہ نیند ہے 'نہ قرار۔ آپ نے بیا کہ اس وقت چلی جاؤ، میں اس کے معاملہ میں غور کروں گا۔انشاء اللہ تعالی۔

فرماتے ہیں کہ شخ تقی بن مخلد نے سر نیچا کر کے اپنے ہونٹوں کو حرکت دی اور ہم دیر تک منتظر رہے۔ پھر وہی عورت اپنے بیٹے کو لے آئی اور انہیں دعا کیں دینے گلی اور کہا: یہ شیخ وسلامت آگیا ہے اور اپنا قصہ خود سنائے گا۔ اس پر نوجوان نے بتلا یا کہ میں قیدیوں کی ایک جماعت کے ساتھ روی بادشاہ کے قبضہ میں تھا اور ایک آ دمی ہماری خدمت پر مامور تھا'جو ہر روز ہمیں خدمت کے لئے جنگل میں لے جاتا اور پھر ہمیں واپس لے آتا۔ بیڑیاں اس طرح ہمارے یاؤں میں پڑی ہوتی تھیں۔

ایک دن مغرب کے بعد ہم کام کر کے اس خادم کے ساتھ جو ہماری حفاظت کیا کرتا تھا، واپس آرہے تھے کہ بیڑی میری ٹائلوں سے کھل کر زمین پر گر پڑی اور اس نے وہ دن اور وقت جس میں بید واقعہ پیش آیا تھا' ذکر کیا۔ بیوہی وقت تھا، جب وہ عورت' شخ تقی بن مخلد کے پاس آئی تھی اور شخ نے دعاء کی تھی۔محافظ اٹھ کرمیری طرف آیا اور کہا: تو نے بیڑی تو ڑ ڈالی ہے؟ میں نے کہا: میں نے تو نہیں تو ڑی، بلکہ خود بخو د گرگئی ہے۔

نوجوان کہتا ہے کہ محافظ کو جیرت ہوئی اور اس نے اپنے مالک سے اس کا ذکر کیا۔ انہوں نے لوہار کو بلا کر پھر مجھے بیز یوں میں جکڑ دیا۔ ابھی چند قدم ہی چلا تھا کہ بیڑیاں پھر پاؤں سے گر گئیں۔ انہیں اس سے بہت جیرت ہوئی اور اپنے را بہوں کو بلایا۔ را بہوں نے مجھے کہا: کیا تمہاری والدہ زندہ ہے؟ میں نے کہا: ہاں ،انہوں نے کہا: اس کی دعاء قبول ہوئی ہے اور اللہ تعالیٰ نے تجھے رہا کیا ہے۔

لہٰذااب ہمارے لئے تنہیں قید میں رکھناممکن نہیں۔ پھرانہوں نے مجھے زادراہ دیا اورایک آ دمی ساتھ کر دیا، جو مجھے مسلمانوں کے علاقد تک پہنچا گیا۔



فقر

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِيْنَ احْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ ضَرْبًا فِي الْأَرْضِ ﴾ (البقره:٢٧٣)

(تہمارے صدقات) ان فقراء کے لئے ہیں جواللہ کی راہ میں رکے ہوئے ہیں اور وہ زمین میں تجارت

وغیرہ کے لئے آ مدور فت نہیں کر سکتے۔

ابو ہریرہ نے نی ملافی اسے روایت کی کہ

فقراء ٔ مالداروں سے پانچ سوسال پہلے جنت میں جائیں گے۔ (اور پانچ سوسال) آخرت کا آ دھادن ہوگا۔

(احرجه الترمذي:٢٣٥٣، ابن ماجه:٤١٢٢)

# فقیر و مسکین کون ہے:

عبداللدنے رسول مَلْ تَنْتِرُ سے روایت کی کہ

مسکین وہ مخص نہیں' جو چکر لگا تا رہتا ہے اور اسے ایک' دو لقمے یا ایک' دو تھجوریں مل جاتی ہیں۔صحابہ عرض پر داز ہوئے: یا رسول اللہ مُنَافِیْتِ اِنْ چرمسکین کون ہے؟ فرمایا:

مسکین و چخص ہے جس کے پاس اتنا بیبہ نہ ہو کہ مالدار کہلائے۔ گرلوگوں سے سوال کرنے سے (اللہ کے حضور) شرماتا ہے اور نہ ہی لوگوں کو اس کا پیتہ ہوتا ہے کہ اسے بطور صدقہ دیں۔ (مسند احمد: ۲۶۰۶)

استاد سے مروی ہے کہ آنخضرت مُلَّ الْفِیْم کا بیفر مانا کہ وہ لوگوں سے مانگنے سے شرماتا ہے۔اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ اللہ سے حیاء کرتے ہوئے،لوگوں سے سوال نہیں کرتا۔اس کا بیمطلب نہیں کہ وہ لوگوں سے شرماتا ہے۔

فقر'اللہ کے ولیوں کا شعار اورخواص کا زیور ہے اور اسے اللہ تعالیٰ نے اپنے خاص بندوں ،مثلاً اتقیاء اور انبیاء کے

لئے پندیدہ قرار دیا ہے اور فقراء وہ لوگ ہیں' جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں میں سے منتخب کر رکھا ہے اور یہلوگ مخلوق میں اللہ کے راز کے متحمل ہوتے ہیں ، انہیں کی بدولت اللہ تعالی مخلوق کی حفاظت کرتا ہے اور انہی کی برکت سے اللہ انہیں رز ق میں وسعت دیتا ہے اور صابر فقیر و قیامت کے دن اللہ تعالی کے ہم نشین ہوں گے۔

جنت کی تنجی مسکینوں کی محبت:

آنخضرت مَا لَيْدَا مِن الله على فرمايات ، عمر بن الخطاب نے آنخضرت مَا لَيْدَا كُل سے روايت كى كه مرچزی سنجی ہوتی ہے اور جنت کی سنجی مسکینوں کی محبت ہے۔ (کنز العمال: ١٦٥٨٧) اورصا برفقیر قیامت کے دن اللہ کے ہم نشین ہوں گے۔

مروی ہے کہ ایک شخص ابراہیم بن ادھم کے یاس دس ہزار درہم لایا۔ مگر آپ نے قبول کرنے سے انکار کیا اور فرمایا: تو دی ہزار درہم دے کرمیرا نام فقراء کے دیوان سے مٹانا چاہتا ہے! میں ایبانہ کروں گا۔

معاذنتفی سے مروی ہے کہ لوگ خواہ کسی قتم کے اعمال بھی کرتے ہیں ، پھر بھی اللہ تعالی انہیں ہلاک نہیں کرتا ، حتی کہ جب وہ فقراء کی تذلیل واہانت کرتے ہیں (تب اللہ انہیں ہلاک کرتا ہے )۔

مروی ہے کہ فقیر کے لئے صرف یہی فضیلت کافی ہے کہ وہ مسلمانوں کے لئے وسعت حابتا ہے اور حابتا ہے کہ مسلمانوں کے نرخ کم ہوں ، کیونکہ فقیر کوخریدنے کی ضرورت ہوتی ہے اور امیر کو بیچنے کی'یہ تو عام فقیروں کا حال ہے۔ خاص فقیروں کی اور ہی بات ہے۔

ابو بكر بن معود نے يكي بن معاذ سے روايت كى كہ كسى نے يكيٰ بن معاذ ھے فقر كے متعلق سوال كيا 'تو انہوں نے فرمایا اس کی حقیقت تویہ ہے کہ اللہ تعالی کے سواکسی اور کے ساتھ استغناء نہ کرے اور فقر کی تعریف یہ ہے کہ دنیا کے کسی قتم کے اسباب و ذرائع پراعتاد نہ کیا جائے۔

منصور بن عبداللہ نے ابراہیم القصار سے روایت کی کہ جب بندہ درحقیقت فقر میں داخل ہوتا ہے تو یہ اس کے لئے ایبالباس بن جاتا ہے،جس سے رضاء پیدا ہوتی ہے۔

استاد ابوعلی وقاق کے یاس سوس سے میں ایک فقیرزوزن سے آیا۔ جس نے ٹاٹ کا کرتہ اور ٹاٹ کی ٹوپی پہن رکھی تھی۔ ہمارے ساتھیوں میں سے ایک نے تفریح کے طور پر کہا کہ یہ ٹاٹ کتنے میں خریدا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ میں نے بیٹاث دنیا دے کرخریدا ہے اور بیچے والے نے مجھ سے کہا کداسے میرے پاس چے دواور آخرت لے لو، مگر میں نے ہیں بیجا۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ایک فقیر نے ایک مجلس میں کھڑ ہے ہو کر پچھ مانگا اور کہا کہ میں تین دن سے بھوکا ہوں۔اس وقت وہاں ایک شیخ موجود تھا، انہوں نے بلند آ واز سے کہا : تو جھوٹ کہتا ہے، کیونکہ فقر تو اللہ کا راز ہے اور اللہ

تعالیٰ اپناراز اس مخص کے پاس نہیں رکھتا، جواس راز کو جہاں چاہے لئے پھرے۔

# شیطان ان تین چیزوں برخوش ہوتا ہے:

زکر یانخشی نے حمدون قصار سے روایت کی کہ جب شیطان اور اس کی فوج اکھٹی ہوتی ہے' تو انہیں کسی بات پر اتن خوثی نہیں ہوتی ہجتنی کہ تین چیزوں پر ہوتی ہ:

(۱) اس مومن پر جومومن کوتل کر ہے۔

(۲) اس شخص پر بؤ کفر کی حالت میں مرے۔

(٣) اوراس دل پر جے فقر کا ڈر ہو۔

ابوجعفرالفرغانی نے جنید سے روایت کی کہ اے فقراء کی قوم! تہہیں لوگ اللہ کی اطاعت کی وجہ سے جانتے ہیں اور اللہ ہی کی خاطر تمہاری عزت کی جاتی ہے۔ لہذا جب تم اللہ کے ساتھ خلوت میں ہو' تو تمہیں سوچ لینا جا ہے کہ تہہیں کیسا ہونا جا ہے ؟

محمد بن عبدالله الفرعانى سے مروى ہے كہ كى نے جنيد سے سوال كيا كه آيا افتقار الى الله (الله كا طرف حاجت لے جانا) بہتر ہے أيا استغناء بالله بهى صحح معنوں ميں افتقار الى الله ہو تو استغناء بالله بهى صحح معنوں ميں يايا كيا توغنى بالله كمال كو يہنے جاتا ہے۔

لہذا ہم ینہیں کہہ سکتے کہ ان میں سے کون سا افضل ہے،افتقار یا غناء؟ کیونکہ بید دونوں ایسی حالتیں ہیں'جوایک دوسرے کے بغیر کمل نہیں ہوتیں۔

منصور بن عبداللہ نے جعفر سے روایت کی کہ رویم سے کسی نے بیسوال کیا کہ فقیر کی کیا تعریف ہے تو فر مایا : نفس کو احکام الہید میں چھوڑ دیتا۔

### فقراء کی صفات:

مروی ہے کہ فقیر کی تین صفتیں ہیں ا

(۱) راز خداوندی کومحفوظ رکھنا۔

(۲) الله کے فرضوں کواداء کرنا۔

(m)اورايخ فقر کي حفاظت کرنا۔

کسی نے ابوسعیدخراز سے پوچھا: امیروں کی مددفقراءکو کیوں نہیں پینچتی ؟ فر مایا: تین وجہ ہے:

- (۱) اميرون كا مال حلال طيب نہيں ہوتا۔
- (۲) توفیق ایز دی امیروں کے شامل نہیں ہوتی۔
- (m) فقراء کواللہ تعالیٰ آ ز مائش میں ڈ الے رکھنا جاہتا ہے۔

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موٹ علیا کی طرف وحی کی کہ جب تم فقراء کو دیکھو' تو ان سے اس طرح کی باتیں کروں 'جس طرح مالداروں سے کرتے ہو،اگر ایسانہیں کرتے تو جوعلم بھی میں نے تنہیں دیا ہے، اسے مٹی کے نیچے ڈال دو۔

ابوالدرداء سے مروی ہے کہ میں اس بات کو زیادہ پسند کرتا ہوں کمحل سے گر کر چور چور ہو جاؤں ، بجائے اس کے کہ میں مالداروں کی مجلس میں بیٹیوں ،اس لئے کہ میں نے حضور شُائِینَا کم کوفر ماتے سا:

مردوں کی ہم نشینی سے بچا کرو کسی نے عرض کیا ایا رسول الله مَالْتَیْجَا مرد ہے کون ہیں؟ فرمایا : مالدارلوگ۔

(حلية الاولياء:٢/٢٥٣)

کسی نے رہے بن خیثم سے کہا کہ بھاؤ چڑھ گئے ہیں! فرمایا: ہم اللہ کے ہاں اس سے زیادہ حقیر ہیں کہ ہمیں بھوکا رکھے۔اللہ تعالیٰ تواپنے دوستوں کو بھوکا رکھتا ہے۔

ابراہیم بن ادھم سے مروی ہے کہ ہم نے فقر ما نگا' تو مالداری نے ہمارااستقبال کیا ،لوگوں نے مالداری ما نگی' تو فقر نے ان کااستقبال کیا۔

# فقیر کیاہے؟

سی نے بیخیٰ بن معاذ سے کہا کہ فقر کیا ہے؟ فرمایا فقر کا ڈر۔ پھر پوچھا کہ مالداری کیا ہے؟ فرمایا :اللہ کے پاس امن حاصل کرنا۔

الجریری نے ابن الکرین سے روایت کی کہ سچافقیر مالداری سے پر ہیز کرتا ہے ،اس ڈر سے کہ کہیں مالداری داخل ہو کراس کے فقر کوخراب نہ کر دے۔

کسی نے ابوحفص سے پوچھا فقیراپے رب کے پاس کیا لے کر جائے؟ فرمایا کہ فقیر کواپنے رب کے پاس فقیر کے سوااور کون سی چیز لے کر جانا جاہئے؟

مروی ہے کہ اللہ تعالی نے موی اللہ کی طرف وحی جھیجی کہ کیا تو یہ جا ہتا ہے کہ قیامت کے دن تمہاری نیکیاں تمام لوگوں کی نیکیوں جتنی ہوں؟ عرض کیا: ہاں! جیا ہتا ہوں ہے تھم ہوا: مریض کی عیادت کیا کرو، فقراء کے کیڑوں سے جو کیں نکالا کرو۔

اس پرموی طایع نے ہر ماہ میں سات دن مقرر کر دیئے۔ جن میں وہ فقراء کے ہاں چکر لگاتے ، ان کے کپڑوں سے جو کیں نکالتے اور مریضوں کی عیادت کرتے۔

# جوہری باتیں:

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ پانچ باتیں نفس کے جوہر ہیں :

(۱) مختاج جواظهار مالداری کرتا ہو۔

(۲) بھوكا جو ظاہر كرتا ہوكہ وہ سيرشكم ہے۔

(۳)غمز ده جوخوشی کااظهار کرتا ہو۔

(۳) و فیخص جس کی کسی سے عداوت ہے، مگراس سے محبت کا اظہار کرتا ہو۔

(۵)و پخص جودن کوروز ہ رکھتا ہے اور نماز میں کھڑے کھڑے رات گذار دیتا ہے، مگر کمزوری ظاہر نہیں ہونے دیتا۔

بشرین حارث سے مروی ہے کہ سب سے افضل مقام یہ ہے کہ انسان قبر تک فقر پرصبر کرنے کاعزم بالجزم کرے۔

ذوالنون سے مروی ہے کہ بندے پراللہ کی ناراضگی کی علامت یہ ہے کہ بندہ فقر سے ڈرتا ہو۔

شبل سے مروی ہے کہ فقر الی اللہ کی اونی علامت یہ ہے کہ اگر کسی کے پاس ساری دنیا ہواور پھر وہ اسے ایک دن میں خرچ کرڈالے،اس کے بعد اگر اس کے دل میں بیرخیال پیدا ہو کہ اگر وہ ایک دن کی خوراک رکھ لیتا (تو بہتر ہونا)'تو بہ فقر نمیں۔ فقر وغنی میں افضل کون ہے؟

استادابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ لوگوں نے اس پر بحث کی کہ فقر وغنی میں کون ساافضل ہے؟ مگر میر ہے زدیک افضل یہ کہ سالہ تعالی استادابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ لوگوں نے اس کی گذر ہو سکے، پھر اللہ تعالی اسے اس روزی پر قائم رکھے۔

ابو محمد کیلین سے مروی ہے کہ میں نے ابن جلاء سے فقر کے متعلق سوال کیا 'تو پہلے تو آپ خاموش رہے۔ یہاں تک کہ لوگ چلے گئے۔ پھر آپ اپنی جگہ پر جا کر تھوڑی دیر کے بعد واپس آئے اور فرمایا کہ میرے پاس چار دانگ (دانگ ۲ ما

درہم) تھے۔اس لئے مجھے اللہ سے شرم آئی کہ میں فقر کی بات کروں ،آپ نے جاکر کسی کووہ درہم دیدئے ،اس کے بعد بیٹھ گئے اور فقر پر گفتگوفر مائی۔

فقیر فقر کہلوانے کا کب حق دارہے؟

ابراہیم بن المولد سے مروی ہے کہ میں نے ابن الجلاء سے پوچھا کہ فقیر کب فقیر کہلانے کاحق دار ہوتا ہے؟

فرمایا: جب فقر میں سے پچھ بھی اس پر باقی نہ رہے۔ (بعنی فقر کا وہم و گمان بھی اسے نہ آئے) میں نے عرض کیا ہیہ کسے ہوسکتا ہے؟ فرمایا: جب وہ بی خیال کرے کہ اسے مقام فقر حاصل ہے 'تو در حقیقت اسے بیہ حاصل نہیں ہے اور جب وہ بی خیال کرتا ہے کہ فقر اسے حاصل نہیں' تو در حقیقت اسے بیہ حاصل ہے۔

> مروی ہے کہ صحیح فقریبی ہے کہ فقیرا پنے فقر میں اللہ تعالیٰ کے سواکسی کے ساتھ مستغنی نہ ہو۔ عبداللہ بن مبارک سے مروی ہے کہ فقر کے ہوتے ہوئے مالداری کا اظہار کرنا فقر سے بہتر ہے۔

بنان مصری سے مروی ہے کہ میں بیٹھا ہوا تھا اور ایک نو جوان میر ہے سامنے تھا کہ ایک شخص نے درہموں کی ایک تھیلی لاکر اس کے سامنے رکھ دی ،نو جوان نے کہا: مجھے اس کی ضرورت نہیں! اس شخص نے کہا: اسے مسکینوں میں بانٹ دو، جب رات ہوئی تو میں نے اسے وادی میں اپنے لئے پچھ ڈھونڈتے دیکھا، میں نے کہا: جو پچھ تمہارے پاس تھا، اگر تو اس میں ہے۔ اپنے لئے پچھرکھ لیتا' تو اچھا تھا، کہنے لگا: مجھے معلوم نہ تھا کہ میں اس وقت تک زندہ رہوں گا۔

ابوحفص سے مروی ہے کہ بہترین چیز'جس سے انسان اپنے ولی تک پہنچ سکتا ہے ، یہ ہے کہ ہر حالت میں اور ہر وقت بندہ اپنی حاجات اللہ کے پاس لے جائے ، ہر حالت میں سنت پر کار بندر ہے اور حلال ذریعہ سے روزی حاصل کرے۔ مرتعش سے منقول ہے کہ فقیر کے لئے مناسب نہیں کہ اس کی ہمت اس کی موجودہ حالت سے آگے نکل جائے۔ ابوعلی الروذ باری کی بہن فاطمہ ان سے روایت کرتی ہیں کہ چارآ دمی اپنے اپنے زمانہ میں ہوئے ہیں۔

ان میں ایک نہ تو اپنے بھائی بندوں سے کوئی چیز لیتا اور نہ بادشاہ سے ،اور وہ یوسف بن اسباط ہیں ،انہیں اپنے والد کی وراثت سے ستر ہ ہزار درہم ملے تھے، مگر انہوں نے اس میں سے بچھ بھی نہیں لیا ،اپنے ہاتھ سے محبور کے پتوں کی چٹائی بنا کرروزی کھاتے تھے۔

دوسرا شخص 'اپنے بھائیوں اور سلطان دونوں سے لے لیا کرتا تھا اور وہ ابواسخی فزاری ہیں ، جو پچھوہ اپنے بھائیوں سے لیتے ، اسے وہ ان لوگوں پرخرچ کیا کرتے 'جن کا لوگوں کوعلم نہ ہوتا اور وہ عبادت میں لگے رہنے کی وجہ سے حرکت نہ کر سکے بتھے اور جو پچھ بادشاہ سے لیتے اسے اہل طرسوں کی طرف بھیج دیتے ۔۔

اور تیسر المخض 'اپنے بھائیوں سے تولیتا ، مگر بادشاہ سے نہ لیتا تھا اور وہ عبداللہ بن مبارک ہے ، اپنے بھائیوں سے پچھ لے کراس کے بدلے میں انہیں بھی پچھ دیتے ۔

اور چوتھا شخص' بادشاہ ہے لے لیتا اور بھائیوں سے نہ لیتا تھا اور وہ مخلد بن سین تھے، وہ فر مایا کرتے : بادشاہ احسان تو نہیں جتا تا اور بھائی احسان جتاتے ہیں۔ استادا بوعلی د قاق ہے حدیث

((من تواضع لغنى لاجل غناه ذهب ثلثا دينه)) (كشف الحفاء: ٤٤٤٤)

کے متعلق مروی ہے کہ ( یعنی جس شخص نے کسی مالدار کے سامنے اس کے مال کی وجہ سے تواضع کی اس کا دو تہائی دین جاتا رہا) بیاس لئے ہے کہ انسان نام ہے ول زبان اورنفس کا ،اگر اس نے نفس اور زبان سے تواضع کی تو دو تہائی وین سے ہاتھ دھو بیٹھے گا،اوراگراس کے ساتھ ساتھ اس نے دل ہے اس کی افضلیت کا اعقاد کرلیا تو پھراس کا سارا دین چلا جاتا ہے۔ ج**ارضروری با تیں:** 

مروی ہے کہ فقیر کے لئے فقر میں کم از کم چار چیزوں کا ہونا ضروری ہے:

(۱)علم جواس کی تدبیرکرے۔

(۲) پر ہیز گاری جواسے برے کاموں سے رو کے۔

(۳) یقین جواہے عمل کرنے پراکسائے۔

(۴) ذکرجس ہے اسے انس محسوں ہو۔

مروی ہے کہ جس نے فقر کا ارادہ فقر کے شرف کی وجہ سے کیا'وہ فقیر مرا ( اور اسے کچھ حاصل نہ ہوا، کیونکہ وہ لوگوں میں فقیرمشہور ہونا جا ہتا تھا ) اور جس نے فقر کواس کئے اختیار کیا کہ وہ اللہ کے سواکسی اور چیز کے ساتھ مشغول نہ ہو'و ہغنی مرا۔ مزین سے مروی ہے کہ اللہ کی طرف جانے کے طریقے آسان کے ستاروں سے بھی زیادہ تھے، مگر طریق فقر کے سوا کوئی اورطریقہ باقی نہ رہااوریمی صحیح ترین طریقہ ہے۔

حسن بن علی نوری سے روایت کرتے ہوئے فر ماتے ہیں کہ فقیر کی تعریف یہ ہے کہ محاجی کے وقت اے سکون ہواور جب اس کے یاس کچھ ہو تو وہ دوسروں کودے دے۔

منصور بن عبداللد سے مروی ہے کشبلی سے فقر کی حقیقت کے متعلق سوال کیا او فرمایا: اس کی حقیقت بیا ہے کہ فقیر اللہ کے سوائسی اور چیز کے ساتھ استغنام محسوس نہ کر ہے۔

### فقرمحتاجی کا نام ہے:

- منصور بن خلف مغربی سے مروی ہے کہ ابو ہل خثاب بیرنے مجھ سے کہا کہ فقرمحاجی اور ذلت کا نام ہے۔ میں نے کہا نہیں، بلکہ مختاجی اور عزت ہے، پھر کہا کہ فقرمختاجی اور تواضع ہے، میں نے پھر کہا نہیں، بلکہ مختاجی اور بلندی ہے۔ ابوعلی دقاق ہے کسی نے آنخضرت مُلَاثِیْلُم کے ارشاد

تسوف كارنسانيلينيا المناهج الم

((كاد الفقران يكون كفرا)) (بيهقى: ٢٦١٢)

مخیاجی قریب ہے کہ گفر بن حائے۔

کے متعلق سوال کیا' تو انہوں نے فرمایا کسی چیز کی آفت اوراس کی ضداس چیز کی فضیلت اور قدر کے مطابق ہوا کرتی ہے۔ چنانچہ جو چیز فی نفسہ افضل و بہتر ہے، اس کی ضد اور آفت اس قدر ناقص درجہ کی ہوتی ہے .. مثلاً ایمان اشرف ترین خصلت ہے۔اس لئے اس کی ضد کفر ہے۔الہذا جب فقر پر کفر کا خطرہ قرار پایا و معلوم ہوا کہ فقرا شرف ترین خصلت ہے۔ جنید سے مروی ہے کہ جب تو کسی فقیر سے ملے 'تو اس سے عاجزی کے ساتھ مل ، کیونکہ وہ اس سے انس محسوں کر ہے گا ،ا ہے علم کے ساتھ نیمل ' یعنی اپنی علمیت جماتے ہوئے اس سے سوالات نہ کر ، کیونکہ اس سے وحشت ہوگی۔

میں نے عرض کیا: اے ابوالقاسم! کیا کسی فقیر کوعلم ہے وحشت ہوتی ہے؟ فرمایا: ہاں! جب فقیر صحیح معنوں میں فقیر ہو اورتو اپناعلم اس پر پھینکنا جا ہے' تو وہ اس طرح پکھل جاتا ہے، جس طرح سکہ آگ میں پکھل جاتا ہے۔ مظفرالقرمسینی سے مروی ہے کہ فقیروہ ہے جس کی اللہ کے پاس کوئی حاجت نہ ہو۔

استاد ابوالقاسم سے مردی ہے کہ اس عبارت میں ان لوگوں کے لئے جو بظاہران الفاظ کوسنیں اور صوفیاء کے معانی سے خبر نہ رکھتے ہوں' تھوڑ اسااشکال ہوسکتا ہے۔البتہ اس عبارت میں قائل کا اشارہ اس بات کی طرف موجود ہے کہ فقیراس حالت کو پہنچ جاتا ہے کہ ہرقتم کا مطالبہ اور سوال ساقط ہو جاتا ہے اور فقیر کے اینے اختیار کی کلیۂ نفی ہو کروہ ان امور پر راضی ہوتا ہے، جن کوحق تعالیٰ اس پر جاری کرتا ہے۔

ابن خفیف ہے مروی ہے کہایے آپ کوکسی چیز کا مالک نہ قرار دینا اور کسی صفت کواپنی طرف منسوب نہ کرنا' فقر ہے۔ فقر کے ثمرات:

ابوحفص سے مروی ہے کہ کسی شخص کا فقراس وقت تک حقیقی فقرنہیں ہوسکتا، جب تک اس کے نز دیک دنیا لینے سے زیادہ محبوب نہ ہواور سخاوت بینہیں ہے کہ مالدارمفلس کودے، بلکہ سخاوت یہ ہے کہ مفلس مالدار کودے۔

ابن الجلاء سے مروی ہے کہا گر تواضع 'شرف والی چیز نہ ہوتی ' تو فقیر کو بیتھم دیا جاتا کہ چلتے ہوئے اکثر کر چلو۔ یوسف بن اسباط سے مروی ہے کہ چالیس سال ہو گئے ہیں اور آج تک میرے پاس ایک سے زائد قیمص نہیں رہی۔ صوفیاء میں سے ایک سے منقول ہے کہ میں نے دیکھا کہ قیامت قائم ہے۔

کسی نے کہا کہ مالک بن دینار اور محمد بن واسع کو جنت میں داخل کرو ،اب میں دیکھنے لگا کہ ان میں کون ساھخض پہلے داخل ہوتا ہے ، دیکھا کہ محمد بن واسع پہلے داخل ہوئے ، میں نے اس کا سبب پوچھا' تو جواب ملا کہ اس کے پاس صرف ایک قیص تھی اور مالک بن دینار کے پاس دوقیصیں تھیں۔

محمد مسوحی سے مروی ہے کہ فقیروہ ہے جھے اپنی ذات کے لئے کسی سبب کی ضرورت ہو۔

سہل بن عبداللہ سے پوچھا کہ فقیر کب راحت پاتا ہے؟ فرمایا : جب وہ اپنے موجودہ حال کے سواکس اور چیز کونہ دیکھے۔ یجیٰ بن معاذ کی موجودگی میں فقراورغن کا ذکر چھڑا' تو فرمایا : قیامت کے دن' نہ فقر کا وزن ہوگا' نہ غنی کا ،صرف صبر و شکر کا وزن ہوگا اور کہا جائے گا کہ اس شخص نے شکر اور صبر کیا۔

مروی ہے کہ اللہ نے اپنے کسی نبی کی طرف وی بھیجی کہ اگرتم بیمعلوم کرنا چاہتے ہو کہ میں تم سے کہاں تک راضی ہوں' تو تمہیں بیدد کیمنا چاہئے کہتم سے فقراء کہاں تک راضی ہیں۔

زقاق سے مروی ہے کہ جوفقر میں صاحب تقوی نہیں 'وہ حرام خور ہوگا۔

مروی ہے کہ سفیان توری کی مجلس میں فقراء استغناء باللہ کے سبب یوں معلوم ہوتے تھے بھیے امراء ہوں۔ ابو بکر طاہر سے مروی ہے کہ فقیر کے لئے بیتکم ہے کہ اسے کسی چیز کی رغبت نہ ہواور اگر ضروری ہی رغبت کرنی پڑ جائے' تو کفایت سے زیادہ اسے کسی چیز کی رغبت نہیں ہونی چاہئے۔

احدین عطاء نے کسی صوفی کے بیا شعار بڑھے:

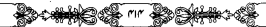
فقلت خلعة ساق حبه جرعا قلب يرى الفه الاعياد والجمعا يوم التزاور في الثوب الذي خلعا والعيد ما كنت لي مراى ومستمعا

قالوا غدا العید ماذا انت لابسه فقر و صبر هما ثوبای تحتهما احری الملابس آن تلقی الحبیب به الدهر لی مأتم آن غبت یا املی

لوگ کہتے ہیں کہ کل عید ہے 'تو کیا پہنے گا؟ میں نے کہا: اس محبوب کی خلعت پہنوں گا'جواپی محبت کے گھونٹ بلاتا ہے۔
ہے۔فقر اور صبر میرے وہ کپڑے ہیں، جن کے بنچ ایک ایبا دل ہے، جواپی محبوب کواپی لئے عیدین اور جعہ ہجھتا ہے،
زیارت کے دن مناسب ترین لباس' جھے تو پہن کر محبوب سے مط'وہ لباس ہے، جو محبوب نے تہمیں عطاء کیا ہے۔ اے میری
آرز و!اگر تو غائب ہوجائے' تو زمانہ میرے لئے ماتم کدہ ہے اور جب تک تو مجھے دکھائی دیتی ہے' تو میرے لئے وعید ہے۔
منقول ہے کہ بیا شعار ابوعلی روذ باری کے ہیں۔

فقرك بارے ميں صوفياء كے اقوال:

ابو برمصری سے سے نقیر کے متعلق بوچھا گیا او فرمایا فقیروہ ہے جوندکسی چیز کا مالک ہواورنہ مالک ہونے کی ،



خواہش کرتا ہو۔

ذ والنون مصری سے مروی ہے کہ تخلیط' یعنی کچھ نیک اعمال اور کچھ برے کے ہوتے ہوئے ہمیشہ اللہ کی طرف حاجت لے جانا' مجھے زیادہ پسند ہے، بجائے اس کے کہ میں ہمیشہ یا کبازر ہوں اور متنکبر بنوں۔

ابوعبداللہ الحصری سے مروی ہے کہ ابوجعفر حداد نے بیس ۲۰ سال اس طرح گذار دیئے کہ ہرروز ایک دینار کماتے اور فقراء پرخرچ کر دیتے اور روز ہے اور شام اور عشاء کی نماز کے درمیان نکلتے اور لوگ اپنے دروازوں سے ان کو پچھ خیرات دیتے۔

نوری سے منقول ہے کہ فقیر کی تعریف یہ ہے کہ جب اس کے پاس کچھ نہ ہو' تو اسے سکون ہواور جب ہو' تو وہ خرچ کر ڈالے اور اور وں کواینے او پر ترجیح دے۔

محمد بن علی الکتانی سے منقول ہے کہ مکہ میں ہمارے پاس ایک شخص تھا، جس نے چیتھڑ ہے پہن رکھے تھے اور وہ ہم سے میل جول بھی نہ رکھتا تھا۔ میرے دل میں اس کی محبت پیدا ہوگئ، مجھے اللہ نے حلال طریقے سے دوسودرہم دیئے ،جنہیں میں سے کراس کے پاس گیا اور اس کی جائے نماز کے کنارے پررکھ دیئے اور کہا کہ بیطل ذریعہ سے مجھے حاصل ہوئے ہیں۔ آپ انہیں اپنے کام میں لائیں۔

اس نے ترجیمی نگاہوں سے میری طرف دیکھا، پھر جو بات وہ مجھ سے چھپار ہاتھا،اس کو ظاہر کیا اور کہا: میں نے اللہ کے ساتھ مجلس کو فراغت کے ساتھ ستر ہزار دینار سے خریدا ہے،علاوہ جا گیراور غلے کے' تو ان چند درہموں کے ساتھ مجھے دھوکا دینا چاہتا ہے اور اس نے اٹھ کر ان کو بھیر دیا اور میں اٹھ کر چننے لگا اور جب وہ جارہا تھا' تو میں نے الی عزت نہیں دکھی اور ندا ہے جیسی ذلت دیکھی' جب میں انہیں چن رہا تھا۔

ابوعبدالله بن خفیف ہے مروی ہے کہ بالیس سال تک مجھ پرصد قہ فطروا جب نہیں ہوا' حالا نکہ خاص و عام میں میری بہت مقبولیت تھی۔

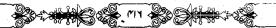
ابواحمد الصغیر نے ابوعبداللہ بن خفیف سے سوال کیا کہ ایک فقیر تین دن کا بھوکا ہے ، وہ نکل کر جاتا ہے اور لوگوں سے اس قد رخوراک مانگ لیتا ہے ، جواسے کفایت کر لے۔اس فقیر کے متعلق کیا کہا جائے گا؟ فرمایا : یہی کہا جائے گا کہ وہ گداگر ہے 'کھا وَ اور چپ رہو۔اگر اس درواز ہ سے کوئی فقیر آجائے تو تم سب کورسوا کر ڈالے۔

عبدالله بن علی الصوفی سے مروی ہے کہ کسی نے دقی سے سوال کیا اور میں سن رہا تھا کہ فقراء جب اپنے احوال میں ہوتے ہیں تو بارگاہ رب العزت میں گتاخی کر جاتے ہیں نہ کیسا ہے؟ تو فر مایا: ایسا کرنا ان کے لئے حقیقت سے علم کی طرف

تنزیل ہے۔

خیرالنساج سے مروی ہے کہ میں ایک مجد میں گیا، وہاں ایک نقیرتھا۔ جب اس نے مجھے دیکھا' تو مجھ سے چٹ گیا اور کہا: اے شیخ امیں بخت مصیبت میں ہوں ،کیا تو مجھ پر مہر بانی کرے گا؟ میں نے پوچھا کہ وہ مصیبت کیا ہے؟ کہا کہ میری فقر کے ساتھ آزمائش نہیں ہوتی اور میں عافیت دنیا کے ساتھ قوت پکڑ چکا ہوں، میں نے جود یکھا' تو اسے دنیا میں سے پکھ حصیملا تھا۔

ابو بكر وراق سے مروى ہے كه دنیا اور آخرت دونوں جہائوں میں فقیر کے لئے خوشخرى ہے۔ لوگوں نے ان سے اس كى وجہ پوچھى فرمایا: اس لئے كه دنیا میں بادشاہ اس سے خراج نہیں لیتا اور آخرت میں اللہ تعالیٰ اس سے حساب نہیں مانگے گا۔





# تضوف

استاد سے مروی ہے کہ ہرزبان میں صفائی قابل تعریف ہے اور گدلا پن جواس کی ضد ہے قابل مذمع ہے۔ ابوجیفہ سے مروی ہے کہ ہرزبان میں صفائی الله مُنافِید منظم الله مُنافِید منظم کے ایک باررسول الله مُنافِید منظم کر آئے تو آ ب کارنگ بدلا ہوا تھا 'فرمایا :
دھب صفو الدنیا وبقی الکدر

دنیا کی صفائی جاتی رہی اور کدورت باقی رہ گئی۔للہٰذااب ہرمسلمان کے لئے موت ایک تحفہ ہے۔

(طبرانی:۵۷۷۷)

استاد سے منقول ہے کہ یہ نام صوفیاء کے گروہ پر غالب آگیا۔ چنانچہ ایک آ دمی کے لئے کہا جاتا ہے۔ رجل صوفی اور جماعت کے لئے صوفیۃ اور اس شخص کو جواپنے آپ کو اس جماعت کے ساتھ ملانا چاہتا ہے، اسے متصوف کہا جاتا ہے، صوفی نہیں کہا جاتا اور جماعت کے لئے متصوفہ کالفظ استعال ہوتا ہے۔

#### لفظ تصوف كأماخذ

عربی زبان کی رو سے اس نام کی اصل کی شہادت'نہ قیاس سے ملتی ہے'نہ اشتقاق سے ، واضح امر تو یہی ہے کہ بینام لقب کی طرح ہے۔ اب رہے وہ لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ یہ لفظ صوف سے اور تصوف سے نکلا ہے، کیونکہ عربی میں جب کوئی صوف کا لباس پہنے نو اس کے لئے تصوف کا لفظ بولا جاتا ہے' تو یہ اس کے اشتقاق کی ایک وجہ ہو سکتی ہے ، مگر ان لوگوں کا مخصوص لباس صوف نہ تھا، البتۃ اکثر یہی پہنا کرتے تھے۔ دوسرا قول:

جن لوگوں نے بیکہا ہے کہ صوفی کا لفظ متجدر سول اللّٰہ کَالْیَّا کِی صفہ کی طرف منسوب ہے، تو بید درست نہیں 'کیونکہ صفہ کا اسم نسبت صفی آتا ہے، صوفی نہیں آتا۔

### تيسرا قول:

ان لوگوں کا قول' جواسے صفاء سے شتق بتاتے ہیں ، پیلنت کے لحاظ سے بعیداز قیاس ہے۔ نھا قول :

جن لوگوں نے بیکہا کہ بیصف سے مشتق ہے، بایں معنی کہ اللہ کی بارگاہ میں حاضری کا باعث ، بیلوگ اپنے دلوں کی وجہ سے صف اول میں ہیں تو بیہ معنی تو درست ہیں، مگر لغوی طور پرصف کا اسم نسبت صفی آتا ہے، صوفی نہیں آتا ، مزید برآں بیلوگ اس نام سے اس قدر مشہور ہو بچکے ہیں کہ ان کے قیمین کرنے میں نہ قیاس کی ضرورت پڑتی ہے اور نہ اشتقاق کی۔ تصوف کے معنی :

لوگوں نے تصوف کے معنی سے بحث کی ہے کہ اس کا کیامفہوم ہے اور اس پر بھی کہ صوفی کون ہے؟

ہرایک نے اس کی تشریح اپنے خیال اور ذوق کے مطابق کی ہے اور چونکہ ہمارا مقصد اختصار سے کام لینا ہے، اس لئے اگر ان تمام اقوال کا ذکر کریں، جو اس سلسلہ میں کہے گئے ہیں' تو ہم اصل مقصد سے دور ہو جا کیں گے، البتہ ہم چند اقوال کا ذکر اشارہ کے طور پر انشاء اللہ کریں گے۔

### ابومحمه جريري كاقول:

عبدالله بن علی اسمیمی سے مروی ہے کہ کسی نے ابو محمد جریری سے تصوف کے متعلق سوال کیا 'تو فر مایا : بیراعلی خلق میں داخل ہونے اور ہر قرلیل خلق سے نکلنے کا نام ہے۔

## *جبنيد كا*قول:

ابومحمد المرحثی سے مروی ہے کہ میرے شخ سے تصوف کے بارے میں پوچھا گیا' تو فرمایا کہ کسی نے جنید سے تصوف کے متعلق سوال کیا' تو میں نے انہیں یوں فرماتے سا کہ تصوف سے ہے کہ حق تعالی تخجے تیری ذات سے فنا کر دے اور اپنی ذات کے ساتھ زندہ رکھے۔

## حسين بن منصور كا قول:

ابوالفاتک سے مروی ہے کہ حسین بن منصور سے کسی صوفی کے متعلق پوچھا گیا 'تو فرمایا صوفی کی ذات یکٹا ہوتی ہے' نہ کوئی انسے قبول کرتا ہے اور نہ یہ اللہ کے سواکسی کوقبول کرتا ہے۔

# ابوحزه بغدادي كاقول:

ابو جزہ بغدادی سے مردی ہے کہ شیچ صوفی کی علامت یہ ہے کہ باوجود مالدار ہونے کے وہ فقیر بن جائے اور باوجود

ذی عزت ہونے کے حقیر بنے اور باو جود شہرت کے اپنے آپ کو چھپائے اور جھوٹے صوفی کی علامت یہ ہے کہ و وقتا جی کے بعد مالدار بنے بحقیر کے بعد عزت والا بنے اور گمنام ہونے کے بعد شہرت والا ہو۔

# عمر بن عثان مکی کا قول:

عمر بن عثان کی سے تصوف کے متعلق بوجھا گیا' تو فرمایا تصوف بیہ ہے کہ بندہ ہروفت اس حالت میں رہے' جواس کے لئے وقت کے مطابق بہتر ہو۔

# محد بن على قصاب كا قول:

محمد بن علی قصاب فرماتے ہیں تصوف وہ کریمانداخلاق ہیں، جو کریم زمانہ میں کریم آ دمی سے کریم لوگوں کے ساتھ ظہور پذیر ہوئے ہیں۔

## سمنون كاقول:

سمنون سے کسی نے تصوف کے متعلق دریافت کیا 'فر مایا تصوف بیر ہے کہ تو کسی چیز کا مالک نہ ہے اور نہ کوئی چیز تمہاری مالک ہے۔

# رويم كاقول:

رویم سے تصوف کے متعلق بوچھا گیا' تو فر مایا نفس کواللہ کے ساتھ چھوڑ دینا کہ جیسا جا ہے کرے۔

# جنير كاايك اورقول:

جنیدے یو چھا گیاتصوف کیا ہے؟ فرمایا: اللہ کے ساتھ ہوتے ہوئے تھے کی چیز کے ساتھ کوئی تعلق نہ ہو۔ رویم بن احمد بغدادی کا قول:

رویم بن احمد بغدادی سے مروی ہے کہ تصوف کی بناء تین چیزوں پر ہے جو یہ ہیں:

فقر وافتقا ركومضبوط بكرنابه

بذل وایثار کے ساتھ متصف ہونا

اور کسی چیز سے تعرض کرنے یا کسی چیز کے اختیار کرنے کو ترک کردینا۔

# معروف كرخى كاقول:

معروف کرخی سے مروی ہے کہ تصوف حقائق برعمل کرنے اورلوگوں کی چیزوں سے ناامیدی کا نام ہے۔

### حمدون قصار كا قول:

حمدون قصار سے مروی ہے کہ صوفیاء کی صحبت میں رہو۔ کیونکہ ان کے نز دیک بری باتوں کا عذر پیش کرنے کے لئے کئی طریقے ہیں اوران کے ہاں نیکی کی کوئی بڑی قدر ومنزلت نہیں کہ اس کی وجہ سے وہ تمہاری تعظیم کریں۔

حراز سے اہل تصوف کے متعلق پوچھا گیا' تو فرمایا بیہ وہ لوگ ہیں کہ جنہیں اللہ تعالی نے اپنے انعام سے سرفراز کیا اور وسیع پیانہ پر انعامات دیئے اور جب انہیں غیر اللہ سے روکا گیا' تو خود سے بھی گم ہو گئے۔ پھر تو انہیں ان کے باطن نے پکار کرکہا کہ لوگوں سے کہوکہ ابتم ہم پر رولو۔

جنید فر ماتے ہیں کہ تصوف جروقہرہے،اس میں کوئی صلح نہیں ہوتی۔

مروی ہے کہ اہل تصوف ایسے گھرانے کے لوگ ہوتے ہیں ، جن میں غیر داخل نہیں ہوسکتا۔

مروی ہے کہ تصوف حضور قلب سے ذکر کرنے اور س کر وجد میں آنے اور اتباع سنت کرتے ہوئے مل کرنے کا نام ہے۔ مروی ہے کہ صوفی کی مثال زمین کی ہی ہے کہ ہر بری چیز اس پر چینکی جاتی ہے، مگر اس میں سے ہر تسم کی خوبصورت نکات

مروی ہے کہصوفی کی مثال زمین کی سی ہے جے نیک اور بد کار دونوں روندتے ہیں.... بادل کی سی ہے جو ہر چیز کو سیراب کرتا ہے۔

مروی ہے کہ جب تم کسی صوفی کو دیکھو کہ وہ اپنے ظاہر کو درست کرنے میں بڑا اہتمام کرتا ہے توسیجھ لو کہ اس کا باطن خراب ہے۔

سہل بن عبداللہ سے مروی ہے کہ صوفی وہ ہے 'جواپنے خون کورائیگاں سمجھے اور اپنی ملکیت کی چیزوں کولوگوں کے لئے مباح سمجھے۔ لئے مباح سمجھے۔ نوری کا قول:

نوری فرماتے ہیں کہ صوفی کی تعریف ہے کہ اسے محتاجی کے وقت سکون ہواور اگر پھھ پاس ہو تو ایٹار کردے۔ کتانی کا قول:

کتانی فرماتے ہیں کہ تصوف اخلاق حسنہ کا نام ہے، جس کے اخلاق تم سے بہتر ہوں گے وہ صوفی ہونے میں بھی تم سے بہتر ہوگا۔

#### BANGE TO BONGS

### ابوعلی رو ذباری کا قول:

ابوعلی روذباری سے مروی ہے کہ مجبوب کے در پر ڈیرہ ڈال دینے کا نام تصوف ہے،خواہ وہ دھکے ہی کیوں نہ دے۔ نیز فرمایا کہ بُعد کی کدورت کے بعد' قرب (خداوندی) کی صفائی کا نام تصوف ہے۔

مروی ہے کہ ہدترین شخص بخیل صوفی ہے۔

مروی ہے کہ خالی ہاتھ ول کی خوش کا نام تصوف ہے۔

شلی سے مردی ہے کہ اللہ کے ساتھ غم کے بغیر بیٹھنا تصوف کہلاتا ہے۔

ابومنصور سے مروی ہے کہصوفی اللہ کی طرف سے اشارہ کرنے والا ہوتا ہے اور مخلوق تو ساری اللہ کی طرف اشارہ تی ہے۔

شبلی سے مروی ہے کہ صوفی مخلوق سے کٹ کرحق تعالیٰ کے ساتھ مصل ہوگیا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِنْ ﴾

میں نے شہیں خاص آنے لئے منتخب کرلیا ہے۔

(بیالفاظ کہہ کراللہ تعالیٰ نے مویٰ ملیلہ کو) ہرغیر سے منقطع کر دیا۔ گر پھر (جب مویٰ ملیلہ نے دیدار کی درخواست کی تو) فرمایا: لَنْ قَرَانِیْ تو مجھے ہرگزنہیں دیکھ سکتا (تا کہ اس کا اشتیاق بڑھے)۔

مروی ہے کہ صوفیاء حق تعالیٰ کی گود میں بچوں کی طرح ہیں۔( کیونکہ حق تعالیٰ ان کی تربیت بچوں کی طرح کرتا ہے)۔ نیز مروی ہے کہ تصوف جلا دینے والی بجلی ہے۔

مروی ہے کہ کا نئات کو د مکھنے ہے محفوظ رہنے کا نام نصوف ہے۔

رویم سے مروی ہے کہ جب تک صوفیاء (ایک دوسرے کواس کے عیوب پر تنبیہ کرکے )، آپس میں نفرت پیدا کرتے رہیں گئو ٹھیک رہیں گے، مگر جونبی انہوں نے آپس میں صلح کرلی (اور تنبیہ چھوڑ دی) ، توان میں کوئی بھلائی نہیں رہے گی۔

جریری سے مروی ہے کہ اپنے احوال کی مگہداشت اور پاس ادب رکھنے کا نام تصوف ہے۔

مزین سے مروی ہے کہ حق تعالی کی اطاعت کرنے کا نام تصوف ہے۔

ابوتراب خشی ہے مروی ہے کہ صوفی کے دل کوکوئی چیز میلانہیں کرسکتی مگراس ہے ہر چیز کو صفائی حاصل ہوتی ہے۔ مروی ہے کہ صوفی کوطلب (حق)نہیں تھکاتی اور نہ ہی سبب اسے بے چین کرسکتا ہے۔

ابو حاتم البحتاني سے مروى ہے كەكى نے ابونفر السراج سے تصوف كے متعلق سوال كيا 'تو فر مايا وہ لوگ ميں '

جنہوں نے اللہ تعالیٰ کو ہر چیز پرتر جیح دی ہے۔الہذا اللہ تعالیٰ نے بھی ان کو ہر چیز پرتر جیح دی ہے۔

واسطی سے مروی ہے کہ صوفیاء کے اشارے ہوا کرتے تھے، پھر ترکات بن مگر اب توبید حسرت بن کررہ گئے ہیں۔ وفی کون ہے؟

نوری ہے کسی نے صوفی کے متعلق پوچھا' تو فر مایا : صوفی وہ ہے، جس نے ساع سنا اور ان ذرائع کو پسند کیا۔ (جواللہ تک لے جائیں )۔

ابونفر السراج سے مروی ہے کہ کسی نے حصری سے کہا کہ آپ کے نزدیک صوفی کون ہے؟ فر مایا : جے نہ زمین التحائے موادر نہاس پر آسان سامیہ کئے موالیعنی اس قدر محویت کا عالم مو)۔

استاد ابوالقاسم ہے مروی ہے کہ حصری کا اشارہ محویت کی حالت کی طرف ہے۔

مروی ہے کہ جب صوفی کے سامنے دو حالتیں 'یا دوخلق آئیں اور دونوں اچھے ہوں' تو وہ بہتر کواختیار کرتا ہے۔

# صوفياء كانام صوفياء كيون يرا؟

خبلی سے پوچھا گیا کہ صوفیاء کا نام صوفیاء کیوں پڑا؟ فرمایا: اس کئے کہ ان میں ان کے نفوں کا حصہ باتی رہ گیا تھا اوراگراپیانہ ہوتا' توبینام ان کے ساتھ نہ چٹتا۔

# صوفی کا کیا مطلب ہے؟

ابونھرالسراج سے مروی ہے کہ ابن جلاء سے پوچھا گیا کہ صوفی کا کیا مطلب ہے؟ فرمایا بسی علم میں اس کے معنی نہیں پائے جاتے ،مگر اس کی تعریف یوں کی جاتی ہے: صوفی ایسا فقیر ہوتا ہے 'جو کسی فتم کے اسباب پر اعتاد نہ کرتا ہو۔ مکانیت کی قید کے بغیر اللّٰد تعالیٰ کے ساتھ رہے ،حق سجانہ و تعالیٰ اسے ہر مکان و حالت کے علم سے عافل نہیں رہنے دیتا۔ اس لئے اسے صوفی کہا جاتا ہے۔

کسی کا قول ہے کہ تصوف جاہ جلال کے ساقط کرنے اور دنیا و آخرت میں رسوائی پانے کا نام ہے۔ ( یعنی انہیں اللہ کے سواکسی چیز سے کوئی سروکار نہیں ہوتا۔ لہذا دنیا و آخرت کی کسی چیز میں کامیا بی نہیں چاہتے )۔

ابو یعقوب مزایلی سے مروی ہے: تصوف ایسی حالت کا نام ہے جس میں انسانی علامتیں فنا ہو جاتی ہیں۔ ر

ابوالحن سیروانی ہے مروی ہے کہ صوفی واردات کے ساتھ ہوتا ہے اوراد کے ساتھ نہیں۔

ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ اس سلسلہ میں بہترین قول یہ ہے کہ بیرا یک ایبا طریقہ ہے 'جو صرف ان لوگوں کے لئے موزوں ہے جن کی ارواح کے ذریعہ سے اللہ نے گند گیوں کو صاف کر دیا۔

تصوف كالسلامين المسلم ا

ایک روز انہوں نے فر مایا کہ اگرفقیر کے پاس سوائے روح کے کچھ بھی نہ ہواور وہ اپنی روح کو اس سلسلہ کے کتوں' لینی مخالفین کے سامنے پیش کرے' تو بھی کوئی کتا ( اسے قبول کرنا ' تو در کنار ) دیکھے گا بھی نہیں ( کیونکہ اللہ تعالیٰ ان کا حال مخالفین سے چھپائے رکھتا ہے اور مخالفین کے نز دیک ان کی روح نہایت حقیر ہوتی ہے )۔

استاد ابوہل صعلو کی ہے مروی ہے کہ تصوف (اللہ کی قضاء پر) اعتراض نہ کرنے کا نام ہے۔

حصری سے مروی ہے کہ صوفی معدوم ہونے کے بعد وجود میں نہیں آتا اور وجود میں آنے کے بعد معدوم نہیں ہوتا۔ استاد ابوالقاسم قشری ہے مردی ہے کہ حصری کے مذکورہ بالا قول میں اشکال پایا جاتا ہے۔ ان کا پیکہنا کہ معدوم ہونے کے بعد وجود میں نہیں آتا ،اس کے معنی میں ہیں کہ جب اس کی آفات فنا ہو جاتی ہیں ، تو پھرواپس نہیں اوران کا می کہنا کہ وجود میں آنے کے بعد معدوم نہیں ہوتا، اس کا پیمطلب ہے کہ جب وہ حق تعالی کے ساتھ مشغول ہوتا ہے تو مخلوق کے ساقط ہونے سے ساقط نہیں ہوتا۔لہذا حادثات اس پر اثر انداز نہیں ہو سکتے۔

مروی ہے کہ صوفی وہ ہے 'جوان احوال کی وجہ ہے ، جوحق تعالیٰ کی طرف سے اس پر ظاہر ہوں ، اپنی ذات ہے مستغنی اور یے خبر ہوتا ہے۔

مردی ہے کے صوفی اللہ تعالی کی تدبیر وتصرف کے سامنے مقہور ہوتا ہے اور عبودیت کے تصرفات کی وجہ ہے متور ہوتا ہے۔ مروی ہے کہصوفی میں تغیر نہیں آتا اور اگر آتھی جائے' تو اس میں میل نہیں ہوتا (پھر دل بھی صاف رہتا ہے )۔ ابو بكرالمصرى نے خراز سے روایت كى كەميں جمعہ كے دن قيروان كى جامع مىجد ميں تھا۔ ايك شخص كود يكھا كەصفوں میں چکر لگاڑ ہا تھا اور کہدر ہا تھا کہ مجھے کچھ خیرات کے طور پر دو، میں ایک صوفی تھا، اب کمزور ہو چکا ہوں ( یعنی اینی اصل حالت کو گھو چکا ہوں)۔

میں نے اسے یکھ دینا چاہا' تو اس نے کہا: جاؤ! میں اس قتم کی خیرات نہیں مانگتا (بلکہ اللہ کی راہ میں ایسی خیرات مانگتا ہوں' جو مجھے پھراپی حالت پر لے جائے ) اور اس نے وہ خیرات قبول نہیں گی۔

### ادب

الله تعالى كاارشاد ہے:

﴿ مَازَاعُ الْبَصَرُ وَمَا طَعْي ﴾ (النحم: ١٧)

آپ کی نگاہ نہ کچ ہوئی اور نہ کسی اور طرف کوہٹی۔

مروی ہے کہ اس سے مراد بارگاہ رب العزت کے آداب کا لحاظ رکھنا ہے۔

اورالله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ قُوْا أَنْفُسَكُمْ وَآهُلِيْكُمْ نَاراً ﴾ (التحريم: ٦)

اپنے آپ کواور گھر والوں کو آگ سے بچاؤ۔

ادب کا سیکھاناحق ہے:

ا بن عباس نے اس کی تفسیر یوں کی ہے کہ انہیں عقل منداور سمجھ دار بناؤ اور انہیں اوب سکھاؤ۔

حضرت عائشہ وہ انے رسول مَا اللہ اسے روایت کی کہ

یچ کا اپنے باپ پرحق ہے کہ وہ اس کا اچھا نام رکھے، اچھی دابیمقرر کرے اور اس کا ادب بہتر بنائے۔

(بیهقی:۸٦٦٧)

سعید بن المسیب کی حکایت ہے کہ جس مخص کو بیمعلوم نہیں کہ اس پر اللہ تعالیٰ کے کیا حقوق ہیں اور اللہ کے اوامر و

نواہی پر کاربند نہ رہا' تو وہ مخص ادب سے بے بہرہ ہے۔

روایت ہے کہ آنخضرت مَالَّيْنَا الله فرمایا

الله تعالى نے مجھادب سمهايا اوراچها ادب سكهايا ب- (كشف الحفاء: ١٦٤)



ادب ٔ درحقیقت نیک خصلتوں کے اجتماع کا نام ہے اور ادیب وہ مخص ہے ، جس میں نیک خصلتیں جمع ہوں۔ ای سے لفظ'' مادیہ'' لکلا ہے، جس کے معنی کھانے کے لئے جمع ہونے کے ہیں۔

لعنی دعوت یہ

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ بندہ اللہ کی عبادت کرنے سے جنت تک پہنچ جاتا ہے اور اللہ کی اطاعت میں ادب بجالانے سے اللہ تک پہنچ جاتا ہے۔

انہی سے مروی ہے کہ میں نے ایسے شخص کو دیکھا، جس نے نماز میں اپنا ہاتھ ناک تک لے جانا جا ہا، مگراں شخص نے اپنا ہاتھ پکڑلیا (اوراسے ناک تک نہ جانے دیا)۔

استاد سے مروی ہے کہ ابوعلی دقاق کا اشارہ اپنی طرف ہے، اس لئے کہ بیمکن نہیں کہ انسان اور کے متعلق بیمعلوم کرے کہ اس نے نماز میں اپنا ہاتھ کیڑلیا ہے۔

استادابوعلی کسی چیز کے ساتھ سہارانہ لگایا کرتے تھے۔ ایک دن آپ مجمع کے اندر تھے۔ آپ کے سہارے کے لئے کوئی چیز نہتی ۔ آپ کی بیٹھ کے پیچھے تکیہ رکھا گیا۔ گرآپ تکیہ سے تھوڑا ہٹ گئے۔ خیال ہوا کہ شاید آپ اس لئے ہٹ گئے کہ تک چیز نہتی ۔ آپ کی بیٹھ کے پیچھے تکیہ رکھا گیا۔ گرآپ تکیہ لگانائبیں چاہتا۔ اس کے بعد غور ہوا تو دیکھا کہ آپ کسی چیز کا سہارائبیں لیتے۔

احد بن محمد البصرى نے جلا جلى البصرى سے روایت كى كه تو حيد اليا موجب ہے جس سے ايمان (بالرسالة) واجب ہوجا تا ہے۔ للبذا جس كا ايمان نہيں' اس كى تو حيد بھى نہيں اور ايمان اليا موجب ہے جوشر بعت كو واجب قرار ديتا ہے۔ للبذا جس كى شريعت نہيں' اس كا نه ايمان ہے' نه تو حيد اور شريعت اليا موجب ہے' جس سے ادب واجب ہوتا ہے۔ للبذا جس كے باس ادب نہيں' اس كى نه شريعت ہے' نه ايمان اور نه تو حيد۔

ابن عطاء سے مروی ہے کہ ادب سے ہے کہ تو اچھے کاموں پر نگار ہے۔ کسی نے پوچھا: اس کا کیا مطلب ہے؟ فرمایا: یہ کہ تو اللہ کے ساتھ ظاہر و باطن میں ادب سے پیش آئے، جب تو الیا ہوگا، تو خواہ تو عجمی کیوں نہ ہو، ادیب کہلائے گا۔ پھر یہ شعر پڑھا:

اذا نطقت جاء ت بکل ملاحة وان سکتت جاء ت بکل ملیح جب بولتی ہے تو بھی ہر طرح کی ملاحت ظاہر ہوتی ہے۔

عبدالله الرازى نے عبدالله الجريرى سے روايت كى كه خلوت ميں بيٹھتے وقت ميں نے بيں سال اپنے پاؤں نہيں پھيلائے ،اس لئے كه الله تعالىٰ كے سامنے اچھے آ واب كالحاظ ركھنا بہتر ہے۔

استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جو مخص ادب کا لحاظ رکھے بغیر بادشاہ کی صحبت میں بیٹھے گا' تو اس کی جہالت اسے قتل کروادے گی۔

کسی نے ابن سیرین سے پوچھا کہ کون سے آ داب بندے کواللہ تعالیٰ کے زیادہ قریب کر دیتے ہیں؟ تو فر مایا :اللہ تعالیٰ کی ربوبیت کو جاننا،اس کی اطاعت گذاری کرنا،خوشی پراس کاشکریداداء کرنا اور مصیبت پرصبر کرنا۔

یکی بن معاذ سے مروی ہے کہ جب عارف باللہ اللہ تعالی کے ساتھ ادب کا لحاظ نہ رکھ توسیمھ لو کہ وہ ہلاک ہونے والوں کے ساتھ ہلاک ہوگیا۔

استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ادب کے ترک کردیئے سے انسان دھتکارا جاتا ہے۔ لہذا جس نے بساط ادب پر سوءاد بی کی ،اسے دروازے کی طرف دھکیل دیا جاتا ہے اور جس نے دروازے پر بے ادبی کی اسے دھکیل کر جانوروں کی دکھے بھال پرمقرر کردیا جاتا ہے۔

سی نے حسن بھری سے کہا کہ لوگ علم وادب حاصل کرنے کی طرف کثرت سے راغب ہورہے ہیں، ان میں سے دنیا میں ان میں کون ساعمل اللہ تک زیادہ پہنچا دینے والا ہے؟ فرمایا: تفقه فی اللدین، دنیا سے کنارہ کشی اور یہ جاننا کہ اللہ کاتم پر کیا حق ہے۔

یجیٰ بن معاذ سے مروی ہے کہ جس نے آ داب خداوندی کا لحاظ رکھا ،وہ ان لوگوں میں سے ہو گیا کہ جن سے اللّٰہ کو محبت ہے۔

سہل سے مروی ہے کہ صوفیاء نے اللہ تعالی کے احکام پر کار بندر ہنے کے لئے اللہ ہی سے مدوطلب کی ہے اور اللہ تعالیٰ کے لئے آ واب خداوندی پر ثابت قدم رہے ہیں۔

ابن مبارک سے مروی ہے کہ ہمیں زیادہ علم حاصل کرنے کے مقابلہ میں تھوڑا سا ادب حاصل کرنے کی زیادہ ضرورت ہے۔

ولید بن عقبہ نے ابن مبارک سے روایت کی کہ ہم نے ادب کی تلاش اس وقت کی جب سکھانے والے گذر چکے تھے۔ رخصاتیں : ابن

مروی ہے کہ تین خصلتوں کے ہوتے ہوئے انسان اجنبی نہیں معلوم ہوتا:

- (۱) مشکوک لوگوں ہے کنارہ کشی
  - (۲)حسن اوب
  - (۳) کسی کوایذ انه پہنچانا۔

اس سلسله ميل شخ ابوعبدالله مغربي في ميس سياشعارساك:

يزين الغريب اذا ما اغترب ثلاث فمنهن حسن الادب وثانيه حسن اخلاقه وثانيه حسن الحلاقه

### تین چیزیں زینت

جب کوئی مسافرسفر میں جائے 'ٹو تین چیزیں اس کی زینت ہوتی ہیں:

- (۱)حسن ادب
- ' (۲)حسن اخلاق
- (٣) شُکُوک اورتہمت کی باتوں سے بیخا۔

جب ابوحفص بغداد میں آئے تو جنید نے ان سے کہا: آپ نے اپنے مریدوں کوشاہی آ داب سکھار کھے ہیں۔اس پر ابوحفص نے جواب دیا: ظاہری حسن ادب باطنی حسن ادب کا آئیند دار ہے۔

عبداللہ بن مبارک سے مروی ہے کہ عارف باللہ کے لئے ادب ای طرح ضروری ہے، جس طرح مبتدی کے لئے تو بہ۔ منصور بن خلف مغربی سے مروی ہے کہ کسی صوفی کوکسی نے بادب کہا۔ اس پر اس نے جواب دیا: میں بے ادب نہیں ہوں۔ اس پر سوال ہوا کہ تھے کس نے ادب سکھایا؟ جواب دیا: صوفیاء نے۔

# اہل ادب تین قتم کے ہیں:

ابوحاتم البحتانی نے ابونصرالطوی السراج ہے روایت کی کہادب کے اعتبار ہے لوگ تین قتم کے ہیں۔

(۱) اہل دنیا' ان کے بیشتر آ داب، فصاحت و بلاغت، علوم اور بادشا ہوں کے ناموں اور عربوں کے اشعار کا یا د

#### ر کھنا ہیں۔

(۲) اہل دین ان کے بیشتر آ داب، ریاضت نفس، تادیب جوارح، حدود اللہ کی محافظت اور ترک الشہوات ہیں۔ (۳) اہل خصوصیت ان کے بیشتر آ داب، دلوں کو پاک رکھنا، راز ھائے الہیکا لحاظ، عہد کی وفا، حفظ وقت 'خواطر کی طرف عدم توجہ، طلب اور التجاء کے مواقع اوقات حضور (بدرگاہ رب العزت) اور قربت کے مقامات پرحسن ادب۔ سہل بن عبداللہ سے حکایت ہے کہ جس مخف نے اپنفس کوادب کے ساتھ مغلوب کرلیا' وہ مخف اخلاص کے ساتھ اللہ کا عبادت گذار ہوگیا۔

مروی ہے کدانبیاءاورصدیقین کے سواکسی کو کمال ادب حاصل نہیں۔

عبداللد بن مبارک سے مروی ہے کہ لوگ ادب کے متعلق بہت کچھ کہتے ہیں ' مگر ہم کہتے ہیں کہ ادب نفس کی معرفت نام ہے۔

شلی ہے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ بات کرتے ہوئے شرم وحیاءکوترک کر دینا ہے ادبی ہے۔

ذوالنون سے مروی ہے کہ عارف باللہ کا ادب ہر قتم کے ادب سے بلند ہے، کیونکہ جس سے اس کی جان پہچان ہے، یعنی حق تعالیٰ ، وہی اس کے دل کوادب سکھانے والا ہے۔

کسی صوفی کا قول ہے کہ حق سجانہ فرما تا ہے: جس شخص کو میں نے اپنے اساء وصفات میں غور وفکر کرنے پر لگائے رکھا، اسے میں نے ادب کا لحاظ رکھنے کا بھی تھم دیا۔ گرجس کے لئے میں نے اپنی ذات کی حقیقت کھول دی، میں نے اس کے لئے ہلاکت لازم قرار دے دی۔ اب تم ان سے جو چاہوا ختیار کرو، خواہ ادب یا عطب (ہلاکت)۔

مروی ہے کہ ایک دن ابن عطاء نے اپنے ساتھیوں کی موجودگی میں پاؤں پھیلا دیئے اور فرمایا کہ اہل ادب کے درمیان ہوتے ہوئے ادب ترک کردینا بھی ادب ہے۔

اس حکایت کی تا ئیداس صدیث سے ہوتی ہے، جس میں روایت کی گئی ہے کہ نی سُلُیْتُوَّا کے پاس ابو بکر وعمر عظی بیٹے سے کہ عثمان مُنْ اُنْ اَ کُنْ اَ کُنْ اَ اَ نِی رَان وُ هانب کی اور فر مایا کہ جس شخص سے فر شنے حیاء کرتے ہیں، کیا میں اس سے حیاء نہ کروں؟ (احر حه مسلم: ۲۶۰۱ حمد: ۲۶۰۹)

اس واقعہ میں آنخضرت مَنَّاتِیَّا نے اس بات کی تنبیہ کر دی کہ اگر چہ عثمان رٹائٹ کا احتر ام بڑا تھا۔ مگر آپ کی جو کیفیت ابو بکر وعمر بٹائٹ کے ساتھ تھی ،اس سے زیادہ دوتی اور بے تکلفی پائی جاتی ہے۔

یاشعارتقریبانی مفہوم کے ہیں

فی انقباض وحشمة فاذا صادفت اهل الوفاء والکرم
ارسلت نفسی علی سجیتها وقلت ما قلت غیر محتشم
مجھ میں انقباض واحترام پایا جاتا ہے، گر جب اہل وفاء وکرم سے صحبت ہوتی ہے تو اپنفس کواس کی طبیعت پر
چھوڑ دیتا ہوں اور پھر جو بھی کہنا ہوتا ہے، بے دھڑک کہد یتا ہوں۔

جنید سے مروی ہے کہ جب آپس میں صحیح محبت ہو جاتی ہے 'تو ادب کے شروط ساقط ہو جاتے ہیں۔

ابوعثان سے مروی ہے کہ جب آپس میں صحیح محبت پیدا ہوجاتی ہے تو مصاحب پر پاس ادب رکھنا اور بھی ضروری ہو

جا تا ہے۔

نوری سے مروی ہے کہ جس نے غلبہ احوال کے وقت ادب کا لحاظ ندر کھا، اس کی حالت (وقت نہیں بلکہ) اللہ تعالیٰ کی مقت ، بیعنی ناراضگی کا سبب ہے۔

ذوالنون سے مروی ہے کہ جب کوئی مرید (جومبتدی ہے) ادب کا خیال نہیں رکھتا' تو وہ لوٹ کرو ہیں پہنچ جاتا ہے، جہاں سے چلاتھا۔

استاد ابوعلی دقاق نے الله تعالی کے فرمان

﴿ وَآيُّوْ بَ إِذْنَادَى رَبَّهُ آيْنَى مَسَّنِيَ الضُّرُّ وَٱنْتَ ٱرْحَمُ الرِّحِمِيْنَ ﴾ (الانبياء: ٨٣)

کی تشریح یوں کی کہ ایوب الیہ نے اد حمنی اس لئے نہیں کہا کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کو خطاب کرتے ہوئے پاس ادب رکھا۔ اس طرح عیسیٰ علیہ اے کیا، جب گذارش کی

﴿ إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ ﴾ (المائده:١١٨)

اگرتوان کوعذاب دے تو وہ تیرے ہی بندے ہیں۔ نیزعرض کیا:

﴿ إِنْ كُنِّتَ قُلْتُهُ فَقَدُ عَلِمْتَهُ ﴾ (المائده:١١٦)

''اگر میں نے کہا ہوگا' تو اے اللہ! مختبے اس کاعلم ہے۔''

حضرت عيسى مَايِنِهِ نے پاس ادب رکھتے ہوئے لم اقل (میں نے نہیں کہا) منہیں کہا۔

ابوالطیب بن فرحان نے 'جنید سے روایت کی کہ صالحین میں سے ایک مخص جمعہ کے دن میرے پاس آیا اور کہا کہ میرے ساتھ ایسے فقیر کو بھیجے' جو مجھے خوش کرے اور میرے ساتھ کچھ کھائے۔ میں نے ادھرادھرنظر دوڑائی تو 'ایک فقیر کو میں نے فاقہ کی حالت میں دیکھا اور اسے بلا کر کہا: اس شیخ کے ساتھ جاؤ اور اسے خوش کرو۔ وہ چلا گیا۔

ابھی تھوڑی دیر ہوئی تھی کہ وہ مخص آگیا اور کہا: اے ابوالقاسم! اس فقیر نے تو صرف ایک لقمہ کھایا اور نکل گیا۔ میں نے کہا: تم نے کوئی گستاخی کا کلمہ کہا ہوگا۔ اس نے جواب دیا: میں نے تو اسے پچھنہیں کہا۔ میں نے جونظر دوڑائی 'تو فقیر وہاں بیٹھا ہوا تھا۔ میں نے اسے کہا: تم نے اس کی خوشی پوری کیوں نہیں کی ؟ فقیر نے کہا: اے میرے آقا! میں کوفہ سے نکل کر بغداد پہنچا اور اس عرصہ میں میں نے پچھنہیں کھایا۔ میں نہیں چاہتا تھا کہ فاقہ کی وجہ سے آپ کی موجودگی میں کوئی بے

ادبی ہوجائے۔ جب آپ نے خود ہی مجھے بلایا' تو مجھے خوشی ہوئی کہ آپ نے ہی پہل کی۔ لہذا میں چلا گیا۔ حالانکہ میں اپنی فاقہ کی حالت کے بدلے جنت پر بھی راضی نہ تھا۔

جب میں اس کے دسترخوال پر بیٹھا'تو اس نے ایک لقمہ میرے لئے بنایا اور کہا کھا و ، بیا ایک لقمہ میرے نز دیک دس بزار درہم ہے بھی زیادہ محبوب ہے۔ جب میں نے اس کے بیالفاظ سے'تو میں سمجھ گیا کہ وہ بدون ہمت انسان ہے۔ اس کے میں نے اس کے میاتھ کھانا کھانے سے اجتناب کیا۔ بیس کر جنید نے کہا: میں نے تو بچھے پہلے ہی کہ دیا تھا کہ تم نے اس کے میاتھ ہے ادبی کی ہوگی۔ اس محف نے اس پر کہا کہ اے ابوالقاسم! میں تو بہ کرتا ہوں۔ اس پر ابوالقاسم نے اس فقیر کو پھر اس کے میاتھ جانے اور اسے خوش کرنے کو کہا۔





# صوفیاء کے سفر کے احکام

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُ كُمُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾ (يونس:٢٢)

خدا ہی ہے جو تہیں خشکی اور تری میں سیر کرا تا ہے۔

# سفر کی دعاء:

علی الاز دی نے ابن عمر سے روایت کی کہ نبی مُناتِیْز اسفر کے لئے نکلتے وقت اونٹ پر بنیٹھ جاتے 'تو تین بارتکبیر کہتے ، یہ پیڑھتے :

﴿ سُبُحَانَ الَّذِي سَخَّرَلَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِيْنَ وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُوْنَ ﴾ (الزحرف: ١٣) پاک ہے، وہ خدا جس نے ان جانوروں کو ہمارے لئے متخر کر دیا، حالانکہ ہم میں اس کی طاقت نہ تھی اور ہم سب اپنے پروردگار کی طرف لوٹے والے ہیں، پھر فر مایا:

﴿ اللهم انا نسالك في سفرنا هذا البر والتقوى، ومن العمل ما ترضى، وهون علينا سفرنا ، اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل والمال ،اللهم اني اعوذ بك من وعثاء السفر، وكآبة المنقلب، وسوء المنظر في المال والاهل ﴾

''اے اللہ ہم اس سفر میں تم سے نیکی اور پر ہیزگاری مانگتے ہیں اورا پیے عمل کی درخواست کرتے ہیں ، جیے تو پہند کرے۔ اے اللہ! ہمار ساتھی ہے اور گھر میں تو ہی ہمارا ساتھی ہے اور گھر میں تو ہی ہمارا ساتھی ہے اور گھر میں تو ہی ہمارا جانشین ہے۔ اے اللہ! میں تم سے سفر کی تکالیف اور واپسی کے اندوہ اور مال اور اہل میں برے منظر سے تجھے سے پناہ طلب کرتا ہوں۔

اور جب سفر سے واپس آت و بھی یہی الفاظ کہتے اور ان پران الفاظ کا اضافہ کرتے: آیبون تائبون لربنا حامدون ہم والیس آنے اور تائب ہونے پراپنے رب کی حدوثنا بیان کرتے ہیں۔

(مسلم:۱۳٤۲، ابو داؤد:۹۹۹)

استاد ہے مروی ہے: چونکہ صوفیاء کے گروہ میں سے بہتوں کی یہی رائے ہے کہ سفراہتیار کرنا چاہئے۔اس لئے ہم نے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے اس کے لئے الگ باب باندھا ہے، صرف اس کے کہ سفر کی ان کے ہاں بوی قدرو قیمت ہے۔

صوفیاء سفر کے لحاظ سے مختلف ہیں۔ بعض لوگ ایک جگہ پر مقیم رہنے کوسفر پرتر جیج دیتے ہیں اوران لوگوں نے سوائے فرض ،مثلاً حج کے کسی اور کام کے لئے سفر اختیار نہیں کیا۔ بیلوگ بالعموم مقیم ہی رہے ،مثلاً جنید 'سہل بن عبداللہ، ابو پر بیر بسطامی اور ابوحفص وغیرہ ۔

بعض نے سفر کوتر جیج دی اور مرتے دم تک سفر میں رہے،مثلا ابوعبدالله مغربی ابراہیم بن ادھم وغیرہ۔

بہت سے ایسے بھی ہیں، جنہوں نے ابتدا میں اور حالت شاب میں بہت سفر کیا، مگر بعد میں سفر ترک کر دیا، مثلاً ابو عثان حمری اور شلی وغیرہ۔

ان سب کے الگ الگ اصول تھے، جن پر انہوں نے اپنے طریقہ کی بنار کھی۔

# سفر کی قسمیں

سفر کی دونشمیں ہیں:

(۱) بدن کاسفر میعنی ایک جگه سے دوسری جگه نتقل مونا

(٢) دل كاسفر كين ايك صفت سے دوسرى صفت كونتقل مونا۔

بدن کا سفر کرنے والے ہزاروں کی تعداد میں ہیں، دل کا سفر کرنے والے بہت کم ہیں۔

استادابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ نیشا پور کے باہرا کی بستی ہے، جس کا نام فرخک ہے۔ وہاں صوفیاء کے ایک شخ رہا کرتے تھے۔اس علم میں ان کی تصانیف بھی ہیں۔ان سے کس نے پوچھا: شخ صاحب! کیا آپ نے بھی سنر کیا ہے؟ فرمایا: کیا تم زمین کے سفر کے متعلق بوچھتے ہوئیا آسان کے سفر کے متعلق؟ زمین کا سفرتو میں نے نہیں کیا ،البتہ آسان کا کسا ہے۔

انبی سے مردی ہے کہ ایک روز ایک نقیر میرے پاس آیا۔ اس وقت میں مرومیں تھا اور کہا: میں دور دراز کا سنر طے کر کے آپ کے پاس آیا ہوں اور میرا مقصد صرف آپ کی ملاقات ہے۔ میں نے کہا: تمہارے لئے تو صرف ایک قدم کافی تھا۔ اگر اپنے نفس سے سفر کر لیتا۔

جس طرح ان کے حالات مختلف ہیں ،اس طرح سفر کے متعلق ان کی حکامیتی بھی مختلف ہیں۔

### وسبع سلطنت:

احف الہمدانی ہے مروی ہے کہ میں جنگل میں اکیلاتھا اور میں تھک گیا تھا۔ میں نے ہاتھ اٹھا کر کہا: اے رب! میں کمزور اور اپا بنج ہوں اور تمہارے پاس ضیافت کے لئے حاضر ہوا ہوں فوراً میرے دل میں خیال پیدا ہوا کہ کہیں ہے جواب نہ طے کہ مجھے کس نے بلایا تھا؟ اس پر میں نے کہا: اے رب! تمہاری سلطنت الی ہے، جہاں طفیلی کو برداشت کر لیا جاتا ہے۔ فوراً کسی نے بیچھے سے آواز دی۔ جب ادھر مڑا 'تو ایک بدوی سواری پرسوارتھا۔ اس نے جھے کہا: اے مجھے کہا: اے مجھے کہا: اے بھر کہا: کیا اس نے تمہیں بلایا ہے؟ میں نے کہا: مجھے معلوم نہیں۔ اس نے پھر کہا: کیا اس نے تمہیں بلایا ہے؟ میں نے کہا: مجھے معلوم نہیں۔ اس نے پھر کہا: کیا اس نے تمہیں بلایا ہے؟ میں نے کہا: مجھے معلوم نہیں۔ اس نے پھر کہا: کیا اس نے بیٹر کہا: کیا

﴿ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ (آل عمران: ٩٧) (جوسفر كي طاقت ركھ)

میں نے کہا: اس کی سلطنت وسیع ہے، طفیلی کی اس میں گنجائش ہے۔ اس نے کہا: کیا تو طفیلی ہے؟ کیا تو اونٹ کی خدمت کرسکتا ہے؟ میں نے کہا: ہاں۔اس پروہ اپنے جانور سے پنچا تر آیا اور مجھے دے کر کہنے لگا۔اس پرسفر کرو۔

محمد بن عبداللہ الصوفی نے محمد بن احمد النجار سے روایت کی کہ کمی فقیر نے کتانی سے درخواست کی کہ اسے وصیت کریں' تو فرمایا: کوشش کرو کہ ہررات کسی مسجد کے مہمان بنو۔ نیز اگر مروتو دومنزلوں کے درمیان ہی مرو۔

حکایت ہے کہ حصری سے مروی ہے: ایک باربیٹھنا ایک ہزار فج سے بہتر ہے۔

آپ کی مرادصرف بیتھی کہ اللہ کو حاضر سجھتے ہوئے ، ایک باراس طرح بیٹھنا کہ ہمت جمع ہوجائے ۔ قتم ہے کہ یہ ایسے ایک ہزار کامل جج سے بہتر ہے ، جس میں انسان اللہ سے غائب رہے ۔

### کثرت عبادت:

محمہ بن اساعیل فرعانی ہے مروی ہے کہ میں اور ابو بکر زقاق اور کتانی تقریباً بیں سال سفر کرتے رہے'نہ تو ہم کسی سے گھلا ملا کرتے اور نہ کسی ہوں جول رکھتے۔ جب کسی شہر میں پہنچتے اور وہاں کوئی بزرگ ہوتا " تو اس کے سلام کو چلے " جاتے ،رات تک اس کے پاس بیٹھتے اور پھر مبجد میں چلے جاتے۔

کتانی ابتداءرات سے لے کر آخرتک نماز پڑھتے رہتے اور قر آن ختم کرتے اور زقاق قبلہ رو ہو کر بیٹھ جاتے اور میں ایٹ کرسوچتار ہتا۔ پھر جب صبح ہوتی 'تو نماز عشاء کے وضو سے ہی صبح کی نماز ادا کرتے اور جب ہمارے درمیان کوئی اور انسان آ جاتا اور سویار ہتا 'تو ہم اس کواپنے سے افضل سیجھتے۔

### آ داب سفر:

عیسیٰ القصار سے مروی ہے کہ کسی نے رویم سے سفر کے آ داب کے متعلق سوال کیا 'تو فرمایا ۔ سفر کا ادب بیہ ہے کہ اس کا قدم اس کی ہمت سے آ گے نہ پڑے اور جہاں اس کا دل تھہر جائے ، وہی اس کی منزل ہو جائے۔

### وین سے عبرت:

مالک بن دینار سے حکایت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موٹ ملیلہ کی طرف وحی بھیجی کہلوہے کے جوتے اور لوہے کی لاٹھی بناؤ۔ پھر دنیا کی سیاحت کرواور آٹار اور عبرت کی باتیں تلاش کرو، یہاں تک کہ جوتا پھٹ جائے اور لاٹھی ٹوٹ جائے۔ دین سے بے رغبتی:

مروی ہے کہ ابوعبداللہ مغربی ہمیشہ سفر میں رہا کرتے اور آپ کے مرید آپ کے ساتھ ہوتے اور احرام میں ہوتے ، جب احرام ٹوٹ جاتا اور خدان کے لئے نہ کپڑا بنا جاتا اور خدان کے ناخن اور بال لیے ہوتے اور رات کے وقت ان کے مریدان کے چھچے چلا کرتے اور جب ان میں سے کوئی راستہ سے ایک طرف ہٹ جاتا تو آپ فرماتے: اے فلانے! دائیں طرف ہوجا۔ آپ اپنا ہاتھ کی ایسے کھانے کی طرف نہ بڑھاتے تھے جس کی طرف کسی انسان کا ہاتھ بڑھا ہو۔ آپ کی خوراک کسی بوٹی کی جڑ ہوتی ، جسے ان کے لئے مہیا کیا جاتا۔

مردی ہے کہ ہروہ دوست جے تو کہے: اٹھوچلیں اور وہ پوچھے: کہاں؟ وہ دوست نہیں۔

اس کے ہم معنی پیشعر پڑھا جاتا ہے:

اذا استنجدوا لم یسالوا من دعاهم لایة حرب ام لای مکان جب کوئی شخص ان سے مدد مانگرا ہے تو وہ پکارنے والے سے بیسوال نہیں کرتے کہ کس جنگ کے لئے اور کس جگہ جانے کوتو ہمیں بلار ہاہے؟ •

### فرمانبرداری:

ابوعلی رباطی سے حکایت ہے کہ میں عبداللہ مروزی کی صحبت میں رہا۔ ان کی صحبت میں میرے آنے سے پہلے ان کا دستور تھا کہ وہ زادراہ اور سواری کے بغیر جنگل کونکل جاتے۔ جب میں ان کی صحبت میں آگیا' تو جھے فرمایا: تو حاکم بنتا پند کرے گا'یا میں حاکم رہوں۔ میں نے عرض کیا: آپ ہی حاکم رہیں۔ فرمایا: پھر تہہیں اطاعت کرنی ہوگی۔ میں نے کہا: بی ہاں۔ پھر آپ نے ایک تھیلا لیا' اس میں زادراہ رکھا اور اسے اپنی پشت پر اٹھایا۔ جب میں یہ کہتا کہ یہ تھیلا مجھے دہ بیجے' تا کہ میں اسے اٹھاؤں۔ فرماتے: میں حاکم ہوں اور تمہیں میری اطاعت کرنی چاہئے۔



رباطی سے مروی ہے کہ ایک رات بارش ہوئی اور آپ چادر لئے صبح تک میرے اوپر سامیہ کرتے رہے تا کہ میں بارش سے بچار ہوں۔ میں دل میں کہتا: کاش میں مرجاتا اور بینہ کہتا کہ آپ حاکم ہیں۔

### كامل صحبت:

پھر مروزی نے فرمایا: جب تو کسی انسان کی صحبت اختیار کرے کو اس کی صحبت میں اسی طرح رہ ،جس طرح میں تہاری صحبت میں رہتا ہوں۔

### تفيحت:

ایک نوجوان ابوعلی روذ باری کے پاس آیا۔ جب وہ جانے لگا او کہا: کیا شیخ کچھ فرمانا چاہتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: اے نوجوان! صوفیانہ تو وعدہ سے اکھٹے ہوتے ہیں اور نہ مشورہ کر کے جدا ہوتے ہیں۔

## انسان مختاج نہیں:

مزین سے روایت ہے فرماتے ہیں کہ میں ایک دن ابراہیم خواص کے ساتھ سفر میں جارہا تھا کہ ایک بچھوکوان کی ران پر دوڑتا دیکھا۔ میں نے اٹھ کراسے مارنا چاہا، گرآپ نے جھے منع کر دیا اور فرمایا: اسے رہنے دو، کیونکہ ہر چیز ہماری مختاج ہے اور ہم کسی چیز کے مختاج نہیں۔

## قول

ابوعبداللہ نصبینی سے مروی ہے: میں نے تمیں سال سفر کیا اور میں نے نہ کبھی اپنی گڈری پر پیوند لگایا اور نہ میں کی ایسی جگہ گیا'جہاں مجھے معلوم ہو کہ میرا کوئی رفیق ہے اور نہ کسی کواس بات کی اجازت دی کہ میرے ساتھ چلتے ہوئے کوئی چیز ساتھ لے۔ نؤ کش

# نفسشى

صوفیاءاللہ اوراس کی مخلوق کے ساتھ حاضری کے تمام آ داب بجاہدہ سے حاصل کئے ہوئے ہوتے ہیں، پھر بھی ان کی کوشش ہوتی ہے کہ پچھے اور زیادہ حاصل کریں، لہذا انہوں نے اپنے نفوں کو سدھارنے کے لئے احکام سزکوشامل کرلیا۔
یہاں تک کہ وہ اپنے نفوں کو ان چیزوں سے نکال کرلے گئے، جن کے وہ روز مرہ کے عادی تھے اور انہیں معروف چیزوں کے چھوڑنے پر مجبور کیا، تاکہ وہ اللہ کے ساتھ الی حالت میں زندگی گذاریں کہ ان کا دنیا کی کسی چیز کے ساتھ نہ کوئی تعلق ہو اور نہ کوئی واسطہ ہو۔

بایں ہمدانہوں نے سفر میں ہوتے ہوئے بھی اپنے کسی وردکوترک نہیں کیا، کیونکدان کا بیعقیدہ ہے کہ رخصت (مثلاً سفر میں قصر کرنا) صرف ان لوگوں کے لئے ہے، جن کا سفر کسی حاجت یا ضرورت کی وجہ سے ہواور ہمیں اپنے سفر میں نہ تو کوئی کام ہے اور نہ کوئی مجور کی (لہٰذارخصت کیسی)۔

نصر آباذی سے مروی ہے کہ ایک بار میں جنگل میں گذرتے ہوئے کمزور ہو گیا اور اپنی جان سے مایوں ہو گیا کہ یکا یک میری نگاہ چاند پر پڑی، حالانکہ اس وقت دن تھا، پھر بھی میں نے چاند پر بیالفاظ لکھے ہوئے دیکھے:

﴿ فَسَيَكُفِيكُهُمُ الله ﴾ (البقره:١٣٧)

للذاميس نے اس تكليف كومعمولى مجما اوراسى وقت سے بير بات (لينى خرق عادات وكرامات) ميرے لئے واضح ہو

## مافر کے لئے جارچیزیں:

ابو يعقوب سوى سے مروى ہے مسافر كوسفر ميں جار چيزوں كى ضرورت ہوتى ہے:

(۱)علم جواس کی رہنمائی کرے۔

(۲) پر بیزگاری جواسے بربری بات سے روکے۔

(٣) شوق جوائ مطلوب تك يبني يراكسا تارب-

(م) خلق جواسے (اونی درجہ کے اخلاق سے) بچاتارہے۔

### سفر كوسفر كهنا:

مروی ہے کہ سفر کواس لئے سفر کہا گیا ہے کہ اس سے آ دمی کے اخلاق ظاہر ہوتے ہیں۔

کتانی کا بیدستورتھا کہ جب کوئی فقیریمن کوسنر کے لئے جاتا، پھر دوبارہ وہاں لوٹ کرآتا ہوہ اپنے مریدوں کو تھم دیتے کہ اس سے الگ رہیں۔

آپ بیاس لئے کیا کرتے کہ لوگ اس زمانہ میں دنیاوی مال ودولت کی خاطریمن کا سفرافتیار کیا کرتے تھے۔ کمال احتیاط:

مروی ہے کہ ابراہیم خواص سنریں اپنے ساتھ کوئی چیز نہ لے جاتے تھے، گر پھر بھی ان کے ساتھ سوئی اور مشکیزہ بیشہ رہتا ، سوئی کپڑوں کو بینے اور بیوند لگانے کے لئے کہ اگر کپڑا پیٹ جائے 'تو کہیں ستر نہ کھل جائے اور مشکیزہ طہارت کے لئے۔ آپ ان چیزوں کو دنیاوی تعلق کی چیزیں خیال نہ کرتے تھے۔ ابوعبداللدرازى سے منقول ہے كدوه فرماتے تھے كديس طرسوس سے نظے ياؤں نكلا۔ ميرے ساتھ ايك رفيق تھا۔ ہم چلتے چلتے ملک شام کی بہتی میں پہنیے تو ایک شخص میرے پاس جوتے لے کرآیا۔ گرمیں نے اسے قبول نہ کیا۔میرے ساتھی نے مجھے کہا: جوتا پہن لیں ، کیونکہ آ پتھک چکے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے یہ جوتا آ پکومیری وجہ سے عطا کیا ہے۔ میں نے یو چھا: وہ کیے؟ اس نے جواب دیا کہ میں نے اپنا جوتا آپ کی موافقت اور آپ کے حق صحبت کا لحاظ رکھتے ہوئے اتارا تھا۔

منقول ہے کہ ابراہیم خواص سفر میں جارہے تھے۔ آپ کے ساتھ تین اور آ دمی بھی تھے۔ آپ جنگل میں کسی مسجد میں پنچے اور وہاں رات گذاری ۔مبحد کا کوئی درواز ہ نہ تھا اورسر دی شدت کی پڑ رہی تھی ۔سب سو گئے ۔ جب صبح ہوئی' تو خواص کو دروازے پر کھڑا دیکھا۔ انہوں نے آپ سے اس کی وجہ دریافت کی او فرمایا: مجھے ڈرتھا کہ کہیں تمہیں سردی نہ لگے۔ اس لئے وہ رات بھروہاں کھڑے دہے تھے۔

### حالت بدل حانا:

منقول ہے کہ کتانی نے ایک بارانی والدہ سے حج کے لئے جانے کی اجازت جاہی۔انہوں نے اجازت دے دی اور روانہ ہو گئے۔ جنگل میں آپ کے کپڑے میں پیٹاب لگ گیا 'فرمایا: اس کا سبب یقیناً یہ ہے کہ میری حالت میں خلل پیدا ہو گیا ہے۔ للبذا آپ واپس روانہ ہو گئے۔ جب انہوں نے گھر پہنچ کر دیتک دی تو ان کی والدہ نے جواب دیا اور دروازہ کھولا، دیکھا'تو وہ دروازہ پربیٹھی تھی۔ آپ نے والدہ سے پوچھا کہ آپ یہاں کیوں بیٹھی ہیں؟ انہوں نے جواب دیا کہ جب سے تو گیا ہے' میں نے عہد کرایا تھا کہ جب تک تمہیں نہ دیکھ اوں گی' میں یہاں سے نہ جاؤں گی۔

ابراہیم بن المولد نے ابراہیم القصار سے روایت کی ہے کہ میں تنیں سال تک لوگوں کے دلوں کی اصلاح کے لئے سفرکرتا ریابه

منقول ہے کہ ایک شخص واؤد طائی کی ملاقات کے لئے گیا اور کہا: ابوسلیمان! مرت سے میرا دل جا ہتا تھا کہ آپ سے ملوں ۔ انہوں نے فرمایا کہ جب بدنوں اور دلوں دونوں میں سکون ہو' تو ملا قات کرنے میں کوئی حرج نہیں ۔ کیونکہ اس صورت میں ملاقات آسان ہوجاتی ہے۔

### بھوک سے نڈھال:

ابونفرصونی 'جونفر آباذی کے مریدوں میں سے تھے کوفر ماتے سنا: میں عمان کی بندرگاہ پرسمندر سے اترا 'تو مجھے بھوک نے نڈھال کر رکھا تھا۔ پھر میں بازار سے گذرر ہا تھا اور حلوائی کی دکان کے پاس سے گذرا 'جس میں پہلے کا بھنا ہوا گوشت اور مٹھا ئیاں تھیں۔ میں نے ایک شخص کو پکڑ کر کہا کہ مجھے پچھ خرید کر دو۔ اس نے جُواب دیا: کیوں خرید کر دوں؟ کیا میرے ذمے کوئی چیز ہے'یا مجھے تنہارا قرض اوا کرنا ہے؟ میں نے کہا: ضرور خریدنا پڑے گا۔ ایک شخص نے جھے باتیں کرتے دکھے لیا اور کہا: ارب ایسے چھوڑ دو۔ میں وہ شخص ہوں' جس پر تمہارے لئے مٹھائی کا خریدنا واجب ہے۔ مجھ سے مطالبہ کرو اور جو چاہوتھ کرو۔ پھراس نے مجھ جو پچھ میں چاہتا تھا' خرید کردیا اور وہ چلا گیا۔

## خيانت كي سزا:

منقول ہے کہ ابوالحسین مصری نے فر مایا بجھے طرابلس سے شجری کے ساتھ سفر کرنے کا اتفاق ہوا۔ ہم کی دنوں تک بغیر کچھ کھائے چلتے رہے۔ میں نے زمین پر پڑا ہوا ایک کدو دیکھا۔ اور میں کھانے لگا 'شجری نے میری طرف دیکھا، گر زبان سے کچھ نہ کہا۔ لہٰذا میں بچھ گیا کہ انہوں نے اسے براسم بھا ہے۔ میں نے اسے پھینک دیا۔ پھر ہمیں اللہ تعالیٰ نے پانچ دیار دلوائے اور ہم شہر میں آگے۔ میں نے دل میں کہا کہ آپ ہمارے لئے ضرور بچھ نہ بچھ خریدیں گے۔ گر آپ وہاں سے گذر گئے اور بچھ نہ بچھ خریدیں گے۔ گر آپ وہاں سے گذر گئے اور بچھ نہ خریدا۔

پھرآپ یہودیہ پنچ نیراستہ میں ایک گاؤں کا نام ہے تو فرمایا وہاں ایک عیال دارآ دی ہے جب ہم اس کے پاس جا کیں گئر آپ یہودیہ پنچ نیراستہ میں ایک گاؤں کا نام ہے نو فرمایا وہاں ایک عیال دارآ دی ہے جب ہم اس کے پاس جا کیں گئ تو وہ ہماری خدمت میں مشغول ہوجائے گا۔ میں یہ پانچ دیناراسے دے دیئے اور اس نے خرج کردیئے۔ اب وہاں کے لئے خرچ کرے۔ چنانچہ ہم وہاں پنج گئے اور آپ نے وہ دیناراسے دے دیئے اور اس نے خرج کردیئے۔ اب وہاں سے چلنے لگے او فرمایا : اب ابوالحسین ! کہاں جاتے ہو؟ میں نے عرض کیا کہ آپ کے ساتھ چلوں گا۔ فرمایا : بیس تم تو ایک کدو کی خاطر جھے سے خیانت کرتے ہواور میرے ساتھ رہنا چاہتے ہو، ایسا نہ ہوگا اور انہوں نے جمعے اپنے ساتھ لے جانے ساتھ اور انہوں دیار کردیا۔

## رزق سے بے اعتنا کی:

ابوعبداللد بن خفیف روایت کرتے ہیں کہ میں ابھی نوعمر ہی تھا کہ ایک فقیر مجھے ملا۔ اس نے مجھے دیکھا کہ بھوک نے مجھے نڈھال کر رکھا ہے۔ لہٰذاوہ مجھے اپنے گھر لے گیا اور گوشت کا ذا لقتہ بدلا ہوا تھا۔ اس نے مجھے ایک لقمہ دیا' جس سے مجھے بہت بدلا ہوا تھا۔ اس نے مجھے ایک لقمہ دیا' جس سے مجھے بہت

تکلیف ہوئی۔

فقیر میرے چہرے سے پہچان گیا اور شرمندہ ہوا۔ اس وجہ سے مجھے بھی شرمندگی ہوئی۔ لہذا میں وہاں سے چل پڑا اور فورا سفر کوروا نہ ہوگیا۔ میں نے اپنی والدہ نے میری مخالفت نہ کی اور فورا سفر کو جانے برضا مند ہوگئی۔ نہ کی اور میرے سفر کو جانے بررضا مند ہوگئی۔

چنانچہ میں فقیروں کی ایک جماعت کے ساتھ قادسیہ سے نکلا۔ گرہم راستہ سے بھٹک گئے اور جو پچھ بھی زاد راہ ہمارے پاس تھا، ختم ہوگیا اور ہم مرنے کے قریب ہو گئے۔ ہم ایک عرب قبیلہ کے پاس گئے، مگروہاں بھی پچھ نہ ملا۔ ہم نے مجور ہوکران سے چنددیناروں میں ایک کتا خریدا۔

انہوں نے اسے بھونا اور مجھے اس کے گوشت کا ایک طرادیا۔ جب میں کھانے لگا' تو میں نے اپنے حال پرغور کیا' تو مجھے خیال آیا کہ بیداس فقیر کوشرمندہ کرنے کی سزا ملی ہے۔ لہذا میں نے دل میں توبہ کی اور چپ رہا۔ پھر انہوں نے ہمیں راستہ بتلا دیا اور جا کر جج ادا کیا ،اس کے بعد میں اسی فقیر کے پاس واپس آیا اور اس سے معذرت جا ہیں۔



besturdubooks.wordpress.com

### للتحبث

الله تعالى كاارشاد ہے:

﴿ ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْهُمًا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ (التوبة: ٤٠)

آپ جب غار میں تھے، تو دو میں سے ایک آپ تھے اور اپنے ساتھی سے فرما رہے تھے غم نہ کھاؤ، اللہ

مارے ساتھ ہے۔

استادامام ابوالقاسم سے مروی ہے کہ جب اللہ تعالی نے ابو برصدیق کے لئے صحبت ثابت کر دی تو یہ بیان کر دیا كرة تخضرت مَالِينَةُ من ان يرشفقت كالظهاركيا، جس كمتعلق الله تعالى في فرمايا:

﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعْنَا ﴾

شریف آ دی اینے ساتھی پرشفیق ہوتا ہے۔

انس بن ما لک سے مروی ہے کہ حضور مُعَالَيْنَا نے فرمايا: ميں كب اسى دوستوں سے ملوں كا؟ صحاب نے عرض كيا: یا رسول الله کالنظام ارے والدین آپ کالنظم پر قربان موں! کیا ہم آپ کالنظم کے احباب نہیں ہیں؟ فرمایا: تم میرے اصحاب ہو، میرے احباب تو وہ لوگ ہیں۔ ' جنہوں نے مجھے نہیں دیکھا گر مجھ پر ایمان لائے ، مجھے ان لوگوں سے

طنے کا بہت شوق ہے۔ (احمد: ١٢٦٠١)

## صحبت کی اقسام:

محبت كي تين قسمين بين:

(۱) اینے سے او نیچ در ہے والے کی محبت ورحقیقت بیر خدمت گذاری ہوتی ہے۔

(۲) اپنے سے کم درجے والے کی صحبت'اس صحبت کا تقاضایہ ہے کہ متبوع (بڑے رہے والا) اپنے ساتھی کے ساتھ شفقت اور رحمت کے ساتھ پیش آئے اور تا لع کو چاہئے کہ وہ بڑے کی موافقت کرے اور اس کا احترام کرے۔ (۳) ہم پلہ اور ایک جیسے رتبہ کے لوگوں کی صحبت'اس کی بناء ایٹار اور فتوت پر ہوتی ہے۔

لبذا جو شخص اپنے رتبہ سے بڑے رتبہ والے شخ کی صحبت میں رہے 'تو اس کے لئے مناسب یہ ہے کہ ان پر کسی بات میں اعتراض نہ کرے اور جو بات ان سے ظاہر ہو، اس کی اچھی تو جیہ نکالے اور ان کے احوال پر ایمان رکھتے ہوئے انہیں قبول کرے۔

مروی ہے کہ کسی نے منصور بن خلف سے سوال کیا کہ آپ کتنے سال ابوعثان مغربی کی صحبت میں رہے؟ آپ نے ناراضگی سے ان کی طرف د کمچے کر فر مایا: میں تو ان کی صحبت میں نہیں رہا، بلکہ ایک مدت تک ان کا خادم رہا ہوں اور جب تم سے کوئی کم درجہ والا تمہاری صحبت میں رہے ' تو اس کی صحبت کے لحاظ سے تمہاری طرف سے خیانت ہوگی ، اگر تم اس کی حالت میں کسی قتم کی کی یاؤ' تو اس براس کو تنبیہ نہ کرو۔

### الحچى تاويل:

ابوالخیر تنیاتی نے جعفر بن محمد بن نصیر کولکھا' فقراء کی جہالت کا بارتم پر ہے، کیونکہ تم نے ان کوادب سکھانے کی بجائے اپنے نفول کی طرف توجہ دی، جس کی وجہ سے وہ غافل رہ گئے اور جب کوئی تمہارا ہم مرتبہ انسان تمہاری صحبت میں رہے' تو تمہارے لئے تیج راہ یہ ہے کہ تم اس کے عیوب سے آئکھیں بند کرلواور جو کام اس سے سرز د ہوں، جہاں تک ممکن ہو سکے، ان کی تم اچھی تاویل کرواور اگر تمہیں کوئی تاویل نہ ملے' تو تم اپنے نفس کی طرف نگاہ کرو، اس کو تہمت دواور اس کو ملامت کرو۔ نفس کی طرف نگاہ کرو، اس کو تہمت دواور اس کو ملامت کرو۔ نفس کی جیال:

احمد بن ابی الحواری سے مروی ہے کہ ابوسلیمان دارانی نے کہا : فلال شخص میرے دل میں جچانہیں۔ ابوسلیمان نے فر مایا میرے دل میں بھی وہ نہیں جچا۔ مگراے احمد! ہوسکتا ہے کہ بیتمہارے نفس کی جپال ہواوراس کی وجہ یہ ہے کہ ہم چونکہ خودصالحین میں سے نہیں ،اس لئے ہم ان سے محبت نہیں کرتے۔

## دوستی کی نظر

مروی ہے کہ ایک مخض ابراہیم بن ادھم کی صحبت میں رہا۔ جب وہ جدا ہونے لگا 'تو کہا :اگر آپ نے مجھ میں کوئی عیب دیکھا ہو'تو مجھ عنہ یہ کر دیجئے۔ ابراہیم نے فر مایا : میں نے تو تم میں کوئی عیب نہیں دیکھا۔ کیونکہ میں نے تمہیں دوتی کی نگاہ سے دیکھا اور میں نے تمہاری جو چیز دیکھی اسے اچھا جانا ،الہذا اپنے عیب کے متعلق کی اور سے پوچھو۔

BO CONTROL OF THE PRINT OF THE

ای معنی میں بیشعر پیش کیا جاتا ہے:

وعين الرضا عن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساويا دوتی کی نگاہیں (تمہارے) ہرعیب سے ہند ہوتی ہیں، مگر دشنی کی نگاہ برائیوں کو ظاہر کرتی ہے۔

حکایت ہے کہ ابراہیم بن شیبان نے فر مایا کہ ہم اس شخص کی صحبت میں نہ بیٹھا کرتے تھے، جو پہ کہتا ہے کہ یہ جوتا میرا ہے ( کیونکہ وہ فقیر ہی کیا؟ جوکسی چیز کواپی ملکیت بتائے )۔

ابونصر السراج نے ابواحمد القلانی سے روایت کی ہے کہ میں بھرہ میں کچھلوگوں کی صحبت میں رہا۔ ایک بار میں نے ان میں سے کسی سے کہا میراتهد کہاں ہے؟ اس پر میں ان کی نگاموں سے گر گیا۔

الدتی نے زقات سے روایت کی کہ میں جالیس سال سے ان لوگوں کی صحبت میں ہوں۔ میں نے ان کے پاس کوئی استعال کی چیز نہیں دیکھی، سوائے اس کے جمے وہ ایک دوسرے سے لیتے یا اس سے لے لیتے 'جوان سے محبت رکھتا ہواور تصوف میں جس مخص کے پاس تقوی اور پر ہیزگاری نہیں ،اس کے لئے تو صریح تھم یہی ہے کہ وہ حرام کھا تا ہے۔

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ایک شخص نے مہل بن عبداللہ ہے کہا کہ اے محمد! میں آپ کی صحبت میں رہنا جا ہتا ہوں۔انہوں نے جواب دیا کہ جب ہم میں ہے کوئی مرجائے گا' تو باقی رہنے والے کس کی صحبت میں رہیں گے؟ اس نے کہا:اللہ کی! آپ نے فرمایا: تو پھراہے ابھی ہے اس کی صحبت اختیار کرنی چاہئے۔

ا یک شخص مدت تک دوسرے کی صحبت میں رہا۔ پھرایک کے دل میں وہاں سے جانے کا خیال آیا اوراس نے اپنے ساتھی سے اجازت جابی تو اس نے کہا کہ اس شرط پر اجازت دیتا ہوں کہتو ہم سے او نیچے در ہے والے کے سوائسی اور کسی صحبت اختیار نہ کرے گا اور وہ خواہ ہم سے بلند مرتبہ ہی کیوں نہ رکھتا ہو، پھر بھی تو اس کی صحبت میں نہ جا، کیونکہ تو پہلے میری صحبت میں رہ چکا ہے۔اس پراس شخص نے کہا کہ میرے دل سے جدائی کا خیال زائل ہو گیا ہے۔

الدتی نے کتانی سے روایت کی کہ ایک مخص میری صحبت میں رہا اور اس کی صحبت میرے لئے نا گواری کا باعث تھی۔ میں نے اسے کوئی چیز تحفہ کے طور پر دی ، تا کہ جو ہو جھ میرے دل پر ہے ، زائل ہو جائے ۔ گر بوجھ بددستور رہا۔ اس پر میں اسے اپنے گھر لے گیا اور کہا: اپنا یاؤں میرے رضار پر رکھو۔ اس نے ایسا کرنے سے اٹکار کیا۔ میں نے -کہا: تم کوکرنا پڑے گا اور میں نے عہد کرلیا کہ جب تک جو بوجھ میرے دل پر ہے، رفع نہیں ہوگا، وہ اپنا یاؤں میرے رخسارے سے نہیں اٹھائے گا۔ جب بوجھ زائل ہو گیا' تو میں نے اس سے کہا: اب اپنا پاؤں اٹھالو۔

ابراہیم بن ادھم مصلوں کی کٹائی اور باغوں کی مگہبانی وغیرہ کاموں میں نوکری کرلیا کرتے اور جورقم مل جاتی اسے اینے ساتھیوں پرخرچ کر دیتے۔

### كمال عاجزي:

مروی ہے کہ ابراہیم اپنے ساتھیوں کی ایک جماعت کے ساتھ تھے۔ آپ دن کو کام کرتے اور جو کچھ کماتے اپنے ساتھیوں برخرج کردیتے۔ رات ہوتی 'تو ایک جگدا کھٹے ہوجاتے،سب روزہ رکھا کرتے تھے۔ ابراہیم اپنے کام سے دیر میں آیا کرتے۔ ایک رات ساتھیوں نے کہا: آؤ ہم اٹی افطاری اس کے بغیر بی کھالیں، تا کہ آئندہ سے وہ جلدی آیا کرے، لہذا وہ روزہ افطار کر کے سو گئے۔ جب ابراہیم واپس آئے 'تو انہیں سویا ہوا پایا۔

کہنے گئے: شایدان مکینوں کو کھانائیں ملا، گھر میں آٹا تھا۔ ابراہیم نے اسے لے کر گوندھااور آگ جلائی اور کو کلے جلائے، اس بروہ جاگ اٹھے۔ دیکھا کہ ابراہیم چولہا پھونک رہے ہیں اور آپ کا رخسارز مین سے لگ رہا تھا۔ انہوں نے جب دریافت کیا او فرمایا که میں نے سمجما کہ تہمیں افطاری کے لئے کوئی چیز نہیں ملی ، اس لئے تم سو محے اور خیال کیا جب انگارے روش ہو جاکیں تو تم لوگوں کو بیدار کروں۔اس پروہ لوگ ایک دوسرے سے کہنے گئے: ذراغور کرو کہ ہم نے ان سے کیا برتاؤ کیا اور بہم سے کیا برتاؤ کررہے ہیں؟

## صحبت کی شرائط:

مروی ہے کہ جب کوئی مخص ابراہیم بن ادھم کی محبت میں آتا' تو آپ اسے تین شرطیں پیش کرتے:

- (۱) خدمت وہی کریں گے۔
  - (۲)اذان وی دیں گے۔
- (٣) وہ تمام چیزیں جواللہ تعالی انہیں دے ان میں ان کا ای قدر فل ہوگا، جس طرح کسی اور کا۔
- ایک دن ان کے کسی ایک ساتھی نے کہا: میں ان شرائط پر یابندنہیں روسکتا۔ فرمایا: تمہارا سی کہنا مجھے بہت پند آیا

## صحبت اختیار کرنے میں احتیاط:

یوسف بن حسین سے مروی ہے کہ میں نے ذوالنون سے پوچھا کہ میں کس مخص کی محبت افتیار کروں؟ فرمایا: اس مخص کی محبت افتیار کرو، جس سے تم کسی ایسی بات کونہ چھپاؤ، جس کا تمہارے متعلق اللہ کوعلم ہے۔ قول:

سہل بن عبداللہ نے ایک مخص سے کہا: اگر تو درندوں سے ڈرتا ہے تو میری محبت میں نہ بیٹے۔

ابوالقاسم بن منہ نے بشر بن الحارث سے روایت کی کہ بروں کی صحبت سے نیکوں کے متعلق سوءظن پیدا ہوتا ہے۔ کمال اطاعت:

جنید سے مردی ہے کہ جب ابوحفص بغداد میں آئے تو آپ کے ساتھ ایک گئی شخص تھا، جو ہمیشہ خاموش رہتا۔ میں نے ابوحفص کے مریدوں سے اس کے متعلق بوچھا تو انہوں نے بتلایا کہ اس شخص نے ابوحفص پر ایک لا کھ درہم خرج کئے ہیں۔ پھرایک لا کھ درہم خرج کئے ۔ اس کے یاوجود ابوحفص نے اسے کلمہ کہنے کی اجازت نہیں دی۔ صحبت کے لواز مات:

ذوالنون سے مروی ہے: جب تو اللہ کی صحبت اختیار کرے تو تھے اس کے اوامر ونواہی کی موافقت کرنی چاہے اور مخلوق کی صحبت میں اس کی مخالفت کرنی چاہئے اور شیطان کی صحبت میں اس کی مخالفت کرنی چاہئے اور شیطان کی صحبت میں اس سے عداوت کرنی چاہئے۔

## تعلق مع الله:

کی مخص نے ذوالنون سے پوچھا کہ میں کس کی محبت اختیار کروں؟ فرمایا: ایسے مخص کی محبت اختیار کر کہ اگر تو بیار پڑے ' تو وہ تیری عیادت کرے اور اگر تو گناہ کرے ' تو کجھے معاف کرے ( یعنی اللہ )

## استاد پیرکی اہمیت:

استادابوعلی دقاق سے مردی ہے کہ اگر درخت خود روہواور کسی نے اسے لگایا نہ ہو' تو اس کے پیتے تو ٹکلیں گے ، مگر پھل نہ دےگا۔ یہی حال مرید کا ہے کہ اگر کوئی اس کا استاد (پیر) نہ ہوگا' جو اس کی تربیت کرے،اس سے کوئی بات بن نہ آئے گی۔ سلسلہ طریقت:

استاد ابوعلی سے مروی ہے کہ میں نے طریقت کی راہ نفر آباذی سے لی۔نفر آباذی نے شبلی سے شبلی نے جنید سے جنید سے معروف کرخی سے معروف کرخی نے داؤد طائی سے اور داؤد طائی کی ملاقات تا بعین سے ہوئی۔

قول:

انہیں ہے مروی ہے کہ میں جب بھی نصر آباذی کی مجلس میں گیا' تو پہلے عنسل کرلیا۔ پھرمجلس میں عاضر ہوا۔ کمال احترام:

استادابوالقاسم سے مروی ہے میں بھی ابتداء میں جب بھی استادابوعلی کی خدمت میں حاضر ہوا'تو روز ہ رکھ کر گیا اور جانے سے پہلے خسل کرلیا کرتا تھا۔ کی باران کے مدرسہ کے درواز بے پر حاضر ہوتا ، مگر درواز ہ سے واپس چلا آتا۔ کیونکہ میں ان کے پاس جانے سے مڑجاتا تھا اور اگر جرائت کر کے اندر چلا جاتا'تو مدرسہ کے وسط میں پہنچتے ہی سنسنی چھا جاتی۔ یہاں تک کہا گر جھے سوئی بھی چھودی جاتی'تو شاید میں اسے محسوس نہ کرتا۔

پھراگر کسی واقعہ کے لئے جو مجھ سے سرز دہوتا، میں بیٹھ جاتا 'تو مجھے اپنی زبان سے سوال کرنے کی ضرورت ہی نہ پڑھتی۔ ابھی بیٹھنے ہی لگتا کہ خود بخو دمیراواقعہ بیان کرنے لگ جاتے ہیں۔ میں نے کئی باریہ بات اپنی آنکھوں سے دیکھی۔ میں اپنے دل میں سوچا کرتا کہ اگر میرے زمانہ میں اللہ تعالی کسی شخص کو مخلوق کی طرف رسول بنا کر معبوث کرتا 'تو کیا ممکن تھا کہ میں اس رسول کی اس سے زیادہ دل سے عزت واحتر ام کرتا، جس قدر کہ میں ان کی عزت کرتا تھا۔ میرے تصور میں بھی یہ بات نہتی کہ یمکن ہوسکتا ہے۔

مجھے یا دنہیں کہ باوجودان کی مجلس میں کثرت سے آمدورفت رکھنے، پھران کے ساتھ تعلقات قائم ہوجانے کے بعد میرے دل پریہ بات گذری ہو'یا خیال ہی آیا ہو کہ میں ان پراعتراض کروں ، یہاں تک کہ آپ دنیا سے رخصت ہو گئے۔ بری صحبت سے بناہ:

خلف بن تمیم ابوالاحوس نے محمد بن العفر الحارثی سے روایت کی کہ اللہ تعالیٰ نے موی طیایا کو دی بھیجی کہ ہمیشہ بیدار و ہوشیار رہواور اپنے لیے دوست طلب کرواور جو دوست تمہاری خوشی میں تمہارے ساتھ موافقت نہیں کرتا، اسے اپنے سے دور ہنا دو، اور اس کی محبت میں ندر ہو، کیونکہ وہ تمہارے دل کو سخت بنادے گا اور وہ تمہارا دعمُن، ہے۔

میراکثرت سے ذکر کرو،اس سے میں تمہاراشکر کروں گا اور مزید مہر بانی کروں گا۔

الچی صحبت تلاش کرنے کی اہمیت:

عبدالله بن المعلم نے ابو بر الطمستانی ہے روایت کی کہ الله کی صحبت اختیار کرو، اگریہ نہ کرسکو تو پھر اس مخص کی محبت اختیار کرو، جے اللہ کی صحبت حاصل ہے تا کہ اس کی صحبت کی برکت سے تم اللہ عزوجل کی صحبت تک پہنچ جاؤ۔



## توحير

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَإِلَّهُكُمْ إِلَّهُ وَّاحِدٌ ﴾ (البقرة: ١٦٣)

تمہارااللہ ایک ہی ہے۔

## خوف الهي:

حضرت ابو مريره فالتؤس مروى بكدرسول مَا النَّيْمُ في فرمايا:

ہم سے پہلے لوگوں میں سے ایک شخص جس نے بھی کوئی نیکی نہ کی تھی ،سوائے اللہ کو ایک جانے کے اس نے اسپنے گھر والوں کو کہا: کہ جب میں مرجاؤں تو مجھے جلا دینا۔ پھر پیس کر کے آدھا حصہ خشکی میں اڑا دینا اور آدھا سمندر میں ،ایسے دن میں جب ہوا تیز چل رہی ہو۔

گھروالوں نے اس کے مرنے کے بعد ایسائی کیا۔اللہ تعالیٰ نے ہوا کو تکم دیا کہ جو پچھ تونے لیا ہے، نکالو۔ چنا نچہ وہ شخص اللہ کے سامنے پیش تھا۔اللہ تعالیٰ نے دریافت کیا کہ یہ جو پچھ تونے کیا کس لئے کیا؟ اس نے عرض کی تم سے شرماتے جوئے ،اس پراللہ نے اسے بخش دیا۔(احمد:۲۷)

### توحيد کے معنی:

استاد سے مروی ہے کہ ریکم لگانا کہ اللہ ایک ہے، توحید ہے۔

نیزیہ جاننا کیموئی چیز ایک ہے ، یہ بھی تو حید ہے ، چنانچیر بی کا محاورہ'' وحدت'' اس وقت بولا جاتا ہے ، جب تو کس کو وحدانت کی صفت کے ساتھ موصوف کر ہے۔

## لفظ توحيد...ايك تحقيق

جس طرح مروی ہے کہ جب تو کسی کو شجاعت کی طرف نسبت دے، عربی زبان میں اس کی گردان یوں ہوتی ہے۔

وحديحد فهو وأحدووحد ووحيد

اس طرح جس طرح مروی ہے: فرد فهوفار د و فرد و فرید.

احد دراصل' وحد' تھا۔ واؤ کوہمزہ (الف) سے بدل دیا گیا۔ بعض اوقات واؤ مفتوحہ کوہمزہ سے بدل دیا جاتا ہے۔ جس طرح واؤ مکسورہ اور واؤمضمومہ کوہمزہ سے بدل دیا جاتا ہے۔ اس طرح امراۃ اسماء بمعنی وساء ہے۔ جووسامہ سے نکلا

اہل علم کی زبان میں حق تعالی سجانہ کے واحد ہونے کا مطلب یہ ہے کہ جس کی تعریف میں وضع ورفع نہ پایا جائے۔ یعنی وہ اشیاء کو مرکب کر کے نہ بنا ہو، چنانچہ جب ہم انسان کو واحد کہتے ہیں' تو اس میں وضع ورفع دونوں پائی جاتی ہیں۔ کیونکہ ہم کہ سکتے ہیں کہ وہ انسان جو ہاتھ اور پاؤں کے بغیر ہے۔ لہذا یہاں انسان سے کسی چیز کا رفع (نفی) پایا گیا۔لیکن جل سجانہ تو '' یکنا'' ہے، برخلاف اس نام کے جو کسی ایسی چیز کے لئے وضع کیا گیا ہو، جو چندا شیاء سے مرکب ہو۔

بعض اہل تحقیق سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے واحد ہونے کا مطلب یہ ہے کہ نہ تو اس کی ذات کی تقسیم ہو سکتی ہے' نہ اس کی ذات کی مثال ہے' نہ صفات کی ، اور نہ ہی اس کے افعال اور مصنوعات میں اس کا کوئی شریک ہے۔ بتریں میں جس

## توحيد كي اقسام:

توحيد كي تين إقسام بين:

(۱) تو حیدالحق کلحق' یعنی الله تعالی کووا حد جاننا اور اوروں کو بتلانا کہ وہ واحد ہے۔

(۲) حق سبحانہ کامخلوق کو تو حید کی طرف نسبت دینا (تو حید الحق سبحانہ لکحق ) یعنی اللہ تعالیٰ کا بیفر مانا کہ اس کا فلاں بندہ موحد ہے اور اللہ تعالیٰ بندے کی تو حید کا خالق ہے۔

(۳) توحید الخلق للحق سجانهٔ بایں معنی که بندے کواس بات کاعلم ہے کہ اللہ الیک ہے اور بندے کا حکم لگانا اور بتلانا کہ ایک اللہ ہے۔

اس تیسری قتم کی توحید کے مفہوم کے متعلق صوفیاء کے مختلف اقوال ہیں۔

### توحيدكياسي؟

بوسف بن الحسين نے ذوالنون معرى سے روايت كى كدان سے كى نے توحيد كے متعلق سوال كيا ' تو فرمايا:

توحیدیہ ہے کہ تویہ جانے کہ اشیاء میں اللہ تعالی کی قدرت جاری وساری ہے، مرطبیعت کے طور پرنہیں (بلکہ اختیار کے طور پر) اور یہ کہ اللہ تعالی ہو اللہ جو جا ہا ہو کے طور پر) اور یہ کہ اللہ تعالی اشیاء کو پیدا کرتا ہے تو اس کے لئے اللہ تعالی کوکوئی کوشش یا زورنہیں لگا تا پڑتا (بلکہ جو جا ہا ہو

عمیا)۔ ہر چیز کی علت وسبب اس چیز کا بنانا ہے، کیکن اللہ تعالیٰ کے کاموں کی کوئی علت نہیں اور تمہارے ذہن میں خواہ کسی چیز کا بھی تصور آ جائے ، وہ اللہ کا تصور نہیں ہوگا۔

## توحيدي زبان:

عبداللہ بن صالح سے مروی ہے کہ جریری سے منقول ہے کہ علم تو حید کو بیان کرنے کے لئے وہ زبان جا ہے جو تو حید ان زبان ہو۔

## توحيد كے متعلق جنيد كا قول:

کی نے جنید سے توحید کے متعلق ہوچھا' تو فر مایا: جس کوتم ایک قرار دے رہے ہو (موحد) کمال احدیت کے ہوتے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے ،اس کی وحدانیت کی تحقیق کی وجد سے اسے میکن سجھنا توحید ہے۔ بایں معنی کہ وہ الیا واحد ہے، جس نے نہ کسی کو جنا اور نہ ناور بند کر ہوئے ہوئے ہے۔ نہ اسے کسی نے جنا' نہ اس کی کوئی ضد ہے اور نہ مثال اور نہ تشبید۔ بیسب بغیر تشبیہ، تکدیف اور بغیر تصویر و تمثیل کے ہے۔

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَّهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الشورى: ١١)

کوئی چیزاں جیسی نہیں اور وہ سمیع وبصیر ہے۔

جنیدی سے مردی ہے جب عظل مندوں کی عقلیں تو حید کے متعلق انتہا تک پہنچ جائیں توان کی انتہا جرت پر ہوتی ہے۔ جعفر بن محمد سے مردی ہے کہ جنید سے کسی نے تو حید کے متعلق سوال کیا تو فرمایا : کہ بیا یک عارف باللہ کے دل کی کیفیت ہے جس میں تمام آثار مث جائے ہیں اور اس میں لا تعداد معلومات کا مشاہدہ ہوتا ہے اور اللہ تعالی ویبا ہی رہتا ہے، جیبا از ل میں تھا۔

# توحيدك يانج اصول:

حصری سے مروی ہے: توحید کے متعلق ہمارے یا نچ اصول ہیں:

- (۱) برحادث شے کی نفی کرنا۔
- (۲) صرف فدائے قدیم کے ساتھ ہولیا۔
- (۳) بھائی بندوں سے علیحد گی اختیار کرنا۔
  - (۴) اینے مقام دمنزل سے جدا ہونا۔
  - (۵) برمعلوم ومجهول کوبجول جانا۔



اقوال:

منصور بن خلف مغربی سے مروی ہے کہ میں بغداد کی جامع مبحد 'یعنی جامع منصور کے محن میں تھا۔ اس وقت حصری تو حید پر گفتگو کر رہے تھے۔ کیا دیکھتا ہوں کہ دوفر شتے آسان کی طرف اٹھے۔ ایک فرشتے نے دوسرے فرشتے سے کہا: جسے پی شخص علم تو حید کہدر ہا ہے، وہ علم تو حید نہیں۔ تو حید پچھاور بھی ہے۔

منصور مغربی ہے مروی ہے کہ میں اس وقت بیداری اور خواب کے درمیانی حالت میں تھا۔

فارس سے مروی ہے: غلبہ حال کے وقت تمام وسائط بینی حادث اشیاء کوساقط کر دینا اور احکام خدا وندی (کی بجا آواری) کے وقت ، پھران وسائط کی طرف رجوع کرنا اوریہ جاننا کہ نیکیاں کسی قتم کی قسمت کوخواہ نیک ہو'خواہ بد، تہدیل نہیں کرسکتیں' توحید ہے۔

ابو بکر بن شاذان نے شبلی ہے روایت کی کہ تو حید ٔ در حقیقت موحد (اللہ) کی صفت ہے اور رسی طور پر موحد کا زیور ہے۔ تو حید فنا عِنْس کا نام ہے:

جنید سے نہ حید کے متعلق سوال کیا گیا' تو فرمایا۔ تو حید خاص یہ ہے کہ بندہ حق تعالیٰ کے سامنے ایک جسم مردہ کی طرح ہو۔ اللہ تعالیٰ کے اسکام قدرت اور اس کی تدبیروں کا تصرف اس میں جاری ہو، اس کا سبب یہ ہو کہ وہ اپنے نفس سے فنا ہو چکا ہے' نہ اسے بیخبر ہو کہ مخلوق اسے پکار رہی ہے اور نہ اس کی دعوت کے قبول کرنے کا خیال پیدا ہو۔

یے فنانفس اس لئے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے حقیقی قرب میں ہونے کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے وجود اور وحد انیت کی حقیقت کا اے علم ہو جائے اور فا یفس میہ ہے کہ اس کے تمام حس وحرکت ختم ہو چکے ہوں۔ اس لئے کہ حق تعالیٰ ان تمام امور میں جو اس بندے سے چاہتا ہے،خود اس کا ضامن وکفیل ہو۔ بایں طور کہ بندے کی انتہا لوٹ کر ابتداء کی طرف آ جائے اور وہ ایسا ہو جائے ،جیسا کہ وہ وجود میں آنے سے پہلے تھا۔

## قول:

## ِ رویت باری تعالیٰ کی حقیقت:

ابواکھن العنمری سے مروی ہے کہ ایک شخص نے مہل بن عبداللہ سے اللہ تعالیٰ کی ذات کے متعلق سوال کیا' تو فر مایا: کہ اللہ تعالیٰ کی ذات علم سے موصوف ہے' اس کی ذات کو کوئی اس طرح نہیں سمجھ سکتا کہ اسے اس پر اعاطہ حاصل ہواور نہ کوئی اسے اس دار دنیا میں آئکھوں سے دیکھ سکتا ہے اور اس کی ذات بغیر حد بغیر احاطہ اور بغیر حلول کے حقائق ایمان کے اندر

تیامت کے دن مخلوق کی نگاہیں اللہ تعالی کواپنے ملک اور قدرت میں ظاہری طور پر دیکھیں گی اور مخلوق اس کی ذات کی حقیقت معلوم کرنے سے عاجز ہے۔ گراللہ تعالی نے اپنی نشانیوں کے ساتھ اپنی ذات کا پہتہ بتا دیا ہے۔ چنانچہ دل اسے پچانتے ہیں ، گرعقلیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں۔مونین اے اپنی آنکھوں ہے دیکھیں گے ،گرنہ تو اس کی ذات کا حاطہ کر سکیں مے اور نہاس کی انتہا کو پاسکیں گے۔

### قول صديق طالفظ:

جنید سے مروی ہے کہتو حید کے متعلق بہترین قول وہ ہے، جو حضرت ابو بکر صدیق اللہ نے فرمایا کہ پاک ہے وہ ذات جس نے مخلوق کواپنے جاننے کی صرف ایک راہ بتائی ہے اور وہ یہ ہے کہ وہ اس کی معرفت سے عاجز ہے۔ قول صديق ي محقيق:

استاد ابوالقاسم مینید ہے مروی ہے ( ندکورہ بالا مقولہ میں ) ابو بکرصدیق بھٹن کی بیمرادنہیں کہ اللہ کی معرفت حاصل بی نہیں ہوسکتی۔ کیونکہ محققین کے نزدیک انسان کا مجزموجود چیز کے متعلق ہوتا ہے'نہ کہ معدوم چیز کے متعلق...مثلا ایا جج ' بیٹنے کی صفت سے (جوموجودتو ہے ، مر) اسے بطور کسب اور نعل کے حاصل نہیں عاجز ہوتا ہے۔ حالا نکہ بیٹنے کی صفت اس میں موجود ہوتی ہے۔

يبى حال عارف (بالله) كا ب كدوه الله تعالى كى معرفت سے عاجز موتا بـ حالانكدمعرفت اس ميں پائى جاتى بـ کیونکہ (عارف) کے لئے معرفت کا ہونا ضروری ہوتا ہے،البذا ان لوگوں کے نز دیک آخر کارمعرفت اللی کا ہونا ضروری ہوتا ہے اور معرفت کسیبہ جو ابتداء میں حاصل ہوتی ہے، اگر چہ وہ بھی در حقیقت معرفت ہی ہوتی ہے۔ گر ابو بکر صدیق نظافتنے نے معرفت ضروریہ کے مقابلہ میں کوئی کے شے شارنہیں کی ، بعینہ اس چراغ کی طرح جس پرسورج طلوع ہوکرا عی روشی ڈالے۔

جنیدے مروی ہے کہ وہ تو حید جوصوفیاء کاطر و امتیاز ہے، تمام اشیاء حادث کوچھوڑ کرخدائے قدیم کے ساتھ مشغول ہونا وطن (خواہ حسى ہو جيسے مكان خواہ معنوى مثلاً مقام ومرتبه ) سے نكلنا فنس كى محبوب اشياء سے منقطع ہو جانا اور معلوم و مجول شے کاترک کرویتا اور حق تعالی کا ان تمام کی جگد لے لینا۔

یوسف بن حسین سے مردی ہے جو بحرتو حید میں پر جاتا ہے جول جول وقت گذرتا جاتا ہے، اس کی پیاس برهتی

جای ہے۔ توحید کی تقسیم:

### قول:

محمد بن احمد الاصبهانی سے مروی ہے کہ ایک آ دمی نے حسین بن منصور کے پاس آ کر سوال کیا۔ وہ حق (تعالیٰ) کون ہے'جس کی طرف لوگ اشارہ کرتے ہیں؟ فرمایا: جوسب کی علت ہے، مگراس کی علت کوئی نہیں۔

### علم توحيد كابوجهه:

شبل سے مروی ہے: جوعلم تو حید کے ایک ذرہ سے بھی با خبر ہو گیا، اس پر اس قدر ہو جھ پڑ گیا کہ اب وہ ایک مچھر کا بو جھ بھی برداشت نہیں کرسکتا۔

### توحيد كالمعنى:

ابونھرالسراج ہے مروی ہے کسی نے جلی سے سوال کیا جق مفرد کی زبان میں تو حید مجرد کیا ہے؟ فر مایا بچھ پر افسوس ہے! جس شخص نے تو حید مجرد کی طرف اشارہ کیا، وہ شحوی (دو فراؤں کو مانے والا) ہے اور جس نے ایماء واشارہ سے کام لیا'وہ بت پرست ہے اور جس نے تو حید کے بارے میں گفتگو کی'وہ غافل ہے اور جو خاموگی رہا'وہ جابل ہے۔

جس نے بیخیال کیا کہ وہ توحیدتک پہنچ چکا ہے توسمجھ لواسے پچھ حاصل نہیں ہوا۔ جس نے وجد کا اظہار کیا 'وہ استغراق کو کھو چکا ہے۔ ہر چیز جس کاتم اپنے وہم وگمان سے امتیار کرسکواور اپنی عقلوں کے ذریعہ سے پورے صافی کے ساتھ تم اسے پالو ُوہ در حقیقت اللہ سے ۔ اس کا تعلق تمہارے ساتھ ہے ، وہ تمہاری طرح محدث اور مصنوع چیز ہے۔ خاص بندوں کی شخفیق:

یوسف بن حسین سے مروی ہے: خاص لوگوں کی توحیدیہ ہے کہ بندہ اپنے باطن 'وجداور دل میں اپنے آپ کو ایسا سمجھ 'جیسے وہ حق تعالیٰ کے سامنے کھڑا ہے۔ اس پر اللہ تعالیٰ کی تدبیر کے تصرفات اور قدرت کے احکام جاری ہیں۔ وہ بح توحید میں متعزق ہے، اس لئے وہ اپنے نفس سے فانی ہو چکا ہے اور اس کا احساس جاتا رہا ہے۔ کیونکہ حق سجانہ اس کے متعلق جوارادہ رکھتا ہے (اس کو پورا کرنے کا) خود ضامن ہے۔اس طرح بندے کی وہی حالت ہوگی ،جوحق سجانہ کے حکم کے حاری ہونے سے پہلی تھی۔

مروی ہے کہ تو حید حقیقی تو حق سجانہ و تعالی کاحق ہے اور مخلوق کی حیثیت تو ایک طفیلی کی ہے۔

نیز مروی ہے کہ''ی' کی نفی کردینا'تو حید ہے۔ لہذا یوں مت کھو''لی''(میرا)''بی'' (میری وجہ سے)''منی'' (جمھ سے )اور"الی" (میری طرف)۔

## توحيدتين چيزي مين

كى نے ابو بمرطمتانی سے سوال كيا كہ تو حيد كيا ہے؟ فرمايا . تين چيزيں ہيں :

توحيد موحداورموحد

رویم سے مروی ہے: دل سے بشریت کے آثار کا مٹادینا اور دل کا الوہیت کے ساتھ مشغول ہونا' توحید ہے۔ الله كاشكر كزاررها:

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے، ( آخر عمر میں ) اس وقت ان کی بیاری شدت اختیار کر چکی تھی' فر مایا:

جب سی بندے پراحکام خداوندی کی تقدیر جاری مور ہی مو، اس وقت اگروہ تو خید پر ثابت قدم رہے تو بداس کی علامت ہے کہ تا ئیدایز دی اس بندے کو حاصل ہے۔

پھرانہوں نے اس کی مزید تشریح کرتے ہوئے اپنی حاجت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: اگر اللہ تعالیٰ کی قدرت کی تینجی احکام کے جاری کرنے میں تجھے کلڑے کلڑے بھی کردے اور تو اس پر بھی حامدوشا کررہے تو بہتو حیدہے۔

شلی سے مروی ہے: جس شخص کواس بات کا تصور بھی آ جائے کہ اس کے پاس تو حید ہے، اس نے تو حید کی ہوئیس سوکھی۔ الله كے ساتھ يكسوكي اختيار كرنا:

ابوسعیدخراز سے مروی ہے: جس محض نے علم تو حید کو پالیا اور بیمقام اسے حاصل ہو گیا' تو اس کے لئے پہلا مقام بیہ ہے کہ تمام اشیاء کا ذکراس کے دل سے فتا ہو جائے اور وہ یک لمو ہو کر اللہ تعالی کے ساتھ ہو جائے۔

قول

SECULIAR TOT SOCIETA

## توحيد كي علامت:

ابن عطاء سے مروی ہے جقیقی تو حید کی علامت میہ ہے کہ بندہ تو حید کو بھول جائے۔اس طرح کردل میں صرف ایک خدا ہی خدا ہ

## قول:

مروی ہے کہ بعض لوگوں کی تو حید میں بیرحالت ہوتی ہے کہ تمام افعال پر منکشف ہوجاتے ہیں اور وہ تمام حادثات کو دیکھتار ہتا ہے کہ بیا در ہوتے ہیں اور بعض لوگوں پر حقیقت منکشف ہوجاتی ہے اور اللہ کے سواہر چینا رہتا ہے کہ بیا اور بعض اطن میں تو ''جمع'' کے طور پر مشاہدہ کررہا ہوتا ہے اور ظاہر میں '' تفرقہ'' کے طور پر مشاہدہ کررہا ہوتا ہے اور ظاہر میں '' تفرقہ'' کے طور پر۔

العقاد سے مروی ہے کہ کی نے جنید سے تو حید کے متعلق سوال کیا او فر مایا میں نے کسی کو بیشعر بڑھتے ہوئے سنا:

وغنی لی من قلبی وغنیت کما غنی وکنا حیثما کانوا وکانوا حیثما کنا

میرے دل نے گا کرمیری آرزؤوں کا ذکر کیا، میں نے بھی ای طرح گانا شروع کر دیا۔ جہاں وہ تھے، میں بھی دہاں ہوگئے۔ وہاں ہوگیا اور جہاں ہم تھے وہ بھی وہاں ہو لئے۔

یان کرسائل نے کہا: کیا قرآن وحدیث مث م ہے ہیں؟ (کہ قوان اشعارے استدلال کررہاہے) شیل نے جواب دیا: نہیں مگر موحد کی بیرحالت ہوتی ہے کہ معمولی سے خطاب سے بھی اعلی درجہ کی تو حید حاصل کر لیتا ہے۔



# د نیاسے جاتے ہوئے صوفیاء کی حالت

الله تعالی کا ارشاد ہے کہ

﴿ أَلَّذِيْنَ تَتَوَقَّاهُمُ الْمَلَائِكُةُ طَيِّيمُنَ ﴾ (النحل: ٢٢)

جن کی روح فرشے قبض کرتے ہیں اور وہ خوش ہوتے ہیں۔

لینی ان کےننس اپنی جانوں کو دے دینے پرخوش ہوتے ہیں ،انہیں اپنے مولی کی طرف لوٹ کر جانا نا گوارمحسوں ں ہوتا۔

ابوبدبن انس بن ما لك سعدوايت كى كدرسول كالتفكيم فرمايا:

بندہ موت اور سکرات کی تکلیف جمیلتار ہتا ہے اور اس کے جوڑ ایک ایک کر کے ایک دوسرے کوسلام کہتے ہوتے ہیں کہ قیامت تک تم میں اور مجھ میں اب جدائی ہے۔ (کنز العمال:٤٢١٨٣)

ثابت نے انس سے روایت کی کہ ایک تو جوان نزع کی حالت علی تھا کہ رسول کا ایک نے آئے۔ آپ نے پوچھا: اپنے آپ کو کیما پاتے ہو؟ اس نے جواب دیا: اللہ سے امید بھی ہے اور اپنے گنا ہوں کا خوف بھی ،رسول اللہ نے فر مایا: اس موقعہ پرجس مومن کے دل میں بے دونوں با تیں (خوف ورجا) جمع ہوجا کیں۔اللہ اسے اس کی خواہش دے دیتا ہے اور اسے خوف سے محفوظ کر دیتا ہے۔ (ابن ماحد: ۲۲۱ ، ترمذی: ۹۸۳)

استاد سے مردی ہے کہ نزع کے وقت صوفیاء کے مخلف طالات ہوتے ہیں۔ چنا نچے بعض پر بیبت اور خوف کا غلبہ ہوتا ہے اور بعض پر ایک طالت بیل وہ حالات منتشف ہوجاتے ہیں، جن کی وجہ سے اسے سکون حاصل ہوجاتا ہے اور بعض پر ایک حالت بیل وہ حالات منتشف ہوجاتے ہیں، جن کی وجہ سے اسے سکون حاصل ہوجاتا ہے ادر وہ اللہ پرخوب بحروسہ کرتا ہے۔

## قرآن سے محبت:

ابو محد جریری حکایت کرتے ہیں کہ میں جنید کے پاس موجود تھا، جبکہ وہ نزع کی حالت میں تھے۔ یہ دن جعداور

نور و زکا دن تھا۔ جنید اس وقت بھی قرآن پڑھ رہے تھے۔ چنانچہ انہوں نے قرآن ختم کیا۔ میں نے عرض کی: اے ابو القاسم! اس حالت میں بھی؟ فرمایا: مجھ سے بڑھ کرکون اس کاحق دار ہوسکتا ہے؟ جب کہ میراصحیفہ اعمال لپیٹا جارہا ہے۔ ابومحمد هروی سے روایت ہے 'وہ فرماتے ہیں کہ جس رات شبلی کی وفات ہوئی، میں ان کے پاس تھا۔ آپ رات بھر یہی دوشعر بڑھتے رہے:

### وصيت:

عبداللہ بن منازل سے حکایت ہے: حمدون قصار نے اپنے مریدوں کو تکم دیا تھا کہ موت کے وقت انہیں عورتوں میں نہ چھوڑا جائے۔

## قول:

جب بشر حافی کی وفات کا وقت آگیا' تو کسی نے عرض کیا: اے ابونصر! شاید آپ زندگی کو پیند کرتے ہیں؟ تو فر مایا: الله عزوجل کے حضور میں جانا بہت سخت ہے۔

## موت کی ختی:

مروی ہے کہ جب بھی سفیان توری کا کوئی شاگر دسفر کو جاتے وقت آپ سے عرض کرتا کہ حضرت کوئی کام فرما ہے؟ تو فرماتے: اگر تہمیں کہیں موت مل جائے 'تو میرے لئے خرید لانا۔ جب ان کی وفات کا وقت آگیا'تو فرمایا: ہم اس کی تمنا کیا کرتے تھے' دیکھا تو یہ بہت سخت چیز ہے۔

مروی ہے کہ جب حسن بن علی بن ابی طالب کی وفات کا وقت آگیا' تو آپ رو پڑے۔ آپ سے کسی نے پوچھا: آپ کیوں رور ہے ہیں؟ فرمایا: میں ایسے آقا کے حضور میں جارہا ہوں' جے میں نے بھی دیکھانہیں ہے۔ جب بلال ٹائٹو کی وفات کا وقت آگیا' تو ان کی بیوی نے کہا: ہا کے غم! بلال نے کہا: نہیں بلکہ، ہائے خوثی! غدا نلقی الاحبة ، محمداً و حزبه

میں کل ہی دوستوں سے ملوں گا، یعنی محمر مَا الفِیز اور آپ کی جماعت سے۔

مروی ہے کہ عبداللہ بن مبارک نے موت کے وقت آ تکھیں کھولیں اور بنے اور فرمایا:

لِمِثْلِ هَذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُوْنَ۔

عمل كرنے والوں كواليے عمل كرنے جاہئيں۔

### الله علاقات كى خوشى:

مروی ہے کہ کھول شامی پرحزن کی کیفیت غالب تھی۔لوگ مرض موت میں ان کے پاس گئے 'تو وہ ہنس رہے تھے۔ کسی نے ہنسی کا سبب یو چھا' تو فر مایا:

میں اب کیوں نہ ہنسوں ،جبکہ اب اس مخص (شیطان یا ہوانفس) سے جدائی کا وقت آ عمیا ہے اور جس خدا سے میری امیدیں وابستر تھیں، اس کے پاس عنقریب پہنچ رہا ہوں۔

رویم سے مروی ہے: میں ابوسعید خراز کی وفات کے وقت موجود تھا۔ وہ اپنے آخری دموں میں کہدر ہے تھے:

وتذكارهم وقت المناحاة للسر فاغفوا عن الدنيا كاغفاء ذى السكر به اهل ود الله كالانجم الزهر وارواحهم فى الحجب نحوالعلا تسرى وما عرجوا عن مس بوس ولاضر

اديرت كؤوس للمنايا عليهم همومهم جوالة بمعسكر فأجسامهم في الارض قتلى بحبه فما عرسو الا بقرب حبيبهم

حنين قلوب العارفين الى الذكر

عاشقوں کے دل اپنے محبوب کے ذکر کے مشاق ہوتے ہیں اور مناجات کے وقت بھی امن کی یادای راز کے لئے ہے، جوان کے محبوب کے درمیان ہوتا ہے۔

موت کے پیالے کا دور جب ان پر چلا' تو وہ دنیا ہے اس طرح غافل ہوئے ، جس طرح کہ ایک مست اپنے نشے میں غافل ہوتا ہے۔

ان کے افکار ایسے نشکرگاہ میں جولانی کرتے رہتے ہیں، جہاں اللہ سے دوئی رکھنے والے روش ستاروں کی طرح حکیتے ہیں۔

ان کے جسم زمین میں اس کی صحبت میں مشغول ہو چکے ہیں ، گران کی روحیں پر دوں میں بلندی کی طرف جاتی ہیں۔ پہلوگ محبوب کے قریب پہنچ کر ہی ڈیرہ ڈالتے ہیں اور کی تسم کی تکلیف یا مصیبت سے ڈرکر بیدراستہ میں قیام نہیں کرتے۔

کسی نے جنید سے کہا کہ ابوسعید خراز موت کے وقت بہت وجد میں تھے۔ جنید نے فرمایا: پیرکوئی عجیب بات نہیں کہ ان کی روح شوق سے اڑنے گی ہو!

### خوف خدا

تحسی صوفی کی وفات کا وقت قریب آیا ، تو کہا: لڑے! میرے کندھے باندھ دواور میرے رخساروں کو خاک آلود کر دو۔اس کے بعد کہا کوچ کا وقت آ گیا ہے اور میں گناہ سے پاک نہیں ہوں اور نہ ہی کوئی عذر ہے کہ پیش کرسکوں اور نہ طاقت ہے مقابلہ کرسکوں! اے خدا! تو ہی میرے لئے ہے۔ اس کے بعد ایک چیخ ماری اور مرگیا۔ پھر ایک آواز سائی دی كراس بندے نے ایخ آقا كے سامنے عاجزى كى اور آقانے قبول كرليا۔

ذوالنون معرى سےموت كےوقت كها كياكة پكن خواہش كيا ہے؟ فرمايا: ميرى خواہش يہ ہے كمرنے سے پہلے ایک لخطہ کے لئے میں اسے پیچان لو۔

كى صوفى كونزع كى حالت ميل كها كيا كدكهو: الله انهول نے جواب ديا: تم كهال تك مجصے بير بات كے جاؤك، حالانكه ميں تو الله كى خاطر جل رہا ہوں۔

ایک صوفی کہتے ہیں کہ میں ممشاود ینوری کے پاس تھا کہ ایک فقیر آیا ادر اس نے السلام علیم کہا،سب نے سلام کا جواب دیا۔ پھر کہا : کیا کوئی پاک و صاف جگہ یہاں ہے ، جہاں انسان مرسکے؟ لوگوں نے ایک جگہ کی طرف اشارہ کیا۔ جہاں ایک پانی کا چشمہ تھا۔فقیر نے از سرنو وضو کیا اور نماز پڑھتا رہا۔ پھر جس جگہ کی طرف اشارہ کیا تھا کہ وہ جگہ یاک و صاف ہے، وہاں جا کراس نے اپنی ٹانگیں پھیلائیں اور مرکبا۔

میں نے چیخ ابوعبدالرحمٰن السلمی ہے سنا' وہ فرماتے تھے کہ ایک ابوالعباس دینوری ایک مجلس میں گفتگوفرمار ہے تھے۔ ایک عورت نے وجد میں آ کر چیخ ماری' آپ نے فرمایا: مرجا! دینوری کے بیرالفاظ من کرعورت اٹھ کھڑی ہوئی۔ جب گھر کے درواز ہ پر پیچی' تو اس نے مڑ کر دیکھا اور کہا: میں تو مری! پیہ کہہ کر گری اور مرگئی۔

صوفیا میں سے ایک سے مروی ہے کہ میں معاد ینوری کی وفات کے وقت ان کے پاس تھا۔ آ ب ہے کی نے یوچھا كرآب يارى كوكيها ياتے ہيں؟ پھر کی نے کہا:لا الدالا اللہ کہے !اس پر آپ نے چرہ دیوار کی طرف کر دیا اور کہا: میں نے ایپ آپ کو ہمد تن تہاری خاطر فنا کر دیا! کیاتم سے محبت رکھنے والوں کی یمی جزاء ہے؟

جب ابومحد دیلی کی وفات کا وقت آگیا، تو کسی نے آپ ہے کہا : لا الدالا اللہ کئے اِتو فر مایا : اس چیز کوتو ہم نے پہچانا ہے اور اس پرہم فنا ہوں گے ، اس کے بعد بیشعر پڑھا:

تسربل ثوب التيه لما هويته وصد ولم يرض بأن أك عبده جب يرمح وبي التيه لما هويته وصد ولم يرض بأن أك عبده جب يرمح وبي وسرياش بوار والرمح والمراس في المراس الرشا قال سلطان حبه انا لا اقبل الرشا نسلوه بحقه لم بقتلى تحرشا

محبوب کے عشق کے بادشاہ نے کہا کہ میں رشوت قبول نہیں کیا کرتا۔ اس کو جان کی قتم دے کر پوچھو کہ وہ میرے قل کے کیوں دریے ہے؟

## للقين كلمه:

اور جنت كوآ راسته كرديا كيا اوراب كين والا مجھے كهدر باہے:

احد بن عطاء سے مروی ہے کہ بعض فقراء فرمارہ ہے کہ جب یکی اصلح کی کی وفات ہوئی تو ہم ان کے اروگر دبیتے کے ۔ہم میں سے ایک شخص نے انہیں کہا :اشھدان لا الله کہتے !اس پرسید سے اٹھ کر بیٹے گئے اور ایک کا ہاتھ پکڑ کر فرمایا :اشھدان لا الله کہو! یہاں تک کہ ایک ایک کر کے تمام حاضرین کو کلہ شہادت پر حمایا اور پھر وفات پائی۔ فرمایا :ابوعلی روف اس پائی ہے ، دو فرماتی ہیں کہ جب میرے بھائی ابوعلی روف ہاری کی وفات کا وقت قریب آیا اور ان کا سرمیری گودیش تھا کہ انہوں نے آئیس کھولیں اور کہا: بیلو آسان کے دروازے کی سے وفات کا وقت قریب آیا اور ان کا سرمیری گودیش تھا کہ انہوں نے آئیس کھولیں اور کہا: بیلو آسان کے دروازے کی سے

ابوعلی! ہم نے بخیے انہائی رتبہ تک پہنچا دیا ، اگر چہتم بینیں چاہتے تھے۔ اس کے بعد بیاشعار پڑھے:

وحقك لا نظرت الى سواكا بعین مودة حتى اداكا

اداك معذبى بفتور لحظ وبالحد المورد من جناكا

تہارى جان كى شم! ميں نے تہارے سواكى كى طرف مجت بحرى نگاہ سے نہيں ديكھا ، ميں ديكھا ، ميں ديكھا ، ولى كہ تو جھے اپنی مست نگا ہوں اور گلاب جيسے دخیاروں كے ساتھ عذاب دے رہا ہے۔

اس کے بعد فرمایا: فاطمہ! پہلاشعرتو ظاہرہے،مگر دوسرے شعرمیں اشکال ہے۔

قول:

میں نے ایک فقیر کو کہتے سنا کہ جب احمد بن نصر مُحَتَّلَتُ کی وفات کا وفت قریب آ گیا' تو کسی نے ان سے کہا: اشہدان لا الدالا اللّٰہ کہتے! احمد بن نصر نے اس شخص کی طرف دیکھا اور کہا: بے حرمتی کمن (بزرگوں کی بے ادبی نہ کرو)۔ تعلق مع اللّٰہ:

صوفیاء میں سے ایک سے مروی ہے کہ میں نے ایک نقیر کومسافرت کی حالت میں مرتے دیکھے اور کھیاں اس کے چرہ پر پڑی ہوئی تھیں ، میں بیٹے کر کھیوں کو ہٹانے لگ گیا ،اس نے آئکھیں کھولیں اور کہا کون ہے؟ میں اسنے سالوں سے ایسے وقت کی تلاش میں تھا کہ مجھے خالص اللہ کے ساتھ وقت مل جائے ،اب کہیں جا کروہ وقت ملا ہے اور تو آ کر درمیان میں گھس رہا ہے! جا! اپنا کام کر خدا تھے عافیت دے!

قول:

ابوعمران اصطحری فرماتے ہیں: میں نے ابوتراب کوجنگل میں مردہ اور کھڑادیکھا، کسی چیز کا آپ کوسہارانہیں تھا۔ ابونفرسراج سے مروی ہے کہ ابوالحن نوری کی وفات کا سبب بیہوا کہ انہوں نے بیشعر سنا:

لا زلت انزل فی و دادك منز لا تتحیر الالباب عند نزوله میں بمیشرتمهاری محبت میں ایسے مقام پر اتر تار ہا ہوں، جہاں اتر تے ہوئے عقلیں محومو جلتی ہیں۔

اورانہیں وجد آگیا اور جنگل کونکل گئے۔ وہاں ایک نخلتان تھا'جوابھی ابھی کاٹا گیا تھا۔ ان پودوں کی جڑیں تلوار کی طرح کھڑی تھیں۔ آپ ان پر چلتے گئے اور بیشعرض تک دہراتے گئے'خون آپ کے پاؤں سے جاری تھا، پھر بے ہوش ہو کرگر پڑے۔ آپ کے پاؤں سوج گئے اور پھر مرگئے۔

قول:

منقول ہے کہ انہیں نزع کے وقت کہا گیا : لا الہ الا اللہ پڑھے! تو فرمایا کیا میں اس کی طرف نہیں لوٹ رہا ہوں؟! منقول ہے کہ ابراہیم خواص رے کی جامع مسجد میں بیار چڑے، انہیں اسہال کی شکایت تھیں۔ وہ جب بھی قضا حاجت کے لئے جاتے 'تو پانی میں جاتے اور وضو کرتے۔ایک بار پانی میں داخل ہوئے 'تو ان کی روح پرواز کرگئی۔ بھنا ہوا جگر کا ککڑا:

منصورمغربی روایت کرتے ہیں کہ بوسف بن حسین خواص کی عیادت کوآئے۔اس سے پہلے وہ کئی دنوں تک ان کی

عیادت کو نہ آئے تھے اور نہ ان کی خبر گیری کی تھی۔خواص کو دیکھ کر پوچھا: کیا آپ کو کسی چیز کی خواہش ہے؟ خواص نے حواب دیا: ہاں بھنے ہوئے جگر کا کلزا جا ہتا ہوں۔

استاد ابوالقاسم فرماتے ہیں کہ شاید ابراہیم کا اس میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ان کا مقصد بیرتھا کہ میں ایک ایبا دل چاہتا ہوں' جوکسی فقیر پرترس کھائے اور ایسی جگہ چاہتا ہوں' جوکسی اجنبی کے لئے بھنے اور جلے۔ کیونکہ وہ یوسف بن حسین کو بے وفاسمجھے کہ انہوں نے ان کی خبر نہ لی۔

منقول ہے کہ ابن عطا کی موت کا سبب یہ ہوا کہ وہ وزیر کے پاس گئے تو وزیر نے ان سے دشت کلامی کی۔اس پر ابن عطانے کہا: ارے! آرام سے بات کر۔اس پر وزیر نے تھم دیا کہ اس کے جوتے ان کے سر پر مارے جا کیں۔اس سے ان کی وفات ہوگئی۔

محمد بن احمد الصوفی عبدالله بن علی التمیمی سے روایت کرتے ہیں کہ ہم صبح کے وقت ابو بکر زقاق کے پاس سے تق انہوں نے فرمایا:اے اللہ! تو مجھے یہاں کب تک رکھے گا؟ ابھی دوسرا دن نہ ہواتھا کہ ان کی وفات ہوگئی۔ الله سے عشق:

ابوعلی روزباری سے منقول ہے کہ انہوں نے جنگل میں ایک نوجوان کو دیکھا۔ جب اس نے مجھے دیکھا 'تو کہنے لگا: کیا اس کے لیے اتنا کافی نہیں کہ اس نے مجھے اپنے عشق میں مبتلا کررکھا ہے۔ پھر اب مزید یہ کہ اس نے مجھے بیار کر دیا ہے۔ اس کے بعد میں نے دیکھا کہ اس کی جان نکل رہی تھی' تو میں نے اسے کہا: لا الہ الا اللہ کہو! اس نے اس پر اشعار پڑھنے شروع کردیے:

ایامن لیس لی عنه وان عذبنی بد ویامن نال من قلبی منالا ماله حد

اے وہ مجبوب! جس سے مجھے چھٹکارانہیں ،خواہ وہ مجھے دکھ ہی کیوں نہ دےاوراے میرے وہ! جس نے میرے دل سے اپنا مقصداس قدر حاصل کرلیا ہے، جس کی کوئی حذبیں۔

جنیدے کہا گیا: لا الدالا اللہ کہئے! تو فرمایا: میں اے بھولانہیں ہوں کداسے یاد کروں اور کہا:

حاضر فی القلب یعمره لست انساه فاذکره فهو مولای و معتمدی ونصیبی منه اوفره وه تو دل میں حاضر ہے اور دل کو آباد کر رہائے۔ میں اسے بھولتانہیں ہوں کہ یادکروں ، وہ میرا آ قا اور سہارا ہے اور

مجھےاس سے وافر حصد ملتا ہے۔ شریعت کی ماسداری:

جعفر بن نصیر روایت کرتے ہیں کہ بحران الدینوی سے پوچھا 'اور بیشلی کی خدمت کیا کرتے تھے: تم نے ان میں کون می بات دیکھی ؟ تو فرمایا شیل نے مجھے بتایا کہ میرے ذے ایک درہم تھا' جو ناحق اور نا جائز طور پرمیرے پاس تھا۔ (گر مجھے اس کا مالک نہ ملا) اور میں نے اس کے مالک کی طرف سے ہزاروں درہم خیرات کر دیئے۔ بس اس سے بڑھ کر کھے لاحق نہیں ہو سکتی۔

اس کے بعد فرمایا بھے نماز کے لئے وضوکروا دو۔ میں نے ایسا بی کیا۔ گر داڑھی کا خلال کرنا بھول گیا۔ اس وقت ان کی زبان بند ہو چکی تھی۔ آپ نے میرا ہاتھ پکڑا اوراسے اپنی داڑھی میں داخل کیا۔ پھرمرے۔

یہ کہ کرجعفررو پڑے اور کہا: تم ایسے مخص کے متعلق کیا کہتے ہوجس سے آخر وقت میں بھی شریعت کا کوئی ادب ں چھوٹا؟

## ول کی بے قراری:

عبدالله الطرسوی علوش الدینوری سے روایت کرتے ہیں کہ بیل نے مزین کبیر کوفر ماتے سنا کہ وہ مکہ بیل تھے کہ جھے سخت بقراری ہوئی۔ بیل وہاں سے نکل کر مدینے کی طرف روانہ ہو گیا۔ جب میمونہ پہنچا، تو کیا دیکھا ہوں کہ ایک نو جوان مراپڑا ہے۔ بیل اس کی طرف گیا ، دیکھا تو وہ حالت نزاع میں تھا۔ بیل نے اس سے کہا کہ لا الہ الا اللہ کہو! اس پراس نے آئے میں کھولیں اور پیشعر پڑھنے لگا:

انا ان مت فالهوی حشو قلبی وبداء الهوی تموت الکرام می اگرمزیمی جاورشرفاء مرض عشق سے بی شفایات ہیں۔
میں اگرمزیمی جاوئ او کوئی بات نہیں ، کیونکہ عشق دل کو پر کر چکا ہے اورشرفاء مرض عشق سے بی شفایات ہیں۔
اس کے بعد اس نے چیخ ماری اور مرگیا۔ میں نے اسے عسل دیا اور کفن پہنایا اور اس کی نماز جنازہ پڑھی۔ جب اسے وفن کر چکا تو سفر کا اداوہ جودل کو بے قرار کئے ہوئے تھا، ساکن ہوگیا۔ لہذا میں مکہ واپس چلا آیا۔
ہر کختا اللہ سے خیرکی امید:

ایک صوفی سے پوچھا گیا، تو موت کو پند کرتا ہے؟ تو اس نے جواب دیا: ایسے خدا کے پاس آ نا جس سے نیکی کی امید ہوسکتی ہے، ان لوگوں کے پاس رہنے سے بہتر ہے، جن کے شرکاء کو ہرونت خطرہ رہے۔

### اللدازل سےموجود ہے:

جنید سے حکایت کی گئی کہ انہوں نے فر مایا کہ میں استاد ابن الکرنی کے پاس تھا۔ان کی روح قبض ہور ہی تھی۔ میں نے آسان کی طرف دیکھا' تو انہوں نے فر مایا: بہت بعد ہے۔ پھر میں نے زمین کی طرف دیکھا' تو انہوں نے فر مایا: بہت بعد ہے۔

ان کی مرادیتھی گراللہ تعالی بجائے اس کے کہ تو آسان یا زمین کی طرف دیکھے، تہارے بہت قریب ہے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ توکون ومکان کے وجود سے بھی پہلے ہے۔

ابوحاتم البحتانی ابونفرطوی سے روایت کرتے ہیں کہ ابویزید نے اپی وفات کے وقت بیالفاظ کے:

ماذكرتك الاعن عفلة،ولا قبضتني الاعلى فترة

اے خدا! میں نے جب بھی تم کو یاد کیا 'تو غفلت پیدا ہو جانے کی وجہ سے 'اور تو نے جب بھی مجھ سے گرفت کی 'تو ستی کی وجہ سے۔

ابونعر السراج وجی ہے روایت کرتے ہیں کہ ابوعلی الروذ باری فرماتے ہیں کہ میں مصر کیا 'تو وہاں لوگوں کا جمکھا دیکھا۔ انہوں نے بتایا کہ ہم ایک نوجوان کے جنازے میں تھے' جس نے کسی کو پیشعر پڑھتے ہوئے سنا:

كبرت همة عبد طمعت في ان تواكا

اس بندے کی ہمت کتنی بری ہے جو جہیں دیکھنے کی خواہش کرتا ہے۔

ین کراس نے ایک چخ ماری اور مر کیا۔

## جنت پیش کی جاتی ہے:

منقول ہے کہ پچھ لوگ ممناه د ندری کے پاس ان کے مرض الموت ش آئے اور پوچھا: اللہ تعالی نے تم سے کیا سلوک کیا؟ فر ہایا: تمیں سال سے جنت تھے پیش کی جاتی ہے، گرش نے ایک لحظ کے لئے بھی آس کی طرف نگاہ نیس کی۔ اس کے بعد فزع کے وقت انہوں نے پوچھا؛ آپ اپنے دل کوکسا پاتے ہیں؟ فر ہایا: بھی تو تمیں سال سے دل کھو چکا ہوں۔ وجی روایت کرتے ہیں کہ ابن بنان کی موت کا سبب یہ ہوا کہ ان کے دل پرکوئی بات وارد ہوئی تو دیوانہ وار نکل بڑے ، لوگوں نے آپ کا پیچھا کیا اور بی اسرائیل کے (جنگل) بیل آپ کے پاس پیچھے۔ آپ نے آ تھے میں کھولیں اور کہا: یہاں مرہ لے اور یہ اسرائیل کے (جنگل) میں آپ کے پاس پیچھے۔ آپ نے آ تھے میں کھولیں اور کہا: یہاں مرہ لے اور یہ اس کے جدآپ کی روح نکل گئی۔

### كامل يقين:

ابویعقوب نہر جوری فرماتے ہیں : میں مکمعظمہ میں تھا کہ ایک فقیر میرے پاس آیا ،اس کے پاس ایک دینار تھا۔اس فقیر نے کہا: میں کل مرجاؤں گا، آ دھے دینارہے میری قبر بوانا اور آ دھادینار میری جبینر وتھفین کے لئے ہے۔

میں نے دل میں کہا: شاید جہاز میں فاقوں کی وجہ سے اس نو جوان کی عقل میں فقور آگیا ہے۔ جب دوسرا دن ہوا' تو اس نو جوان نے آ کر طواف کیا۔ پھر جا کر زمین پر لیٹ گیا ، میں نے دل سے کہا: یہ بناوٹی طور پر مردہ بن رہا ہے۔ میں اس کے پاس گیا۔اسے حرکت دی ، مگر وہ مردہ پڑا تھا۔ چنانچہ اس کے کہنے کے مطابق میں نے اس کی تجہیز و تکفین کی۔ سنت کی مخالفت:

کہتے ہیں کہ جب ابوعثان جیری ڈاٹنؤ کی حالت بدل گئ تو ان کے بیٹے ابو بکرنے اپنی قیمض پھاڑ ڈالی۔اس پر ابو عثان نے اپنی آئکھیں کھولیں اور کہا:اے بیٹے! ظاہر میں سنت کی مخالفت کرنا 'باطن میں ریا کاری ہے۔ حالت نزع میں اوراد کی یا بندی:

کہتے ہیں کہ ابن عطاء ٔ جنید کے پاس اس وقت آئے ، جب وہ نزع کی حالت میں تھے۔ ابن عطاء نے سلام کیا ' تو جنید نے جواب میں دیر کی ، پھر سلام کا جواب دیا اور کہا : مجھے معذور رکھیں۔ کیونکہ میں اپنے ورد میں مغثول تھا۔ اس کے بعد آپ کی وفات ہوئی۔

## موت کے بعد زندگی:

ابوعلی روذ باری حکایت کرتے ہیں کہ ایک فقیر آیا اور مرگیا ، میں نے اس کی تجمیز وتکفین کی ، جب قبر میں رکھنے کے لئے میں نے اس کا چرہ کھولا ، دل میں یہ خیال کرتے ہوئے کہ اللہ تعالیٰ اس کی غریب وطنی پر رحم کھائے ، اس پر اس نے آکھیں کھولیں او کہا: ابوعلی ! کیا تو مجھے اس خدا کے سامنے ذکیل کرنا چاہتا ہے، جس نے مجھے ناز کی عادت ڈال رکھی ہے۔ میں نے کہا: اے میرے آتا! کیا موت کے بعد بھی زندگی؟ اس نے جواب دیا: میں تو یقینا زندہ ہوں اور اللہ عز وجل کا ہر محب زندہ ہوتا ہے۔ اپنی جاہ کی قتم ! میں قیامت کے دن تبہاری مدد کروں گا۔

### موت کی دعوت:

ابن بهل اصنهانی سے حکایت ہے کہ انہوں نے فر مایا : کیا تمہارا خیال ہے کہ میں بھی ای طرح مروں گا، جس طرح اور گل اورلوگ مرتے ہیں؟ اس طرح کہ میں بیار پڑوں اورلوگ عیادت کوآئیں، بلکہ مجھے بلایا جائے گا کہ اے بلی ! اور میں دعوت قبول کروں گا۔ چنانچے ایک روز وہ چل رہے تھے کہ انہوں نے لبیک کہا اور مرگئے۔

ابوالحن المزین سے مروی ہے کہ جب ابو یعقوب نہر جوری مرض موت میں تھے، تو نزع کی حالت میں میں نے ان سے کہا: لا الدالا اللہ کہتے اوہ مجھے دیکھ کرمسکرایے اور کہا: کیا تمہاری مراد مجھ سے ہے؟اس رب العزة کی عزت کی قتم! کہ میرے اور اس کے درمیان صرف حجاب عزت ہی حاکل ہے اور وہ ای وفت مٹھنڈے ہو گئے۔

مزین اپنی داڑھی کیڑ کرکہا کرتے: اے حجام! کیا میرے جیسا آ دمی اولیاء کوشہادت کی تلقین کرسکتا ہے؟ تجھے شرم آنی عاہے ۔ آپ جب بیہ حکایت بیان فرماتے 'تو رو پڑتے۔

ابوالحسین ماکی فرماتے ہیں: میں کئی سال تک خیرالساج کی صحبت میں رہا۔ آپ نے مجھے اپی موت سے آٹھ دن پہلے فرمایا کہ میں جعرات کے دن مغرب کے وقت وفات یاؤں گا اور جمعہ کے دن نماز جمعہ سے پہلے دفن ہوؤں گا اور توبیہ بات بعول جائے گا ، بعولنانہیں۔

### غليظ دنياسے نجات:

ابوالحسين فرماتے ہيں كہ جعدك آنے تك ميں يہ بات بعول كيا ،ايك محص ملا ،جس نے آپ كى وفات كى خرر دی ، میں آپ کے جنازہ کے ساتھ جانے کے لئے حاضر ہوا ، دیکھا تولوگ واپس آ رہے تھے اور کہدرہے ہیں کہ نماز کے بعد دفن کیا جائے گا۔ میں واپس ندآیا اور وہاں پہنچا،لوگ جنازہ لے کرنماز جعدے پہلے نکے،جیسا کدآپ نے فرمایا تھا۔

ابوالحسین کہتے ہیں: میں نے ان لوگوں سے جوان کی وفات کے وقت موجود تھے، پوچھا 'تو انہوں نے بتایا کہ آپ پرغثی طاری ہوئی، پھر ہوش میں آئے۔ پھر گھر کی ایک جانب متوجہ ہوئے اور فرمایا بھیر جا! خدا تجھے عافیت دے! تو بھی اللہ کے حکم کے ماتحت ہے اور میں بھی اللہ کے حکم کے ماتحت ہوں۔جس بات کا تحقیے حکم دیا گیا ہے وہ تو تم سے چھوٹ نہیں سکتی ، مرجس بات کا مجھے تھم ہے، وہ فوت ہورہی ہے۔ اس پرآپ نے یانی منگوا کر وضو کیا اور نماز پڑھی۔ پھر لیٹ کے اور آتھیں بند کرلیں۔

موت کے بعد انہیں خواب میں دیکھا گیا ، پوچھا کہ کیا حال ہے؟ جواب دیا: کچھند پوچھو، لیکن میں اس تمہاری گندی، د نیا سے خلاصی یا گیا ہوں۔

## فرشتول كاماتهه جومنا:

ابوالحسين مصنف كتاب "بهجة الاسوار" ف ذكركيا ب كه جب بل بن عبدالله كى وفات بوكى الولك ان

کے جنازے پرٹوٹ پڑے ،شہر میں ایک یہودی تھا،جس کی عمر تقریباً سرسال تھی۔ جب اس نے شور سنا ، تو نکل کر دیکھنے کے
لئے آیا کہ کیا واقعہ ہے؟ جب اس نے جنازہ دیکھا ، تو چلا کر کہا : کیا تم بھی وہی چھود کیورہے ہیں ، جو پھھ میں دیکھ رہا ہوں۔
لوگوں نے پوچھا : تو کیا دیکھ رہا ہے؟ اس نے کہا : میں دیکھ رہا ہوں کہ پھھلوگ آسان سے اتر کراس کے جنازہ کو ہاتھ لگا کر
چوم رہے ہیں۔اس کے بعدوہ یہودی اسلام کے آیا اور پکا مسلمان بن گیا۔

### الله كا دوست زنده موتاب:

ابوسعیدالخراز سے مردی ہے کہ میں مکہ میں تھا۔ ایک دن باب بی شیبہ سے گزرا' تو ایک خوبصورت نو جوان کو مردہ دیکھا۔ میں نے اس کے چہرہ کی طرف دیکھا' تو وہ مسکرایا اور مجھ سے کہا: اے ابوسعید! کیا تجھے معلوم نہیں کہ اللہ کے دوست زندہ رہتے ہیں،خواہ وہ مر چکے ہوں؟ وہ تو صرف ایک گھر سے دوسرے گھر کو نتقل ہو جاتے ہیں۔ انعامات الہی:

الجریری فرماتے ہیں کہ ذوالنون معری کونزع کے وقت کہا گیا کہ وصیت کیجے! تو فرمایا: مجھے کسی اور چیز میں مشغول نہ کیجئے میں تو اللہ تعالیٰ کی مہر بانی پر تعجب کرتا ہوں۔

### كمال عاجزي:

ابوعثان جری سے مروی ہے کہ ابوحفص سے نزع کی حالت میں کہا گیا کہ آپ ہمیں کیا تھیعت کرتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: مجھ میں بات کرنے کی طاقت نہیں۔ پھر انہوں نے این رقوت محسوں کی تو میں نے کہا: پچھ فرمایے تا کہ میں آپ سے حکایت کرسکوں تو فرمایا: دل سے ہمتن اکساری کرتے ہوئے بھی بی خیال کروکہ تم سے کوتا ہی ہوئی ہے۔



# معرفت باللد

الله تعالى كافرمان ہے:

﴿ وَمَا قَدُرُوا اللَّهَ حَتَّ قَدُرِهِ ﴾ (الانعام: ٩١)

اس کی تفسیر یوں کی گئی ہے کہ انہوں نے اللہ تعالی کوجیسا کہ حق بی نہیں پہچانا۔

حضرت عائشہ سے روایت ہے کہ رسول مُنگان فرمایا: گھر کا تمام تر دارہ مداراس کی (بنیاد) پر ہوتا ہے اور دین کا دارہ مدار معرفت باللہ یقین اور ایسی عقل پر ہوتا ہے جو برائیوں سے روک میں نے عرض کیا: آپ پر میرے والدین قربان ہوں! عقل قامع کیا چیز ہے؟ آپ مُنگان فرمایا: اپنے آپ کواللہ کی نافرمانی سے روکنا اور اللہ کی اطاعت کی خواہش کرنا۔ موں! عقل قامع کیا چیز ہے؟ آپ مُنگان فرمایا: اپنے آپ کواللہ کی نافرمانی سے روکنا اور اللہ کی اطاعت کی خواہش کرنا۔ مسند دیلمی: ۳۰۷۷)

## صوفیاء کے نزدیک معرفت کیاہے؟

استاد سے مروی ہے کہ علماء کی زبان میں معرفت علم کو کہتے ہیں۔ لہذا ہر علم معرفت ہے اور ہر معرفت علم اور ہر مخض جو عالم باللہ ہے عارف باللہ ہے۔ ہر عارف عالم 'گرصوفیاء کے نز دیک ایک ایسے شخص کی صفت ہے 'جوحی تعالیٰ کواس کے اساء ا درصفات کے ساتھ پہچانے۔اس کے بعد اللہ کے ساتھ تمام معاملات میں سچا اور اخلاص والا ہو۔

## لفس سے برگا تی:

پھراپ ردی اخلاق اور آفات نفس سے پاک ہو۔ اس کے بعد وہ اللہ تعالیٰ کے دروازے پر ایک طویل عرصہ کے لئے تھرا ب اور وہ اپنے دل سے (اس دروازے) پر معتلف رہے۔ جس کے نتیجہ کے طور پر اسے بیزوش بختی حاصل ہوگی کہ اللہ تعالیٰ اس کی طرف اپنی توجہ دے گا اور وہ اپنے تمام احوال میں اللہ تعالیٰ سے خلوص وصد ق دل سے عمل پیرا ہوگا اور اس سے خواطرنفس پیش آنے بند ہو جائیں گے اور وہ اپنے دل کے کسی ایس خاطر (خیال) کی طرف توجہ نہ دے گا'جوغیر

الله کی طرف دعوت دے۔

چنانچہ جب بندہ مخلوق سے اجنبی ہو جاتا ہے اور آفات نفس سے بری اور ساکنات اور ملاحظات سے پاک رہے اور راز میں وہ ہمیشہ حق تعالیٰ کے ساتھ مناجات میں ہواور ہر کخطہ اللہ کی طرف اس کا رجوع کرنا ثابت ہواور اللہ تعالیٰ اس کے ساتھ باتیں کرے، اس طرح کہ ان تمام تقدیروں کے ردو بدل کا راز 'جواللہ تعالیٰ جاری کرتا ہے، وہ اسے بتا دے۔ تب جاکر بندہ عارف کہلاتا ہے اور اس کی حالت معرفت کہلاتی ہے۔

مخضریہ کہ جس قدرانسان اپنفس سے بیگانہ بنے گا،ای قدراسے اپنے رب کی معرفت حاصل ہوگی۔ مشائخ نے معرفت پر بہت گفتگو کی ہے۔ ہر شخص نے وہ بات بیان کی'جواسے پیش آئی اوراس نے اس حالت کی طرف اشارہ کیا'جواس نے اپنے وقت میں حاصل کی۔

### معرفت بالله كي علامت:

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے معرفت باللہ کی علامت سے ہے کہ دل میں اللہ کی ہیبت پائی جائے۔لہذا جس قدر زیادہ کسی کواللہ کی معرفت حاصل ہوگی ،اسی قدرزیادہ اسے اس کی ہیبت ہوگی۔

## دل کا سکون:

انہی سے مروی ہے کہ معرفت سے دل میں سکون حاصل ہوتا ہے۔ جس طرح علم سے سکون حاصل ہوتا ہے۔ لہذا جس قدر دل میں معرفت زیادہ ہوگی ،اسی قدراس کا سکون زیادہ ہوگا۔

## محت الله كوكوكي شكايت نهيس موتى:

شبلی سے مروی ہے کہ عارف باللہ کا غیراللہ سے کسی قتم کا تعلق نہیں ہوتا اور نہ محبّ اللہ کو ( اللہ سے ) کسی قتم کی شکایت ہوتی ہے اور نہ کسی بندے کو کسی قتم کا دعویٰ ہوتا ہے اور نہ ڈرنے والے کو قرار ہوتا ہے اور نہ بھ کسی کواللہ سے فرار ہوسکتا ہے۔ معرفت کی ابتداء:

محمہ بن محمد عبدالو ہاب نے شبلی ہے روایت کی کہان ہے کسی نے معرفت کے متعلق سوال کیا تھا' تو فر مایا: اس کی ابتداء (ول اور زبان ہے ) اللہ کے ذکر ہے ہوتی ہے اور اس کی انتہا کی کوئی انتہا نہیں۔

ابوالعباس دینوری نے ابوحفص ہے روایت کی کہ جب سے میں نے اللہ کو پہچانا' میرے دل میں اور کوئی چیز داخل نہیں ہوسکی ،خواہ حق ہو'خواہ باطل۔

## رب کے ساتھ زندگی:

ابوالقاسم سے مروی ہے کہ ابوحفض نے ایک بات تو کہددی ،گراس میں قدرے اشکال پایا جاتا ہے۔ زیادہ سے زیادہ سے زیادہ اس میں میں میا حتال ہوسکتا ہے کہ صوفیاء کے نزدیک چونکہ صوفی پر ذکر حق کا غلبہ ہوتا ہے، اس لئے معرفت سے بندے کا ایٹ نفس سے غالب ہوتا ضروری ہے۔

لبذا بندہ نہ تو غیر اللہ کا مشاہدہ کرتا ہے اور نہ کسی اور کی طرف رجوع کرتا ہے۔ چنانچہ جس طرح عاقل ان تمام معاملات اور حالات میں 'جواسے پیش آئیں ،اپنے دل' فکر اور یا دکی طرف رجوع کرتا ہے۔ لبذا جب وہ صرف اپنے رب کے ساتھ مشغول ہوتا ہے' تو اپنے ول کی طرف رجوع نہیں کرتا ' تو کوئی خیال اس شخص کے دل میں کیسے داخل ہوسکتا ہے، جس کا دل ہی نہ ہو۔ ایک وہ شخص جواپنے دل کے ساتھ زندہ ہواور ایک وہ جواپنے رب کے ساتھ زندہ ہو ۔ دونوں میں برافر ق ہے۔

## أبويزيد كاقول:

ابويزيد معرفت كي نبت سوال كيا گيا تو فرمايا

﴿ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً ٱفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا آعِزَّةَ ٱهْلِهَا اَذِلَّةً ﴾ (النحل: ٣٤)

بادشاہ جب کسی بہتی میں داخل ہوتے ہیں' تووہاں کےمعززلوگوں کوذلیل بنا دیتے ہیں۔

استاد سے مروی ہے ۔ بیروہی بات ہے جس کی طرف ابوحفص نے اشارہ کیا ہے۔

### مخلوق کے مختلف حال:

ابویزید فرماتے ہیں مخلوق کے مخلف حالات ہوتے ہیں، گرعارف باللہ کا کوئی حال نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ اس کے تمام نشانات مث چکے ہوتے ہیں۔

## معرفت حاصل ہونے کی نشانی

واسطی سے مروی ہے: جب تک بندہ کے اندر استغناء باللہ اورائتقار الی اللہ موجود ہو، اس وقت تک معرفت صحیح طور پر حاصل نہیں ہوسکتی۔

استاد سے مروی ہے کہ واسطی کی مرادیہ ہے کہ استغناء اور افتقار بندے کے ہوش میں ہونے کی اور اس کے نشانات کے باقی رہنے کی علامتیں ہیں۔ کیونکہ بید دونوں بندے کی صفتیں ہیں اور عارف اس ذات میں محو ہوتا ہے، جس کی معرفت اسے حاصل ہوتی ہے۔ ابندا ان کا ایسا کہنا کیسے درست ہوسکتا ہے؟ کیونکہ وجود اللی میں فنا ہوجانے 'یا شہود میں استغراق کی

وجہ سے اگر وہ وجود اللی کونہ پہچان سکا ہو، وہ اپنے احساس سے غائب اور ان تمام اوصاف کو جواسے حاصل ہوتے ہیں' کھو چکا ہوتا ہے۔

یمی وجہ ہے کہ واسطی سے یوں بھی مروی ہے: جس نے الله تعالیٰ کو پیچان لیا، وہ غیر الله سے منقطع ہو گیا نہیں بلکہ محونگا اورمطیع ہوگیا۔

آ تخضرت مَا لَيْنَا اللهُ اللهُ

((لا احصى ثناء عليك)) (اخرجه مسلم:٤٨٦، أبو داؤد: ٨٧٩)

اع خدا! میں تمہاری بوری طرح ثناء ادانہیں کرسکتا۔

بیان لوگوں کی صفات ہیں، جن کامطمع نظر بہت بعیدہے، اب رہے وہ لوگ جواس حدیے کم درجہ پر ہیں، انہوں نے معرفت بر گفتگو کی ہے۔

احمد بن الی الحواری نے احمد بن عاصم الانطاک سے روایت کی کہ جس قدر زیادہ کسی کوعرفان باللہ حاصل ہوگا ، اسی قدر زباده الله سے خوف ہو گھ

# دنیا تنگ معلوم ہونا:

سمی صوفی سے مروی ہے: جس نے اللہ کو پہچان لیا، وہ دنیا میں زندہ رہنے سے نگ آ جاتا ہے اور دنیا باوجوداس قدروسعت کے اس کے لئے تک معلوم ہوتی ہے۔

#### مخلوق سے بےخوف ہونا:

نیز مروی ہے کہ جس نے اللہ تعالی کو پیچان لیا' اس کی زندگی پاک ہو جاتی ہے اور اسے زندگی میں مرہ معلوم ہوتا ہے۔ ہر چیزاس سے ہیبت کھاتی ہے اور مخلوق کا خوف اس سے جاتار ہتا ہے اور وہ الله تعالیٰ کے ساتھ انس محسوں کرتا ہے۔ دنیا کی خواہش ختم ہونا:

مردی ہے کہ جس نے اللہ کو پیچان لیا، اے دنیا کی چیزوں کی کوئی خواہش نہیں رہتی اور اس کے لئے جدائی اور وصل کوئی چرنہیں ہوتے۔

مروی ہے کہ معرفت سے حیاء اور تعظیم پیدا ہوتی ہے، جس طرح توحید سے رضا اور تعلیم پیدا ہوتی ہے۔

### معرفت ایک آئینہ ہے:

رویم سے مروی ہے: معرفت عارف کے لئے آئینہ ہوتا ہے۔ جب عارف اس میں دیکھتا ہے، اسے اس میں مولی دیتا ہے۔ دکھائی دیتا ہے۔

معرفت بالله

### الله عميل جول ركهنا:

ذوالنون مصری سے مروی ہے: ارواح انبیاء علی اللہ اسے معرفت کے میدان میں گھوڑے دوڑ ائے 'تو ہمارے نبی مالیڈیم کی روح انبیاء کی روحوں پر سبقت لے گئی اور روضہ وصال تک جائیجی ۔

ذوالنون مصری سے مروی ہے: عارف کے ساتھ میل جول رکھنا اسی طرح ہے ، جس طرح اللہ کے ساتھ میل جول رکھنا۔ وہ تمہاری باتوں کو برداشت کرتا ہے اور حلم اختیار کرتا ہے ، کیونکہ وہ اخلاق خداوندی سے موصوف ہونا چاہتا ہے۔ قول:

ابن یز دانیار (یز دان یار) سے کسی نے سوال کیا: عارف حق سبحانہ کا کب مشاہرہ کرتا ہے؟ تو فرمایا: جب شاہر (الله تعالیٰ) ظاہر ہواور شواہد فنا ہو جا کیں ،حواس جاتے رہیں اور اخلاص مضحل ہوجائے۔

#### مقام معرفت.

حسین بن منصور سے مروی ہے: جب بندہ مقام معرفت پر پہنچ جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی طرف خواطر بذریعہ وی نازل فرماتے ہیں۔ (چنانچہ برے خیالات اس کے) قریب نہیں آتے اور اس کی باطن کی تکہداشت کرتے ہیں تا کہ اس میں اللہ کی طرف سے آنے والے خیالات کے سواکوئی اور خیال نہ آئے۔

مروی ہے کہ عارف کی بیعلامت ہے کہ وہ دنیا وآ خرت سے فارغ ہو۔

# معرفت کی انتهاء

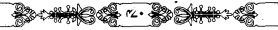
سهل بن عبدالله سے مروی ہے: معرفت کی انتہا دو چیزوں پر ہے:

دہشت اور جیرت پر۔

# كياعارف ترك اعمال كرسكتا ب؟

جو شخص سب سے زیادہ اللہ کو جانے والا ہوگا' وہ سب سے زیادہ جیرت زدہ ہوگا۔ یہی بات ابو بکر الرازی' ابو عمر انطاکی اور جنید سے مروی ہے۔

بعض الل معرفت سے مروی ہے کہ حرکات واعمال کا ترک کر دینا'نیک کام اور تقویٰ ہے۔



#### اعمال میں مداومت:

جنید سے مروی ہے ان لوگوں نے اعمال کوساقط کر دینے کو کہا ہے۔ گرمیر سے نزدیک بیایک بہت بڑا گناہ ہے اور ایک شخص جو چوری بھی کرتا ہوا ور زنا بھی کرتا ہو۔ میر سے نز دیک اس قائل سے بہتر حالت میں ہے۔ کیونکہ عارفوں نے تو اعمال کو اللہ تعالیٰ سے بہتر حالت میں اور اگر میں دنیا میں ایک اعمال کو اللہ تعالیٰ سے حاصل کیا ہے اور ان اعمال میں وہ اللہ تعالیٰ ہی کی طرف رجوع کرتے ہیں اور اگر میں دنیا میں ایک ہزار سال بھی زندہ رہوں ، تب بھی میں اپنے نیک اعمال میں ذرہ بھر بھی کمی نہیں کروں گا۔

کسی نے ابویزیدکوکہا کہ آپ نے بیمعرفت کیے حاصل کی؟ تو فرمایا: بھوکے پیٹ اور نظے بدن کے ساتھ۔ اشیاء دنیایر عارف کی نگاہ:

ابو یعقوب نہر جوری سے مروی ہے کہ کئی نے یعقوب سوی سے بوچھا: کیا عارف اللہ تعالیٰ کے سواکس اور چیز پر بھی تاسف کرتا ہے؟ انہوں نے فر مایا: کیا اسے اللہ کے سواکوئی اور چیز دکھائی دیتی ہے کہ وہ اس پرافسوس کرے؟ میں نے عرض کیا: پھراسے دنیا کی اشیاءکوکس نگاہ سے دیکھنا چاہئے؟ فر مایا: زوال اور فناکی نگاہ ہے۔

#### اقوال:

ابویزید سے مروی ہے: عارف کی مثال اڑنے والے کی ہے اور زاہد کی مثال پیدل چلنے والے کی ہے۔ مروی ہے کہ عارف کی آ کھروتی ہے اور دل ہنتا ہے۔

#### معرفت کی علامت:

جنید سے مروی ہے کوئی عارف اس وقت تک عارف نہیں کہلا سکتا، جب تک کہ وہ زمین کی طرح نہ ہو جائے کہ نیک و بداسے روندتے ہیں اور بادلوں کی طرح نہ ہو جائے 'جو ہر چیز پر سامیہ کرتا ہے اور نہ بارش کی طرح ہو'جو ہر چیز کو سیراب کرتی ہے، اسے بھی جے وہ پسند کرتی ہے اور اسے بھی جے وہ نا پسند کرتی ۔

> یجی بن معاذ ہے مروی ہے عارف دنیا ہے ان دوباتوں ہے اپنی آرزو پوری کے بغیر چلا جاتا ہے: ایک اپنی ذات پررونے ہے اور دوسری اپنے رب کی ثناء بیان کرنے ہے۔

# اقوال:

ابویزید سے مروی ہے: صوفیاء نے جومعرفت عاصل کی ہے تو صرف اس طرح کہ جو پکھان کے لئے ہے، اسے ضائع کر دیں اور ان چیزوں پر پہرہ دیں جواللہ کے لئے ہیں۔ ( لیعنی خواہشات کو ضائع کرنے اور اوامر ونواہی پر کاربند رہنے ہے)۔ رہنے ہے )۔

# 

#### عارف کی پیچان:

ابوالحسین الفاری نے بوسف بن علی سے روایت کی کہ کوئی شخص اس وقت تک صحیح معنوں میں عارف نہیں کہلاسکتا، جب تک کہاس کی بید کیفیت نہ ہو جائے کہا گر اسے سلیمان علیہ جتنی حکومت عطا کر دی جائے ، تب بھی بیسلطنت اسے ایک لمحہ کے لئے بھی اللہ سے غافل نہ کر سکے۔

#### اركان معرفت:

ابوالحسین الفاری نے ائن عطاء ہے روایت کی کہ معرفت کی بنیاد تین ارکان پر ہے:

- (۱) ہیت
  - (۲)حيا
- (۳) اورانس\_

# الله كي بيجان:

یوسف بن انحسین سے مروی ہے کہ کسی نے ذوالنون سے پوچھا کہ آپ نے اپنے رب کو کیسے پہچانا؟ تو فر مایا : میں نے اپنے رب کو نہ پہچان سکتا۔ نے اپنے رب کواپنے رب کے ذریعہ اور اس کی مدد سے پہچانا ہے اور اگر میر ارب نہ ہوتا' تو میں اپنے رب کو نہ پہچان سکتا۔ مروی ہے کہ عالم کی پیروی کی جاتی ہے اور عارف سے ہدایت پائی جاتی ہے۔

#### غيرالله ياستغناء:

شبلی سے مروی ہے عارف غیر اللہ کی طرف نگاہ کرتا ہی نہیں اور نہ اللہ کے سواکسی اور کا کلام بولتا ہے اور نہ اللہ کے سواکسی اور کو اپنا محافظ جانتا ہے۔

#### مخلوقات میں طاقتور ہونا:

مروی ہے کہ عارف چونکہ ذکر اللہ کے ساتھ انس حاصل کر چکا ہوتا ہے، اس لئے اللہ (یا اللہ کا انس) اس کومخلوق سے مستغنی کر دیتا ہے اور وہ اللہ کے سامنے ذلیل رہتا ہے۔ اس لئے اللہ اسے مخلوق میں طاقتور بنا دیتا ہے۔ \*\*\* ،

#### <u>قول:</u>

ابوالطیب سامری سے مروی ہے: اللہ تعالیٰ کا انسان کے باطن پر سلسل انوار کے ساتھ طلوع ہونا 'معرفت کہلاتا ہے۔ عارف کا مرتبہ:

مروی ہے کہ عارف جو کچھ کہتا ہے در حقیقت وہ اس سے بلند ہوتا ہے اور عالم جو کچھ کہتا ہے وہ اس سے کم در جے کا

ہوتا ہے۔

#### عارف يرانعام:

ابوسلیمان دارانی سے مروی ہے: اللہ تعالی عارف کے لئے اس کے بستر پروہ باتیں کھول دیتے ہیں 'جواوروں نے لئے کھڑے نماز پڑھتے بھی نہیں کھولتے۔

ذوالنون مصری سے مروی ہے: ہر چیز کے لئے سزا ہے اور عارف کی سزایہ ہے کہ وہ ذکر اللہ سے منقطع ہو جائے۔ ابوعلی روذ باری نے رویم سے روایت کی کہ عارفین کاریاء مریدین کے اخلاص سے افضل ہے۔ ابو بکر وراق سے مروی ہے: عارف کا سکوت زیادہ نفع رسان ہے۔ اس کا کلام زیادہ پسندیدہ اور عمدہ ہوتا ہے۔ ذوالنون سے مردی ہے: زہاد آخرت کے بادشاہ ہیں اور وہ عارنوں کے بختاج ہیں۔

کسی نے جنید سے عارف کے متعلق سوال کیا' تو فرمایا: پانی کارنگ وہی ہوتا ہے، جواس کے برتن کا ہو۔ ان کی مرادیہ ہے کہ عارف اپنے وقت کے حکم کا ماتحت ہوتا ہے۔

#### عارف ہروفت اللہ کود کھتاہے:

ابویزیدے عارف کے متعلق پوچھا گیا' تو فرمایا۔ عارف کونہ نیند میں اللہ کے سواکوئی دکھائی دیتا ہے' نہ بیداری میں' وہ نہ غیر اللہ کی موافقت کرتا ہے اور نہ غیر اللہ کا مطالبہ کرتا ہے۔

عبداللہ بن محمد الد مشق سے مروی ہے کہ کسی شخ سے پوچھا گیا کہ آپ نے اللہ تعالیٰ کو کیسے پہچانا؟ فر مایا: ذکر الہی کے اس نور کی چک سے جو میرے دل پر پڑی ، جسے ایسے شخص کی نوبانی حاصل کیا گیا 'جس کی عقل معہود ہو چکی ہواور ان الفاظ سے جوابیے شخص کی زبان پر وار د ہوئے ہوں' جو شہود حق میں متعزق ہو۔

یہ قائل وجد ظاہر کی طرف اشارہ کرتا ہواورا لیے باطن کی خبر دے رہا ہو، جواس کی پردہ پوشی کر رہا ہو۔ وہ شخص اپنے ظاہری جسم وشکل کے اعتبار سے تو وہی انسان معلوم ہوتا ہے، مگر اپنے باطن کے اعتبار سے پچھاور ہی ہوتا ہے۔اس کے بعد آپ نے بیا شعار پڑھے:

نطقت بلا نطق ہو النطق انه لك النطق لفظا اويبين عن النطق ترائيت كى اخفى وقدكنت خافيا والمعت لى برقا فانطقت بالبرق ميں نے بغیرنطق کے گفتگو كى اور دراصل حقیقی نطق بھی يہی ہے۔اےمولی ! تو لفظوں ميں گفتگو كرتا ہے يا تو اپنی گفتگو كوخود ہى واضح كر ديتا ہے۔

اے خدا! تونے اپنی ذات کا جلوہ مجھے دکھایا' تا کہ میں مخفی ہو جاؤں۔ حالانکہ تو خود بھی مخفی تھا، مگر تونے نورعرفان کی بکل میرے لئے جیکائی' تو بھل کے ذریعہ سے تونے مجھے کویا کر دیا۔

جریری سے مروی ہے بھی نے ابوتراب سے پوچھا کہ عارف کی کیا صفت ہوتی ہے؟ فرمایا: جے کوئی چیز مکدر نہ کر سکے کین ہر چیزاں سے مفائی حاصل کرے۔

ابوعثان مغربی سے مروی ہے کہ عارف کے لئے علم کے انوار روثن ہو جاتے ہیں، جن کی وجہ سے وہ غیب کی عجیب و غریب باتیں دیکھ لیتا ہے۔

#### معرفت ایک موج ہے:

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ عارف محقیق کے سمندروں میں متعزق ہوتا ہے۔ کسی نے کہا ہے کہ معرفت ایسی موجیں ہیں' جو بھی نیچے ڈبودیت ہیں' بھی اوپر لے آتی ہیں اور بھی نیچے کردیتی ہیں۔

سن نے کی بن معاذ سے عارف کے متعلق سوال کیا 'تو فر مایا وہ بطام مخلوق کے سیاتھ ہوتے ہوئے بھی ان سے الگ ہوتا ہے۔

ایک مرتبہ یوں فرمایا: عارف بھی مخلوق کے ساتھ تھا، مگر پھران سے جدا ہو گیا۔

#### عارف کی نشانیاں:

ذوالنون سے مروی ہے: عارف کی تین نشانیاں ہیں:

(۱) اس کا نورمعرفت ورع کے نورکونہیں بجما تا

(۲) باطنی طور پراینے علم کی وجَہ سے وہ کسی ایسی بات کا اعتقاد نہیں رکھتا، جس سے طاہری طور پرکوئی تھم ٹو ٹنا ہو

(m) اس پراللہ کے جوانعامات کثرت سے ہوتے ہیں، وہ اسے محارم اللہ کے پردے پھاڑنے پرنہیں اکساتے۔

مردی ہے کہ وہ مخص 'جوعقبی والوں کے لئے معرفت بیان کرتا ہو، عارف نہیں کہلاسکتا۔ چہ جائیکہ وہ دنیا والوں کے سامنے بیان کرے۔

ابوسعید خراز سے مروی ہے کہ معرفت سخاوت ایز دی کے سر چشے اور پوری کوشش صرف کرنے سے حاصل ہوتی ہے( یعنی اپنی طرف سے پوری کوشش کرنے اور پھرعنایت الہی کے شامل حال ہونے سے حاصل ہوتی ہے۔محض کسبی چیز

# المنظرية المنظرة الم

# عارف محصورتهین هوسکتا:

جعفرے مردی ہے کسی نے جنیدے ذوالنون مصری کے اس قول کے متعلق پوچھا تھا'جو انہوں نے عارف کے بارے میں کہاتھا کہ ابھی یہاں تھا' مگراب چلاگیا' تو فرمایا: عارف باللہ کوکوئی حالت محصور نہیں کر سکتی اور نہ ایک منزل سے دوسری منزل کونتقل ہونے سے کوئی منزل اسے روک سکتی ہے۔ لہذا عارف ہرمقام والوں کے ساتھ اس قسم کی حالت پر ہوگا، جس پروہ خود ہے۔ وہ اس قتم کی واردات حاصل کرتا ہے، جس قتم کے وہ حاصل کرتے ہیں اور ان کے اشارات کی ترجمانی کرتا ہے کہ وہ اس سے فاکدہ حاصل کرسکیں۔

کتانی سے مروی ہے کسی نے ابوسعید خراز سے سوال کیا تھی عارف کی ایسی حالت بھی ہو جاتی ہے کہ اسے رونا نہ آتا ہو؟ فرمایا : ہاں! کیونکہ رونا ان کواس وقت آتا ہے، جب وہ''سیرالی اللہ'' کے مقام پر ہوتے ہیں۔ گر جب قربت خداوندی کے حقائق اس کے پاس اترتے ہیں اور اللہ کے فضل وکرم سے وہ وصل الی اللہ کا ذا لکتہ چکھ لیتے ہیں ، پھریہ حال ان ے زائل ہوجا تا ہے۔

> عبدالله الرازي نے محمر بن الفضل سے روایت کی کہ المعرفة حيات القلب مع الله تبارك وتعالى اللہ کے ساتھ دل کی زندگی کا نام معرفت ہے۔





#### محبت

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ يَاآَيُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُوْا مَنْ يَّرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِيْنِهِ فَسَوْفَ يَاتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يَّحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَهُ ﴾ (المائدة:٤٥)

تم میں سے جوکوئی دین سے پھر جائے ، (تو کوئی بات نہیں ) کیونکہ اللہ تعالی ایسی قوم کو لے آئیں گے، جنہیں اللہ تعالی پند کرے گا اور وہ اسے پند کریں گے۔

حمام بن منبد نے ابو ہر رہ سے روایت کی کدرسول مُنَا اللَّهِ اللَّهِ ابو ہر رہ سے روایت کی کدرسول مُنَا اللَّهِ ا

جواللہ تعالیٰ کی ملاقات کی خواہش کرتا ہے تو اللہ بھی اس سے ملاقات کی خواہش کرتا ہے اور جواللہ کی ملاقات کی خواہش نہیں کرتا 'اللہ بھی اس کی ملاقات کی خواہش نہیں کرتا۔ (بعاری: ۲۰۰۷،مسلم: ۲۶۸۵)

مشام الكتاني نے انس بن مالك سے روايت كى كه نبى مَنْ اللَّهِ اللَّهِ الله كماكم

جرئیل طلیلانے اپنے رب سجانہ و تعالیٰ سے سنا اور فر مایا: جس کسی نے میرے دوست کی بے عزتی کی 'اس نے مجھ سے اعلان جنگ کر دیا۔ میں نے اتنا تر دو کسی چیز میں نہیں کیا 'جتنا کہ میں اس مومن بندے کی روح کوقبض کرنے میں کیا ہے ' جوموت کو پسندنہیں کرتا ہواور میں اسے دکھنہیں بچیانا جا ہتا ، مگرموت کے سواکوئی جارہ بھی نہیں۔

میراکوئی بندہ میر بندہ کی فرائض کی ادائیگی سے زیادہ محبوب چیز سے میر بے قریب نہیں آتا اور میرا بندہ نوافل کے ذریعے سے میر بے قریب آتا زہتا ہے، تا آئکہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں اور جس سے میں محبت کروں' میں اس کے ذریعے سے میر عزیب تا ہوں۔ (مطبوانی: ۷۸۸۰)

ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ رسول سُکا ایکٹی اے فرمایا:

جب الله تعالی کی بندے ہے محبت رکھتا ہے تو جرئیل ہے فرما تا ہے: میں فلاں ہے محبت رکھتا ہوں۔ لہذا تو بھی اس سے محبت رکھتا ہوں۔ لہذا تو بھی اس سے محبت رکھ۔ چنا نچے جرئیل بھی ان سے محبت کرنے لگ جاتے ہیں، پھر حضرت جرئیل آسان دنیا میں ایک آواز لگاتے ہیں کہ الله تعالی فلاں بندہ سے محبت کرتے ہیں ہمی اس سے محبت کرو، پھروہ دنیا میں مقبول ہو جاتا ہے اور جب الله تعالی کی بندے سے ناراض ہوتا ہے تو مالک فرماتے ہیں کہ میرا خیال ہے کہ آنخضرت مُن اللہ خارے میں اس طرح کی بات کی ، جس طرح محبت کے بارے میں کہی تھی۔ (بعدی کی بات کی ، جس طرح محبت کے بارے میں کہی تھی۔ (بعدی ۲۲۰۹،مسلم: ۲۲۳۷)

استاد سے مروی ہے کہ محبت ایک شریف حالت ہے، جس کی گواہی اللہ تعالیٰ نے اپنے بندے کے لئے دی ہے اور ہمیں بتایا ہے کہ حق بین کہ وہ اپنے بندے سے ہمیں بتایا ہے کہ سکتے ہیں کہ وہ اپنے بندے سے محبت رکھتا ہے۔ لہذا حق سجانہ سے محبت رکھتا ہے۔

#### محبت کیا ہے؟

علاء کی اصطلاح میں محبت کے معنی ارادہ کے ہیں، گرصوفیا کے ہاں محبت سے ارادہ مرادنہیں، کیونکہ کسی انسان کے ارادے کا تعلق (حق تعالیٰ کے ساتھ جوقدیم ہے)، نہیں ہوسکتا۔ ہاں البتہ اگر اللہ کے قرب حاصل کرنے اور اس کی تعظیم کرنے کا ارادہ مرادلیا جائے تو درست ہوسکتا ہے۔

الله تعالی کاکس بندے سے محبت کرنے سے مراداس بندے پرکوئی مخصوص انعام کرنے کا ارادہ کرنا ہے اور رحمت خدا وندی سے مراد الله کا بندے پر انعام کرنا ہے۔ لہذا رحمت ارادہ کے مقابلہ میں خاص چیز ہے اور محبت رحمت سے بھی . خاص تر ہے۔ چنانچہ الله تعالی کاکس بندے پر تواب وانعام کرنے کا ارادہ کرنا 'رحمت کہلائے گا اور بیارادہ کرنا کہ اللہ تعالی اسے اسے قرب اور بلندی احوال سے مخصوص کرے محبت کہلاتا ہے۔

(یہاں سے معلوم ہوا) کہ اللہ تعالی کے ارادہ کی صفت دراصل ایک ہی صفت ہے۔ گراس کے نام اس کے متعلقات کے اعتبار سے بدل جاتے ہیں۔ لہذا جب ارادہ کسی کو سزا دینے کے ساتھ متعلق ہوئو اسے غضب کہا جائے گا اور جب عام قتم گی متیں عطا کرنے کے متعلق ہوئو محبت کہلاتا ہے۔ ورمراقول:

بعض لوگوں سے مروی ہے کہ حق سجانہ کا کسی بندے سے محبت کرنے کا مطلب یہ ہے کہ حق سجانہ اس کی اچھی مدح وثنا کرتا ہے۔ لہذا اس قول کے مطابق اللہ تعالی کا کسی سے محبت کرنے کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالی کلام فرماتا ہے اور اللہ تعالی کا کلام قدیم ہے۔

# المالكونيا المالكونية المالكونية المالكونية المالكونية المالكونية المالكونية المالكونية المالكونية المالكونية

م مروی ہے کہ اللہ تعالی کا کسی ہے مجت کرنا 'اس کے فعل کی صفت ہے۔ لہذا یہ ایک مخصوص خدا وندی احسان ہے جو اللہ تعالی بندے پر کرتا ہے اور ایک مخصوص حالت ہے جس تک اللہ تعالی اسے رفعت و بکندی دیتا ے جس طرح کہ بعض سے مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بندے پر رحمت جب ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ کا انعام ساتھ ہی ہوتا ہے۔

سلف کی ایک جماعت کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ کی محبت ان صفات میں سے ہے، جن کا ذکرا حادیث میں آیا ہے۔ لہذا یہ لوگ اس لفظ کومطلق طور پراستعال کرتے ہیں ۔ گراس کی تفییر سے تو قف کرتے ہیں۔

ان جاروں قسموں کے علاوہ بندگان خدا کی صفت محبت سے جو پھی سمجھ آسکتا ہے ... مثلاً کسی چیز کی طرف میلان یا كسى چيز سے انس حاصل كرتا' يا الي حالت' جيے ايك عاشق اس محبوب كے ساتھ يا تا ہے، جو محلوق ميں سے ہو، ان تمام سے الله تعالى جوقد يم ب بالا بـ

اب رہابندے کا اللہ تعالی سے مجت کرنا تو بدایک حالت موتی ہے جے بندہ اپنے دل میں یا تا ہے۔ مرا سے عبارت اورالفاظ میں بیان نہیں کیا جا سکتا ۔ بعض اوقات بیرحالت انسان کواللہ تعالیٰ کی تعظیم اور اس کی رضا کوتر جیح دینے پرمجبور کرتی ہے اور اس بات پر مجبور کرتی ہے کہ اس کی جدائی پرصبر نہ کر سکے اور اس کی طرف جانے کا جوش پایا جاتا ہے اور اس کے بغیر قرار حاصل نہ ہواور دل ہے ہمیشہ اس کا ذکر کر کے انس حاصل کیا جائے۔

بندہ کے دل میں حق سجانہ کی جومحبت ہوتی ہے،اس میں جسمانی میلان مقصود نہیں ہوتا اور نہ ہی اس کے حدود متعین ہوتے ہیں، کیونکہ تن سحانہ اس بات سے منزہ ہے کہ جسمانی طور پر کوئی وہاں تک پہنچ سکے'یا اس یا سکے'یا اس کا احاطہ کر سکے۔ عاشق جواسیے محبوب کی محبت میں مرمنا ہو، وہ اس بات کا زیادہ حق دار ہے کہ اس کے متعلق کہا جائے کہ وہ کسی خط یا احاطه کے اندرآ سکتا ہے۔

مجت کی نہ تو کوئی الی تحریف کی جاسکتی ہے اور نہ کوئی الی حدمقرر کی جاسکتی ہے، جولفظ محبت سے زیادہ واضح اور فہم کے زیادہ قریب ہو۔ کسی بحث کوشرح و بسیط سے بیان کرنے کی ضرورت اس وقت ہوتی ہے، جب اس میں کوئی اشکال ہو۔ کیکن جب ابہام ہی اٹھ گیا' تو بحث کی تشریح میں مبالغہ کرنے کی حاجت نہیں رہتی۔

(۱) صوفیاء نے محبت کو مختلف طریقوں سے بیان کیا ہے۔ لوگوں نے اس بات سے بھی بحث کی ہے کہ اس کا لغوى مفہوم كيا نے؟ چنانچ بعض سے مروى ہے كہ يا كيزه اور صاف مجت كا نام حب ہے، كيونكم عرب جب حبب الاسنان بو کتے ہیں تو ان کی مراد دانتوں کی سفیدی اور تر وتاز گی ہوتی ہے۔

- (۲) بعض سے مروی ہے کہ تخت بارش کے وقت جو بلبلے اٹھتے ہیں، انہیں حباب النفاء کہا جاتا ہے۔ اس بناء پر محبوب کی ملاقات کے جوش اور پیاس کے بھڑ کنے کا نام محبت ہے۔
- (۳) بعض ہے مروی ہے کہ بیرحباب (بفتح الحاء) الماء سے ماخوذ ہے۔ بیعنی وہ مقام جہاں پانی زیادہ ہو۔ للمذا اے محبت اس لئے کہا گیا کہ دل میں جتنی اہم چیزیں ہیں،ان میں سب سے بڑا حصداس کا ہوتا ہے۔
- (٣) بعض سے مروی ہے کہ بیلفظ لازم ہونے اور ثابت قدم رہنے کے معنوں میں آتا ہے، کیونکہ عربی کا محاورہ ہے ''احب البعیو'' جب وہ بیٹے جائے اور پھر نہ اٹھے،اس صورت میں معنی بیہ ہوئے کہ عاشق کا ول کسی وقت بھی معثوق کے ذکر سے نہیں ہتا۔
  - (۵) یا لفظ حب بمعنی پانی سے ماخوذ ہے۔ چنانچہ شاعر کہتا ہے:

تبيت الحية النصناض منه مكان الحب يستمع السرارا

(شکاری رات بھرا کیگڑھے میں بیٹھار ہتا ہے ) اور وہاں زہر ملے سانپ اس کے اتنے قریب پھرتے رہتے ہیں ، جتنی کان کی بالی ہواور وہ رازس رہی ہو'اور باتیں سنتار ہتا ہے۔

اور بالی کوحب'یا تو اس لئے کہا گیا ہے کہ بیر کان سے چٹی رہتی ہے'یا اس لئے کہ ہروقت مضطرب رہتی ہے۔ بیہ ۔ دونوں معنی محبت پر صحیح طور پر چسیاں ہوتے ہیں۔

- (۲) لفظ محبت حب سے ماخوذ ہے 'جوجہ کی جمع ہے اور حبة القلب دل کا وہ مقام ہے جس پردل کا دارومدار ہے۔ لہذا محبت کا نام اینے کل کے نام پررکھا گیا ہے۔
  - (2) حب اور حب ایک بی چیز ہے، جس طرح عمر اور عمر ۔
- (۸) یہ بھی مردی ہے کہ بیرلفظ''حبۃ'' ( کسرحاء کے ساتھ ) سے ماخوذ ہے۔ جس کے معنی''جنگی جے'' کے ۔ ہیں۔ چنانچیجس طرح بیج نباتات کامغز ہے،ای طرح محبت بھی زندگی کامغز ہے۔اس لئے اس کا نام حب رکھا گیا ہے۔
- (۹) مروی ہے کہ حب ان چارلکڑیوں کو کہتے ہیں جن پر مظار کھا جاتا ہے۔ محبت کو حب اس لئے کہا گیا (جس طرح پہلڑیاں مظے کو برداشت کرتی ہیں)،ای طرح محبت محبوب کی طرف سے ہرعزت وذلت کو برداشت کرتی ہے۔
- (۱۰) اس لفظ کی اصل وہ منکا (حب) ہے، جس میں پانی ہوتا ہے۔ منکا اسے رو کے رکھتا ہے۔ اس میں صرف اس قدریانی ساسکتا ہے، جس سے وہ بھر جائے۔ (یعنی اس میں مزیدیانی نہیں ساسکتا)۔ اسی طرح جب کسی کی محبت سے دل بھر

جاتا ہے تو پھراس دل میں محبوب کے سواکسی اور کے داخل ہونے کی گنجائش نہیں ہوتی۔

# محبت کی تعریف میں شیوخ صوفیاء کے اقوال:

- (۱) ایک صوفی کا قول ہے کہ مشاق دل کے ساتھ دائی میلان کا نام محبت ہے۔
- (۲) نیز مردی ہے کہ محبوب کی خاطر تمام مال ودولت کو قربان کردینا محبت ہے۔
- (۳) محبوب کی موجود گی اور عدم موجود گی میں محبوب کی موافقت کرنا محبت ہے۔
- (۳) عاشق کا مع این تمام صفات کے مث جانا اور محبوب کواس کی ذات کے ساتھ ثابت کرنا محبت ہے۔
  - (۵) دل کا الله تعالی کی مراد کے موافق ہونا محبت ہے۔
  - (۱) اس بات سے ڈرتے رہنا کہ کہیں احر ام میں کی نہ ہومجت کہلاتا ہے۔
- (۷) ابویزید بسطامی سے مروی ہے کہ اپنی کثیر چیز کولیل سمجھنا اور محبوب کی قلیل چیز کو کثیر سمجھنا محبت ہے۔
- (۸) سبل سے مروی ہے: محبت ہیہ ہے کہ تو اطاعت گذاری پر قائم رہے اور (محبوب کی) مخالفت سے دورر ہے۔
  - (٩) جنید سے محبت کی نسبت سوال کیا گیا او فرمایا: عاشق کا اپنی صفات کو اپنانا محبت ہے۔

ان کا اشارہ اس بات کی طرف ہے کہ محبوب کے ذکر کا غلبہ یہاں تک ہو کہ عاشق کے دل پرمحبوب کے ذکر کے سوا کچھ نہ ہوا درا بی صفات اور ان کے احساس سے کلیۂ غفلت ہو۔

- (۱۰) ابوعلی روز باری ہے مروی ہے کہ محبت کیا ہے؟ ایک موافقت سیسیعن محبوب کی۔
- (۱۱) ابوعبدالله قرش سے مروی ہے کہ هیقی محبت بہ ہے کہ تو اپنے آپ کو کلیة محبوب کے حوالے کر دے، یہاں تک کہ تیرے پاس اپنی ذات میں سے کچھ بھی ندر ہے۔
  - (۱۲) شبلی سے مروی ہے کہ مجت کو محبت اس لئے کہا گیا کہ بیدول سے محبوب کے سواتمام چیزوں کوموکروی ہے۔
    - (۱۳) ابن عطا سے مردی ہے کہ محبت رہے کہ تو محبت میں اپنے آپ کو ہمیشہ عمّا ب کرتا رہے۔
    - (۱۴) استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ محبت مکمل لذت ہے، جبکہ حقیقت کے مقامات دہشت ناک ہیں۔
- (10) انہی ہے مروی ہے کہ محبت میں حد سے تجاوز کرناعش کہلاتا ہے۔ حق سجانہ کی تعریف میں کہنا روانہیں کہ وہ حد سے تجاوز کرناعش کہلاتا ہے۔ حق سجانہ کی تعمل کہنا روا ہے کہ وہ حق تجاوز کرتے ہیں۔ لہذا یہ کہنا بھی روانہ ہوگا کہ حق سجانہ کوکس سے عشق کی نفی ہو جاتی ہے اور حق سجانہ کے وصف میں اس لفظ کے استعال کی کوئی صورت نہیں نہ حق کی طرف سے بندے کے عشق کے لئے اور نہ بندے کی طرف سے حق کے عشق کے لئے۔

- (۱۲) شبل سے مروی ہے کہ محبت یہ ہے کہ اگر کوئی اور تمہارے جیسا انسان محبوب سے محبت کرے تو تخیفے غیرت آ جائے۔
- (۱۷) ابن عطانے ایک شخص کے سوال کے جواب میں فر مایا کہ محبت وہ شہنیاں ہیں جنہیں دلوں میں لگایا جاتا ہے اور ان پران کی عقلوں کے مطابق کچل آتا ہے۔
- (۱۸) انہی سے مروی ہے کہ انہوں نے نصر آباذی کو فرماتے سنا کہ ایک قتم کی محبت بیہ ہوتی ہے کہ اس سے خون بہنے سے محفوظ ہوجاتے ہیں اور ایک قتم کی محبت سے خون کا بہانا واجب ہوجاتا ہے۔

جعفر نے سنون سے روایت کی کہ محبت کرنے والے دنیا اور آخرت کا شرف حاصل کریں گے کیونکہ نبی کریم الکیڈیم نے فرمایا:

((الهرءمع من احب)) (بخارى:١٦٨، ٢٠، مسلم: ٢٦٤)

انسان اس مخف کے ساتھ ہوتا ہے، جس سے اسے محبت ہو۔

لہٰذاوہ اللہ کے ساتھ ہوئے۔

- (۱۹) یکی بن معاذ سے مروی ہے کہ حقیقی محبت وہ ہے جو جفا پر بھی کم نہ ہوادر نہ محبت 'نیک برتا دُ اوراحسان سے برهتی ہے۔ نیز مروی ہے کہ جو شخص محبت کا دعویٰ کر ہے، مگر محبت کی حدود کا لحاظ خیال ندر کھے 'وہ سچانہیں ہے۔
- (۲۰) جنید سے مروی ہے کہ جب بچی اور شیخ محبت پیدا ہو جائے او پھر آ داب کے شرا لط ساقط ہو جاتے ہیں۔اس منہوم کا ایک شعر میں نے استادا بوعلی کو پڑھتے سنا:

اذا صفت المودة بين قوم ودام ودادهم، سمج الثناء جب کی توریف کرنا نا مناسب معلوم بیس محبت پاک وصاف ہوتی ہے، پھریہ محبت دائم رہے تو ایک دوسرے کی تعریف کرنا نا مناسب معلوم وتا ہے۔

مروی ہے کہ تو کسی متفق بات کے اپنے بیٹے سے کلام کرنے میں بخل کرتے نہ دیکھے گا، یہاں تک کہ جب لوگ اس سے ناطب ہوکر کلام کرتے ہوں۔ باپ کہدا تھے گا: ارے فلال!

- (۲۱) کتانی ہے مروی ہے کہ محبوب کی خاطرایا رکرنے کا پام محبت ہے۔
- (۲۲) ابوسعیدالارجانی نے بندار بن الحسین سے روایت کی کہ کی نے مجوب مجنوں بی عامر کوخواب میں دیکھا' پوچھا کہ اللہ نے تم سے کیا برتا وکیا؟ جواب دیا کہ اللہ نے مجھے معاف کر دیا اور مجھے مجت کرنے والوں کے لئے جمت قرار دیا۔ (۲۳) ابو یعقوب موی سے مروی ہے کہ حقیقی مجت یہ ہے کہ انسان سے بات بھول جائے کہ اللہ کے بال اس کا کتنا حصہ

ے؟ الله كي طرف اس كى كتنى حاجتيں ہيں؟

(۲۳) حسین بن منصور فرماتے ہیں جھیتی محبّ یہ ہے کہ تو اپنے تمام اوصاف کو بالائے طاق رکھ کراپنے محبوب کے ساتھ ا

(۲۵) میں نے ابوعبدالرحمٰن سلمی کوفر ماتے سنا کہ نصر آباذی سے کسی نے کہا کہ آپ کومجت سے حصہ نہیں ملا؟ تو فر مایا: لوگ سچے کہتے ہیں، مگر مجھ میں محبت کرنے والوں کی حسر تیں پائی جاتی ہیں اور میں ان میں جل رہا ہوں۔

ا نہی سے مروی ہے کہ نفر آباذی فرماتے ہیں کہ خواہ کچھ بھی ہواتو محبت کوترک نہ کرے۔

اس كے بعدشعر يوصف لكے:

ومن کان فی طول الهوی ذاق سلوة فانی من لیلی لها غیر ذائق واکثر شیء نلته من وصالها امانی لم تصدق کلمحة بارق جو شخص عشق کورک کرنے والنہیں ہوں۔

بجھے اس وصال میں زیادہ ہے زیادہ'جو چیز ملی ،وہ صرف وہ امیدیں ہیں'جو ایک لمحہ کے لئے بھی پوری نہیں ہوتی۔

(٢٦) محمد بن فضل فرماتے ہیں محبت بدہے کہ محبوب کی محبت کے سوا ہرتتم کی محبت دل سے دور ہوجائے۔

(۲۷) جنید فرماتے ہیں محبت بیہ کے کہ خواہ تجھے محبوب سے پچھ بھی نہ ملے، پھر بھی تمہارا میلان اس کی طرف رہے۔

(۲۸) منقول ہے کہ مجبوب کی طرف سے دل میں جوتشویش پیدا ہوتی ہے اسے مبت کہتے ہیں۔

(۲۹) نیز کہا جاتا ہے کہ محبت ایک آزمائش ہے جودل میں محبوب کی طرف سے واقع ہوتی ہے۔

ابن عطاء نے بیشعر پڑھے:

غرست لاهل الحب غصنا من الهوى ولم يك يدرى ما الهوى احد قبلى فاورق اغصانا واينع صبوة واعقب لى مرا من الثمر المحلى وكل جميع العاشقين هواهم اذا نسبوه كان من ذلك الأصل مين في حبت والول ك لئے عشق كى بئى لگا دى، بجھ سے پہلے كى كوشق كا پت نہ تھا۔ اس بنى كو پتے لگے اور عشق كا بر خمیے بیٹھے پچل میں سے كڑوا پن بى ملا، اب تمام عاشق جب اپنے عشق كا ذكر كرتے ہيں تو اس كى اصل اسى بنى كے سے بوتی ہے۔

#### · 21K ..

استاد ابوعلى دقاق نے حضور مَثَاثِيْتِم كفر مان:

((حبك للشيء يعمى ويصمر))(أبوداؤد: ١٣٠٥ ١٥٠١ حمد: ١٧٤٠)

کی تشریح کی کہ محبت اوروں سے تو غیرت کی وجہ سے اندھا کردیتی ہے اور محبوب سے اس کی ہیبت کی وجہ سے۔ اس کے بعد انہوں نے بہشعر مڑھا:

اذا ما بدا لى تعاظمته فاصدر في حال من لم يرد

جب محبوب میرے سامنے طاہر ہوتا ہے' تو میں اسے بہت عظیم خیال کرتا ہوں اور جب لوٹنا ہوں' تو پہلی سی حالت ہوتی ہے و ہوتی ہے ( یعنی ہیبت کی وجہ سے مبہوت ہوجاتا ہوں اور محبوب کی ملاقات اور عدم ملاقات برابر ہوتی ہے )۔

(۳۱) جنید نے الحارث المحاسی سے روایت کی کہ محبت رہے کہ تو ہمہ تن کسی چیز کی طرف ماکل ہو جائے۔ پھر اپنانفس' روح اور مال سب اس پر قربان کر دے۔ پھر ظاہر و باطن میں تو اس کی موافقت کرے۔ بایں ہمہ تو بیہ خیال کرے کہ تو نے اس کی محبت میں کوتا ہی کی ہے۔

(۳۲) جنید نے سری سے روایت کی کہ دوشخصول کے درمیان اس وقت تک صحیح محبت نہیں ہوسکتی، جب تک وہ ایک دوسرے کویا اناکہ کرنہ یکارسکیں۔

(۳۳) شبلی سے مروی ہے محب اگر خاموش ہو جائے تو ہلاک ہو جائے گا اور عارف اگر خاموش نہیں رہے گا تو ہلاک ہو جائے گا۔

(۳۴) مروی ہے کہ محبت دل میں ایک آ گ ہوتی ہے، جو محبوب کی مراد کے سواسب کچھ جلا دیت ہے۔

(۳۵) مروی ہے کہ محبت میہ ہے کہ تو (اپنے محبوب کے لئے) اپنی پوری کوشش صرف کر دے اور پھرمحبوب کا جو دل جا ہے کرتارہے۔

(۳۷) ابو یعقوب سوی سے مروی ہے : محبت صرف اسی وقت درست ہو سکتی ہے، جب محبّ اپنی محبت کی طرف نہ ویکھے، بلکہ اپنی محبت کاعلم مٹا کر اپنے محبوب کے دیدار کی طرف لگار ہے۔

(۳۸) جعفرے مروی ہے کہ سری نے انہیں ایک رقعہ دیا اور فر مایا کہ بیتمہارے لئے سات سوقصوں کیا کہانیوں سے بہتر ہے۔ جب کھولا تو اس میں بیا شعار لکھے ہوئے تھے:

ولما ادعيت الحب قالت كذبتني

فمالي ارى الاعضاء منك كواسيا

TATE OF THE TATE المنافع المناف

وتذبل حتى لا تجيب المناديا فما الحب حتى يلصق القلب بالحشا سوى مقلة تبكى بها وتناجيا وتنحل جتى لا يبقى لك الهوى جب میں نے محبت کا دعویٰ کیا' تو محبوبہ کہنے گی تو جھوٹ بول رہا ہے۔ کیونکہ اگر ایسا ہوتا' تو تمہارے اعضا اسے چھیا

محبت میں تو دل انتزایوں کے ساتھ چیک جاتا ہے اور اتنا مرجما جاتا ہے کہ یکارنے والے کوجواب تک نہیں دے سکتا۔ اور پھرتو اس قدر لاغر ہو جائے کہ محبت تمہارے لئے تمہاری آئکھوں کے سوانہ چھوڑے، اس کے ذریعہ تو روئے' اس کے ذریعے سے بات کرے۔

ابن مسروق سے مروی ہے کہ میں نے سمنون کومحبت پر گفتگو کرتے سنا 'تو اس کے اثر سے معجد کی تمام قندیلیں ٹوٹ گئیں۔ ابراہیم بن فاتک سے مروی ہے کہ منون مجدمیں بیٹے مجبت پر گفتگو کررہے تھے اور میں سن رہاتھا کہ ایک چھوٹا پرندہ آیا اوران کے قریب ہو گیا اور قریب ہوتے ہوتے ان کے ہاتھ پر جا بیٹا۔ اس کے بعداس نے زمین پراپی چو کچ مارنی شروع کی' تا آ نکہ اس سے خون سنے لگا،اس کے بعدوہ مرگیا۔

(٣٩) جنید سے مروی ہے ہروہ محبت جو کسی غرض کے لئے ہے، جب وہ غرض جاتی رہے گی تو محبت بھی جاتی رہے گی۔ شبکی یا گل خانے میں:

مروی ہے کشبلی کو یا گل خانہ میں بند کر دیا گیا 'تو مجھ لوگ ان کے بیاس آئے۔شبلی نے بوچھا ہم کون لوگ ہو؟ جواب دیا: ہم تمہارے محبّ ہیں۔ اس پرشلی نے ان پر پھر پھینگئے شروع کر دیئے اور وہ بھاگ گئے۔

یہ حال دیکھ کرشلی نے کہا: اگرتم میری محبت کا دعویٰ کرتے ہواتو میری تکلیف پرصبر و کرو۔ پھرشلی نے یہ قطعہ پڑھا:

السيد الكريم حبك بين الحشا مقيم يا رافع النوم عن جفوني انت بما مربى عليم اے سیداور کریم! تیری محبت میرے تن دھن میں مقیم ہے۔

اے محبوب! جس نے میری آئھوں سے نینداڑ ادی ہے، تجھے معلوم سے کہ مجھ پر کیا گذری؟

علی بن عبید ہے مروی ہے کہ یجی بن معاذ نے ابویز ید کولکھا کہ میں اللہ کی محبت کے بہت سے پیالے پینے سے نشہ میں ہوں۔اس کے جواب میں ابو پریدنے لکھا:تمہارے سوا کچھالوگ ایسے بھی ہیں' جنہوں نے آسانوں اور زمینوں کے تصنف كارنسانيلينيا المنافية المساييلين المساييلينيا

سمندر بی لئے ، گر پھر بھی سیرنہیں ہوئے اوران کی زبان (پیاس کے مارے) باہرنگلی ہوئی ہے۔ ھل من مزید کہرہے ہیں۔ صوفیاء محبت کے متعلق بیا شعار بھی پڑھتے ہیں:

> وهل انسى فاذكر ما نسيت عجبت لمن يقول ذكرت الفي ولولا حسن ظني ما حييت اموت اذا ذكرتك ثم احيا فلم احيا عليك وكم اموت فاحيا بالمني واموت شوقا فما نفد الشراب وما رويت شربت الحب كاسا بعد كاس

مجھے اس مخض پر تعجب آتا ہے' جو یہ کہتا ہے کہ میں نے اپنے محبوب کو یا دکیا اور میں تو اسے بھی بھولیا ہی نہیں ہوں کہ یا دکرنے کی ضرورت پڑے۔

اے محبوب! جب تمہارا ذکر کرتا ہوں' تو مرجاتا ہوں اور پھر زندہ ہو جاتا ہوں۔ اگر میراحسن ظن نہ ہوتا' تو زندہ بھی نہ ہوتا۔ میں آرزو سے زندہ ہوتا ہوں اور شوق ہے مرتا ہوں۔ میں ک تک مرتا اور زندہ ہوتا رہوں گا۔ میں نے محبت کے پیالے پر پیائے ہے' مگر نہ شراب ختم ہوئی اور نہ میں سیر ہوا۔

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت عیسیٰ علیہ کی طرف وحی کی کہ جب میں کسی بندے کے دل کی طرف دیکھتا ہوں اور اس میں دنیا اور آخرت کی محبت نہیں یا تا او اے اپنی محبت سے بھردیتا ہوں۔

مروی ہے کہ استاد ابوعلی دقاق نے اپنے ہاتھ سے بیعبارت ککھی:

کسی ایک آسانی کتاب میں ہے: اے میرے بندے! تمہاری قتم میں تم سے محبت کرتا ہوں 'مجھے میری قتم! تو بھی مجھ ہے محت کر۔

(۴۰) عبداللہ بن مبارک سے مروی ہے کہ جے محبت میں سے کچھ حصہ ملا ہواور اسے خوف خدا میں سے اس قدر حصہ نہ ملا ہو'تو و ہخض دھوکا کھائے گا۔

مروی ہے کہ محبت تمہارانشان مٹادیتی ہے۔

(۲۱) مردی ہے کہ محبت میں ایک الی مستی ہے جس سے انسان محبوب کے مشاہدہ کے بغیر ہوش میں نہیں آتا۔ پھر محبوب كمثامرة سے جومتى حاصل موتى ہے اس كى كيفيت بيان نہيں موسكتى۔

بيشعر پيش كياجاتا ہے:

فاسکو القوم درور کاس و کان سکری من المدیو اوگ بیالے کے دور سے مت ہونے لگے ،گرمیری متی دور دینے والے کی وجہ سے تھی۔ استادا بوعلی دقاق اکثر بیشعر پڑھتے:

لى سكرتان وللندمان واحدة شيء خصصت به من بينهم و حدى

مجھے دومستیاں حاصل ہیں (ایک شراب محبت کی اور ایک محبوب کی) ، جبکہ اور ندیموں کو ایک ہی مستی ہے، یہ ایک ایی خصوصیت ہے' جوصرف مجھے ہی حاصل ہے۔

(۲۷) ابن عطاء سے مروی ہے کہ محبت یہ ہے کہ تو ہمیشہ اپنے آپ کوعمّا ب کرتا رہے۔

#### ایک لونڈی کا قصہ:

استادابوعلی دقاق کی ایک لونڈی تھی جس کا نام فیروز تھا۔ انہیں اس سے مجت تھی۔ کیونکہ اس نے ان کی بڑی خدمت کی سے استاد سے مروی ہے کہ ایک روز فیروز مجھے دکھ دے رہی تھی اور زبان درازی کر رہی تھی 'تو ابوالحن قاری نے اسے کہا: تو اس بوڑھے آ دمی کو کیوں دکھ دے رہی ہے؟ تو اس نے جواب میں کہا: اس لئے کہ میں اس سے محبت کرتی ہوں۔
(۳۳) کیجیٰ بن معاذ سے مروی ہے: محبت اگر رائی بحر بھی ہو'تو مجھے وہ ستر سالہ ایسی عبادت سے 'جو بغیر محبت کے ہو' زیادہ محب

# ایک نوجوان کا قصه:

مروی ہے کہ ایک نوجوان نے عید کے دن لوگوں کو کھڑ کی سے جما تک کرد یکھا اور کہا:

من مات عشقاً فليمت هكذا لاخير في عشق بلا موت

جوعشق میں مرنا چاہتا ہے وہ اس طرح مرے عشق بغیر موت کے بے سود ہے۔

اوراس نے ایک بلند چھت سے اپنے آپ کوگرا دیا اور گر کرمر گیا۔

# ایک مندی کاعشق:

مروی ہے کہ ایک ہندی اُڑی پر عاشق ہوگیا۔ اُڑی نے کوچ کر ارادہ کیا اُ تو وہ خض اس کو دراع کرنے کے لئے نکلا۔
اس وقت اس کی ایک آ نکھ سے آ نسو نکلے اور دوسری سے نہ نکلے۔ جس آ نکھ سے آ نسونہیں نکلے تھے، اس نے اس آ نکھ کو چوراس سال تک بندر کھا اور سزا کے طور پڑاسے نہیں کھولا۔ کیونکہ اس نے اس کی محبوبہ پر آ نسونہیں بہائے تھے۔ اس مفہوم کا پیشعر پیش کیا جاتا ہے:

بكت عينى غداة البين دمعاً واخرى بالبكا بخلت علينا فعاقبت التي بخلت بدمع بأن غمضتها يوم التقينا

محبوب کی جدائی کے دن میری ایک آئکھ نے آنسو بہائے اور دوسری نے کوئی آنسونہیں بہایا۔ لہذا جس آئکھ نے کوئی آ نسونہیں بہایا تھا، میں نے اسے بیہزا دی کمحبوب کی ملا قات کے دن میں نے اسے بندر کھا۔

ایک صوفی سے مردی ہے کہ ہم ذوالنون مصری کے پاس تھ تو محبت کا ذکر چھڑ گیا۔ ذوالنون نے فرمایا: اس مسئلہ کا ذ کرمت کرو،کہیں ایبا نہ ہو کہ لوگ بن کراس کا دعویٰ کر بیٹھیں ۔

پهريه قطعه پڙها:

الحوف اولى بالمسيء اذا تأله والحزن والحب يحمل بالتقى وبالنقى من الدرن جب بد کر دار انسان عبادت گذار ہو جائے' تو اس کے لئے خوف وغم بہتر ہے۔محبت تو ان لوگوں کواچھی گئتی ہے' جو یر ہیز گار ہوں اور ہرفتم کی منیل کچیل سے پاک ہوں۔

یجیٰ بن معاذ ہے مرویٰ ہے: جو مخص نااہل لوگوں میں محبت کا ذکر کرے وہ اپنے دعویٰ میں جھوٹا ہے۔

# ا مکشخص کی محبت کا قصہ:

مروی ہے کہ ایک شخص کہا کرتا تھا کہ وہ فلاں کی محبت میں مرر ہاہے تو اس نو جوان نے (جس کی محبت میں وہ مرنے کا دعویٰ کرتا ) کہا: یہ کیسے؟ حالانکہ یہ میرا بھائی مجھ سے زیادہ خوبرو ہے اور خوب صورت ہے۔ یہ بن کہ اس مخص نے اس کے بھائی کو دیکھنے کے لئے سراٹھایا۔اس وقت عاشق معثوق دونوں حبیت پر تھے۔محبوب نے عاشق کو حبیت پر سے نیچے بھینک دیا اور کہا کہ اس محض کی سزا ہے جو دعویٰ تو میری محبت کا کرے اور کسی اور کی طرف دیکھے۔

# معرفت افضل ہے یا محبت؟

سمنون محبت کومعرفت ہے افضل سمجھتے تھے ۔لیکن اکثر مشائخ معرفت کومحبت برفضیلت دیتے ہیں ۔

### معرفت کی تعریف:

محققین کے نزد یک محبت اینے آپ کولذت سے ہلاک کرنے کا نام ہے اور معرفت سے کہ جیرت کی حالت میں محبوب کا مشاہرہ ہواور ہیت میں فنا ہو جائے۔

# جنید کا حج کے موقعہ پر محبت کی تشریح

ابو بکر کتانی سے مروی ہے کہ مکہ میں جج کے موسم میں محبت پر بحث چھڑگئی۔ شیوخ صوفیاء نے اس پر تقریریں کیں۔ جنید سب سے چھوٹی عمر کے تھے۔مشائخ نے جنید سے کہا: اے عراقی! تو بھی پچھ بیان کر۔اس پر جنید نے سر جھکا یا اور رو نے لگ گئے۔ پھر یوں کہا: ایک بندہ ہے 'جواپے آپ کو کھو چکا ہے۔اپنے رب کا لگا تار ذکر کرتا ہے اور اس کے حقوق برابرا دا کئے جارہا ہے اور دل کی آئکھوں سے اپنے رب کو دکھے رہا ہے۔

ذات خداوندی کے انوار نے اسے جلا دیا ہے اوراس کی محبت کے پیالوں سے اس نے صاف شراب پی ہے اور اللہ تعالیٰ نے اپنی غیب سے اس کے لئے پردے اٹھا دیئے ہیں۔ لہذا پیشخص جب گفتگو کرے گا'تو اللہ کی مدد سے گفتگو کرے گا اورا گرحرکت گا'تو اس کے حکم سے اور اگر ساکن ہوگا'تو اللہ کے حکم سے۔

الہذا پی محض اللہ کے لئے اور اللہ کی معصیت میں ہوگا۔ بیان کرتمام شیوخ رو پڑے اور کہا کہ اس پر پچھا ضافہ نہیں ہو سکتا؟ خدا تیری حالت درست کرے۔اے تاج العارفین!

مروی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے داؤد علیلا کی طرف وحی کی کہ اے داؤد! جب تک کسی اور کی محبت کسی دل میں پائی جاتی ہو۔اس وقت تک میں نے اس بات کوحرام قرار دے دیا ہے کہ میری محبت اس دل میں داخل ہو۔

محمد بن ابوب نے ابوالعباس ٔ خادم الفضیل بن عیاض سے روایت کی کہ فضیل کو احتباس بول کی بیاری لگ گئ و انہوں نے ہاتھا کر دعا کی: اے اللہ! مجملے میری محبت کی قتم کہ میرا پیشاب کھول دے۔ ابوالعباس سے مروی ہے کہ ابھی ہم وہیں تھے کہ انہیں شفا ہوگئ۔

مروی ہے کہ محبت میں ایسی جانثاری ہونی جائے ،جیسی عزیز مصر کی بیوی (زلیغا) میں تھی۔ کیونکہ جب یوسف ملیٹا کی محبت انتہا کو پہنچے گئی تو بول اٹھی:

﴿ أَنَّا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَّفُسِهِ وَإِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ ﴾ (يوسف: ١٥)

میں نے ہی اسے پھسلانا چاہاتھا اور یہ سچ کہتا ہے۔

حالانکہ شروع میں اسی نے یوں کہاتھا:

﴿ قَالَتُ مَاجَزَاءُ مَنْ آرَادَ بِالْفُلِكَ سُوءً إِلاَّ آنُ يُسْجَنَ آوُ عَذَابٌ آلِيْمٌ ﴾ (يوسف: ٢٥)

جوتمہاری بیوی کے ساتھ برافعل کرنے کا ارادہ رکھے اس کی یہی سزا ہے کہ یا تو قید کر دیا جائے 'یا سخت سزا دی

زلیخانے پہلے تو جرم یوسف کے ذے لگایا ، مگر بالآ خراس نے اپنے آپ کوخائن قرار دیا۔

# الله عصمت كرنا نبي مَا لَيْنَا لِمُ سَعِمت عبت عب

ابوسعیدخراز سے حکایت ہے کہ انہوں نے فرمایا میں نے بی مُنافِیکم کوخواب میں دیکھا۔ میں نے عرض کیا یا رسول الله مَنَا اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى عَمِينَ عَلَى الله تعالى كى محبت نے مجھے اس قدرمشغول كرركھا ہے كه آ ب مُلَا يَنْفِرُ محبت كى طرف دھيان نہیں آتا۔ آپ مَا اللہ اے فرمایا اے برکت والے انسان! جس نے اللہ سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی۔

### . رابعه کی مناجات:

مروی ہے کہ رابعہ نے مناجات میں کہا: یا البی! تو کیا اس دل کو دوزخ کی آگ میں جلائے گا، جو تجھ سے محبت کرتا ہو؟ ہاتف نے جواب دیا: ہم ایسانہیں کرتے ، تو ہم پر بد گمانی نہ کر۔

مروی ہے: حب میں دوحرف ہیں: ح اور ب جن میں بیاشارہ پایا جاتا ہے کہ جو شخص محبت کرے اسے اپنی روح اور بدن دونوں سے نکل آنا جائے۔

لفظ محبت کے استعال میں صوفیاء کا گویا اس بات پراجماع ہے کہ محبت محبوب سے موافقت کرنے کو کہتے ہیں اور سب سے زور دارموافقت وہ ہے جو دل سے ہو۔

نیزید کہ محبت سے مباینت کی نفی ہو باتی ہے۔اس کئے کہ محبّ تو ہر لحظدا پنے محبوب کے ساتھ ہوتا ہے۔ حدیث میں اس طرح آیا ہے۔

ابی دائل نے ابومویٰ الاشعری سے روایت کی کہ نبی ٹاٹیڈ کا کی خدمت میں عرض کیا گیا کہ ایک شخص بچھا ہے لوگوں سے محبت رکھتا ہے جن سے اس کی ملاقات نہیں ہوئی ہے؟ (اس کے متعلق کیا حکم ہے) آنخضرت مُالْقَیْم نے فرمایا: المرء مع من احب انسان انهي لوگول كے ساتھ ہے جن سے اس كى محبت ہو۔

# صوفياء کی ہلاکت کی چیزیں:

ابوعثان حیری نے ابوحفص سے روایت کی کہ احوال صوفیہ کی اکثر خرابی کا باعث تین چیزیں ہیں:

- (۱) عارفین کافس \_
- (۲)محبین کی خیانت۔
- (۳)مریدین کا کذب\_

ابوعثان سے مروی ہے: عارف کافش یہ ہے کہ عارف اپنی نگاہ' زبان اور کانوں کو دنیا کے اسباب اور منافع کی

BONNESS MI BONNESS

طرف لگائے۔

محبین کی خیانت یہ ہے کہ وہ اپنی خواہشات کو آئندہ آنے والے حالات کے متعلق اللہ تعالیٰ کی رضا مندی پرترجیح دیں اور مریدین کا کذب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ذکر پر مخلوق کا ذکر اور ان کا دیدار غالب آجائے۔

ابوعلی ممعاد بن سعیدالعکمری سے مروی ہے کہ ایک نرابابیل نے مادہ ابابیل کو بھانسنا چاہا۔ دونوں سلیمان مالیہ اسکے گنبد میں تھے۔ مادہ نے بات نہ مانی 'تو کہنے لگا :تو میرا کہنا کیوں نہیں مانتی ؟ میں اگر چاہوں تو گنبد کو تہ و بالا کر دوں۔ سلیمان مالیہ نے اسے بلا کر بوجھا نہ بات تو نے کیوں کہی ؟ تو اس نے جواب دیا نیا نبی اللہ! عشاق کو ان کی بات پرمواخذہ نہیں کیا جا تا۔اس پرسلیمان مالیہ نے فرمایا: تو بھے کہتا ہے!







# شوق

الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ اللَّهِ قَانَّ آجَلَ اللَّهِ لَآتٍ ﴾ (العنكبوت:٥)

جومض الله سے ملنے کی امیدر کھتا ہے (اسے معلوم ہونا جائے) کہ اللہ کا مقرر کیا ہوا وقت آنے والا ہے۔

#### دعا:

عطاء بن السائب نے اپنے باپ سے روایت کی کہ تمار بن بیاسر نے نماز پڑھائی اور اس میں اختصار کیا' تو میں نے کہا: اے ابوالیقظان! تو نے نماز میں تخفیف کردی؟ انہوں نے جواب دیا؛ کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ میں نے نماز میں وہ دعا مانگی ہے' جو میں نے رسول مُلَا اِلْمِیْمُ سے نکھی۔ جب وہ اٹھ کرروانہ ہوئے' تو ایک آ دمی ان کے پیچھے ہولیا اور اس نے عمار سے پوچھا کہ وہ دعا کون می ہے؟ عمار نے بتایا، وہ دعا ہے ہے:

((اللهم بعلمك الغيب، وقدرتك على الخلق احينى ما علمت الحياة خيراً لى، و توفنى ما علمت الوفاة خيراً لى- اللهم انى اسلك خشيتك فى الغيب و الشهادة، واسالك كلمة الحق فى الرضا والغضب، واسألك القصد فى الغنى والفقر، واسألك نعيماً لا ينفد وقرة عين لا تنقطع، واسألك الرضا بعد القضاء وبردالعيش بعد الموته واسألك النظر الى وجهك الكريم وشوقا الى لقائك فى غير ضراء مضرة ولا فتنة مضلة :اللهم زينا بزينة الايماك اللهم اجعلنا هداة مهتدين ))(مصنف ابن ابى شيبه: ٢٩٣٤٨)

ترجمہ: خدایا! تجھے تیرے علم غیب اور اس قدرت کا واسط 'جو مخلوق پر ہے کہ تو مجھے اس وقت تک زندہ رکھ جب تک تو زندگی کومیرے لئے بہتر خیال کرے اور جب یہ خیال کرے کہ اب وفات میرے لئے بہتر ہے' تو مجھے موت دے ،خدایا! میں تجھ سے درخواست کرتا ہوں کہ تو مجھے اپنا خوف عطا کر'خواہ میں لوگوں سے غائب ہوں' یا حاضر۔ نیزیہ کہ مجھے خوثی اورغضب دونوں حالتوں میں حق بات کہنے کی تو فیق عطا کر۔ نیزیپہ کہ مالداری اورفقیری میں تو مجھے میانہ روی کی تو فیق دے۔ خداما! میں تجھ سے ایمی نعتیں مانگیا ہوں' جو ہلاک نہ کر ڈالیس اور الیمی آئکھوں کی ٹھنڈک جاہتا ہوں' جومنقطع ہونے والی نہ ہو۔ قضا کے بعد رضا جاہتا ہوں اورموت کے بعد شنڈی زندگی ۔ خدایا! تو مجھے اپنا دیدارنصیب کراور اپنی ملاقات کا شوق عطاء کر کہ اس میں نہ کوئی مضرت ہواور نہ گمراہ کرنے والا فتنہ۔خدایا! ہمیں ایمان کی زینت سے مزین کر دے اور ہمیں ایبارا ہنما بنا کہ ہم خود بھی ہدایت یا فتہ ہوں۔

# شوق کی تعریف:

(۱) استاد سے مروی ہے محبوب کی ملاقات کے لئے دلوں کا جوش مارنا شوق کہلاتا ہے۔ چنانچہ جس قدر محبت ہوگی، اسی قدرشوق بھی ہوگا۔

(۲) استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ شوق اور اشتیاق میں فرق ہے، کیونکہ شوق تو محبوب کی ملاقات اور دیدار ے مدھم پر جاتا ہے، مگر اشتیاق ملاقات سے زائل نہیں ہوتا۔ اس کی تائید میں بیشعر پیش کیا گیا ہے:

ما يرجع الطرف عنه عند رويته حتى يعود اليه الطرف مشتاقاً

اشتیاق کی وجہ سے محبوب کے دیدار کے وقت' نگاہ اس سے ہنتی ہی نہیں کہاس کے دوبارہ لوشنے کا سوال پیدا ہو۔ (m) نصر آباذی ہے مروی ہے کہ مقام شوق تو تمام مخلوق کو حاصل ہے، مگر انہیں مقام اشتیاق حاصل نہیں ، جواشتیاق کی حالت میں داخل ہو گیا ، پھروہ اس میں سرگرداں رہتا ہے ، یہاں تک کہاس کا کوئی نشان ملتا ہےاور نہ قرار۔

(4) مروی ہے کہ احمد بن حامد الاسود نے عبداللہ بن منازل کے پاس آ کر کہا: میں نے خواب میں دیکھا کہ آپ ایک سال تک مرجائیں گے۔ اب آپ اس کے لئے تیاری کرلیں؟ اس پرعبداللہ بن منازل نے جواب دیا: تو نے تو مجھے کمی مہلت دے دی کہ میں ایک سال تک زندہ رہوں گا<sup>،</sup> مجھے تو اس شعر سے انس ہے'جو میں نے ابوعلی ثقفی سے سنا تھا:

يامن شكا شوقه من طول فرقته اصبر لعلك تلقى من تحب غداً اے وہ خص اجوانی طویل جدائی کی وجہ سے شوق کی شکایت کرنے والا ہے۔ صبر کرو ہوسکتا ہے کہ کل ہی تمہارے محبوب سےتمہاری ملا قات ہو جائے۔

(۵) ابوعثان سے مروی ہے: شوق کی نشانی یہ ہے کہ انسان راحت کے ہوتے ہوئے موت سے محبت رکھے۔

# (۱) کیلی بن معاذ ہے مروی ہے: شوق کی علامت یہ ہے کہ انسان کے اعضاء اپنی خواہشات چھوڑ دیں۔ داوُر عَلَيْلًا كاواقعه.

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ایک دن داؤر ملیا اسلیاسی جنگل کونکل گئے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں بذریعہ وحی فر مایا: اے داؤد! تو اکیلا کیوں ہے؟ انہوں نے عرض کیا: یا البی! میں دل سے تمہاری ملا قات کا مشاق ہوں، مرتخلوق اس میں حائل ہو جاتی ہے۔اس پر اللہ تعالی نے فرمایا: ان کی طرف لوٹ جا، کیونکہ اگر تو کسی نافرمان بندے کومیری طرف لے آئے گا' تو لوح محفوظ میں تمہارا نام جھبلد ( پر کھنے والا ) لکھا جائے گا۔

#### الله كسامن حاضري كاخوف:

مروی ہے کہ ایک بردھیا کا کوئی رشتہ دارسفر سے آیا اتو اس کی قوم نے بہت خوشی منائی ، مگر بردھیا روتی رہی ۔ لوگوں نے اس سے رونے کی وجہ ہوچھی تو کہنے لگی اس آ دمی کی آ مدنے مجھے وہ دن یاد دلایا ہے، جس دن ہم اللہ کے سامنے حاضر ہوں

(2) ابن عطاء مصفوق محمتعلق سوال كيا كيا 'تو فرمايا شوق سيه كما نترويان جلين ول شعله زن مواور جكر فكر س

ایک بار پھران سے شوق کے متعلق سوال کیا گیا کہ آیا شوق زیادہ بلند چیز ہے کیا محبت؟ تو فرمایا جمبت اعلیٰ ہے ، کیونکہ شوق اس سے پیدا ہوتا ہے۔

(٨) ايك صوفى كا قول ہے كمشوق ايك شعله ہے جوانتزيوں ميں جدائى كى وجه سے پيدا ہوتا ہے اور جب ملاقات ہو جاتی ہے تو بچھ جاتا ہے اور جب محبوب کا مشاہدہ باطن پر غالب آجاتا ہے تو پھر باطن میں شوق داخل نہیں ہوتا۔

(٩) كى صوفى سے يو چھا كيا كي تحجه اشتياق ہے؟ اس نے جواب ديا نہيں، كيونكه شوق تو غائب كى طرف موتا ہے اوراللہ تو حاضر ہے۔

استاد ابوعلی کواللہ تعالیٰ کے فرمان:

وَعَجِلْتُ اِلۡیٰكَ رَبِّ لِتَرْضٰى (طه: ٨٤)

یا الی ! میں نے تیری طرف آنے میں جلدی کی تا کرتو مجھ سے راضی ہو جائے

ے بارے میں فرمایا کہ اس سے مرادیہ ہے کوشوق کی وجہ سے میں نے تہاری طرف آنے میں جلدی کی ممر لترضى كالفظ لاكراس يريرده ڈالنا جا ہا ہے۔ ا نہی سے مروی ہے کہ باوجود عافیت کے موت کی تمنا کرنا 'شوق کی علامات میں سے ہے۔ جس طرح بوسف ملیا، جب ان كوكنوي مين و الاحميان وانهول في موت كى درخواست نه كى - قيد خاف مين محك ، تب بهى موت كى فرياد نه كى ركر جب ان کے والدین کے پاس آئے ، بھائی سجدے میں گر گئے اور ان کی حکومت اور خدا وندی نعتیں کمل ہو گئیں' تو کہا: توفنی مسلماً (یوسف: ۱۱۰)

> مجھےمسلمان ہونے کی حالت میںموت دے۔ ای سلسلہ میں بیاشعار پیش کئے جاتے ہیں:

نحن في اكمل السرور ولكن ليس الا بكم يتم السرور عیب ما نحن فیه یا اهل ودی انکم غیب، ونحن حضور ہمیں کامل ترین خوثی حاصل ہے، گر اس کی تکمیل تمہارے بغیر نہیں ہوسکتی۔ اے میرے دوست! ہماری موجودہ کیفیت میں جو کی ہے، وہ صرف ای بات کی ہے کہتم غیر حاضر ہواور ہم حاضر ہیں۔ اس سلسلہ میں بددوشعر پیش کئے جاتے ہیں:

من سره العيد الجديد فقد عدمت به السرورا كان السرور يتم لى لو كان احبابى حضورا کسی کونٹ عید آ نے سے خوش ہوتی ہے، لیکن میں نے تو اس کی وجہ سے خوشی کومعلوم پایا ہے۔ میری خوشی تو اس وقت پوری ہوتی 'جب میرے احباب بھی موجود ہوتے۔

# ابن خفیف کا قول:

ابن خفیف سے مروی ہے: وجد کے ساتھ دل کی خوثی اور محبوب کی ملاقات کے قرب کی محبت کا نام شوق ہے۔ ابويزيد كاقول:

ابوبریدے مروی ہے: اللہ کے بھے بندے ایسے ہیں کہ اگر جنت میں اللہ تعالی انہیں اپنے دیدارے مجوب رکھ تو وہ جنت سے بیجنے کی ای طرح فریاد کریں گے،جس طرح دوزخی دوزخ سے بیچنے کی کریں گے۔

### الله كي محبت مين مدهوش:

عبدالله الانصارى نے الحسين الانصارى سے روايت كى كه يس نے خواب يس و يكھا كه كويا قيامت بريا ہے اور ايك مخض عرش کے بنچے کھڑا ہے۔اللہ تعالی فرشتوں سے پوچھتا ہے: بیکون ہے؟ فرشتے جواب دیتے ہیں:اللہ کو بہتر معلوم ہے۔ الله فرما تا ہے: بیمعرف کرخی ہے، بیمیری محبت میں مدہوش ہے، اب وہ میری ملاقات کے بغیر ہوش میں نہیں آ سکتا۔ ایک اور حکایت ہے۔ البتہ وہاں یوں ذکر ہے کہ بیمعروف کرخی ہے! بیرد نیا سے اللہ کے اشتیاق میں نکل آیا۔ لہذا اللہ نے بھی اسے اجازت دے دی کہ وہ اس کو دیکھ لے۔

#### فرشتو! گواه رمنا:

(۱۰) فارس سے مروی ہے کہ مشاقوں کے دل اللہ کے نور سے منور ہوتے ہیں اور جب ان کا اشتیاق حرکت میں آتا ہے' تو ان کے نور سے زمین اور آسان کے درمیان تمام فضاروش ہوتی ہے۔اس پر اللہ تعالیٰ ان لوگوں کوفرشتوں کے سامنے پیش کر کے فرما تا ہے: یہ لوگ ہیں' جنہیں میرااشتیاق ہے' میں تنہیں گواہ رکھتا ہوں کہ مجھے ان سے بھی زیادہ شوق ہے۔

(۱۱) استاد ابوعلی دقاق کوآ مخضرت مَلَاتَیْاً کے فرمان

((اسألك الشوق الى لقائك ))(صحيح ابن حبان: ١٩٧١)

میں تجھ سے درخواست کرتا ہوں کہ تو مجھے اپنی ملاقات کا شوق عطا کر۔

کی تشریح کی کہ شوق کے ایک سواجز اہیں ، ان میں سے ننا نوے اللہ کے لئے ہیں اور ایک جزوتما م لوگوں میں بٹا ہوا ہے۔ اللہ نے چاہا کہ بیہ جزوبھی اس کے لئے ہو۔ لہٰذااسے غیرت آئی کہ کہیں شوق کا بھی کسی اور کے لئے نہ رہے۔

مروی ہے کہ اہل قربت کا شوق مجو بین کے شوق سے زیادہ تام ہوتا ہے، اس لئے کہا گیا ہے:

وابرح ما یکون الشوق یوماً افدا دنت الحیام من الحیام جس دن ہمارے نیے محبوب کے خیموں کے قریب آجا کیں تواس وقت شوق اور زیادہ تکلیف دہ ہوتا ہے۔

ان کے لئے منکشف کر دی گئی ہے کہ مجبوب کے وصل کی خوشی شہد سے بھی زیادہ میٹھی ہوتی ہے۔

(۱۳) جنید نے سری سے روایت کی کہ شوق عارف کے لئے ایک جلیل القدر مقام ہے۔ بشرطیکہ وہ اس میں راسخ ہو چکا ہواور جب وہ شوق سے راسخ ہو جاتا ہے'تو اس وقت ان تمام اشیاء سے غافل ہو جاتا ہے۔ جو اسے اپنے محبوب سے ہٹائے رکھیں۔

> (۱۴) ابوعثان حمرى الله تعالى كفرمان: ﴿ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتِ ﴾ (العنكبوت: ٥) الله تعالى كى مقرر كرده مدت آكرر بي كى

تستوف كارنسانكلينيا الله المنافقة المنا

کے متعلق فر ماتے ہیں: اس آیت میں مثنا قوں کوتسلی دی گئی ہے کہ اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالی فرما تا ہے کہ مجھے معلوم ہے کہتم پرمیرا اثنتیات غالب آچکا ہے اور میں نے تمہاری ملاقات کے لئے ایک مدت مقرر کررکھی ہے تم عنقریب اس خدا کے پاس پہنے جاؤ کے جس کی ملاقات کا تہمیں اشتیاق ہے۔فان اجل الله الات۔

مروی ہے: اللہ تعالی نے داؤد طائل کی طرف وحی کی کہ بنی اسرائیل کے نوجوانوں کو کہددو کہتم مجھے چھوڑ کراوروں کی طرف کیوں مشغول ہوتے ہو؟ حالا تک میں تمہارا مشاق ہوں ، یہ جفاکیسی؟

#### الله ہے منہ موڑنے کا انجام:

مروی ہے کہ اللہ تعالی نے داؤد ملیا کی طرف وحی کی کہ اگر وہ لوگ جو مجھ سے منہ موڑ لیتے ہیں ، یہ جان لیس کہ میں ان کا کیسے انتظار کررہا ہوں اور ان پر کیسے مہر بانی کرنے والا ہوں اور ان کی معصیت کا ریوں کو کیسے چھوڑ دیتا ہوں ،تو وہ میرے شوق سے مرجا کیں اور ان کے جوڑ میری محبت کی وجہ سے منقطع ہو جا کیں۔

اے داؤد! پیمیراارادہ ان لوگوں کے متعلق ہے جو مجھ سے مندموڑتے ہیں ، جولوگ میری طرف آتے ہیں ،ان کے ساتھ میراارادہ کیا ہوگا؟

مروی ہے کہ تورات میں لکھا ہے: ہم نے تہمیں شوق دلایا ، گرتم مشاق نہ ہوئے۔ ہم نے تمہیں ڈرایا ، گرتم نہ . ڈرے۔ہم نے تہاری خاطر نوحہ کیا مگرتم نے نہ کیا۔

#### الله کے اشتیاق میں رونا:

استاد ابوعلی وقاق ہے مروی ہے: شعیب ملینا اس قدر روئے کہ ان کی بینائی جاتی رہی۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی بینائی انہیں پھر داپس دے دی۔ پھر روتے رہے کیہاں تک کہ پھر بینائی جاتی رہی۔ اللہ تعالیٰ نے دوبارہ بینائی دے دی۔ پھر روئے یہاں تک کہ پھر بینائی چلی گئی۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے انہیں وی کی اگر بیرونا جنت کی خاطر ہے' تو میں نے تم کو جنت دے دی اور اگر دوزخ کی وجہ سے ہے تو میں نے تم کو پناہ دے دی۔

شعیب ملیٹا نے عرض کیا نہیں ، بلکہ میرا رونا تو آپ کے اشتیاق میں ہے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے بذر بعیہ وی کہا: اس لئے تو میں نے اپنے نی اور کلیم سے دس سال آپ کی خدمت کرائی۔

مروی ہے: جے اللہ کا شوق ہو'ہر چیز اس کی مشاق ہو جاتی ہے۔ چنانچہ حدیث میں آیا ہے کہ جنت کو تین شخصوں کا اشتماق ہوا:

على رفاتينا عمار رفاتينا اورسلمان رفاتينا كار (مستدرك حاكم: ٤٦٦٦)



ا کے صوفی کا قول ہے کہ میں شوق میں داخل ہوتا ہوں 'تو اشیاء میری مشاق ہوجاتی ہیں ، حالانکہ میں ان ہے آزاد ہونا جا ہتا ہوں۔

ما لک بن دینار سے مروی ہے کہ میں نے تورات میں پڑھا کہ ہم نے تمہیں شوق دلایا ، محرتم مشاق نہ ہوئے، ہم نے تمہارے لئے بانسری بجائی گرتمہارے اندر حرکت پیدانہ ہوئی۔

محمد بن فرحان سے مروی ہے کہ کسی نے جنید سے سوال کیا کہ عاشق معشوق سے ملتے وقت کیوں روتا ہے؟

جنید نے جواب دیا محبوب کی ملاقات کی خوشی اور شدت کی وجہ سے جو وجد طاری ہوتا ہے۔اس کی وجہ سے رونا آ جاتا ہے۔ مجھے پی خبر ملی ہے کہ دو بھائی بغلگیر ہوئے تو ایک نے کہا: واشوقاہ! (ہائے شوق) اور دوسرے نے کہا: واوجداہ! (ہائے وجد)۔





# مشائخ کا پاس خاطراوران کی مخالفت نه کرنا

اللدتعالي في موى مليكا اورخصر عليك ك قصد مين فرمايا ب

﴿ هَلُ آتَبِعُكَ عَلَى آنُ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشُدًا ﴾ (الكهف:٦٦)

کیا میں آپ کی اس شرط پر تابعداری کروں کہ آپ وہ ہدایت مجھے سکھا دیں گئے جو آپ کوسکھائی گئی ہے۔

امام فرماتے ہیں: جب موی الیا نے خصر کی صحبت میں رہنے کا ارادہ کیا او انہوں نے ادب کی شرا لط کو طوظ رکھا۔

چنانچہ پہلے انہوں نے صحبت میں رہنے کی اجازت جا ہی۔اس پرخضر نے بیشرط لگا دی کہموی ملیلا ' تو ان کی مخالفت کریں

گے اور نہ کسی بات پراعتر اض کریں گے۔

اس لئے مویٰ ملیا نے ان کی مخالفت کی تو پہلی اور دوسری بارتو انہوں نے معاف کر دیا ،مگر جب تیسری بار ایسا کیا اور تین قلت اور کثرت کے درمیان حد فاضل ہے تو انہیں تھم دیا کہ وہ ان سے جدا ہو جا کیں اور کہا:

﴿ هَذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴾ (الكهف:٧٨)

اب مجھ میں اورتم میں جدائی ہے۔

حضرت انس بن ما لك فرمات بي كدرسول الله مَثَالِيَّةِ أَنْ فرمايا:

(( مااكرم شاب شيخا لسنه الاقيض الله تعالىٰ له من يكرمه عند سنه ))

(ترمدی:۲۰۲۲)

جب کوئی نوجوان کسی بوڑھے کی اس کی عمر کی وجہ ہے عزت کرتا ہے تو القد تعالی ان لوگوں کو مقرر کر دیتے ہیں، جواس کے بردھانے میں اس کی عزت کریں گے۔

استادابوعلی دقاق روایت کرتے ہیں کہ ہر فرقہ نے مخالفت کی ابتداء کی ہے۔

ان کی مراداس سے یہ ہے کہ جس نے اپنے شیخ کی مخالفت کی وہ اس کے طریقے پرنہیں رہا اور ان کے درمیان تعلق

منقطع ہو گیا،خواہ دونوں ایک جگہ رہے۔لہذا جو کسی شخ کی محبت میں رہا، پھر دل سے اس پراعتراض کیا تو انہوں نے صحبت کے معاہدہ کی خلاف ورزی کی ،اوراس پر توبہ کرنا واجب ہو گیا۔ گرمشائخ کا قول ہے کہ استادوں کے حقوق کی کوئی تو بنہیں ہوسکتی۔ ( یعنی اگر کوئی شخص استادوں کے حقوق کو کموظ ندر کھے اور پھر اس سے تو بہ کرنا چاہے' تو اس کی تو بہ قبول نہیں ہوسکتی )۔ استاذیر اعتراض کرنا' سراسر خسارا ہے:

شیخ ابوعبدالرحمٰن اسلمی بیان کرتے ہیں کہ میں اپنے استاد ابوسہل صعلو کی کی زندگی میں مرو گیا ،میرے وہاں سے نکلنے سے پہلے ہر جمعہ کی صبح کوان کے ہاں قر آن کے دوراورختم کی مجلس ہوا کرتی تھی۔ جب میں واپس آیا 'تو وہ مجلس بند ہو چکی تھی اوراسی وقت میں ایک اورمجلس قائم ہوگئ تھی ، جے ابوالغفانی قائم کرتے اور وہ قول کی مجلس ہوتی ۔

اس سے میرے دل میں خلش پیدا ہوئی اور میں دل میں کہتا کہ ختم قرآن کی مجلس کو بدل کرمجلس قول قائم کی گئی ہے۔ ایک دن انہوں نے مجھ سے کہا: اے عبدالرحمٰن! لوگ میرے متعلق کیا کہتے ہیں؟ میں نے کہا: کہتے ہیں کہ قرآن کی مجلس تو بند کر دی گئی اور قول کی مجلس قائم کی گئی۔اس پرانہوں نے فر مایا: جس نے استاد پراعتراض کیا، وہ بھی فلاح نہیں پاسکتا۔

یہ ایک مشہور بات ہے کہ جنید بھی فرماتے ہیں کہ میں ایک دن سری کے پاس گیا، انہوں نے مجھے کسی بات کا حکم دیا اور میں نے فوراً کر دی۔ جب میں کام پورا کر کے واپس آیا تو انہوں نے مجھے ایک رقعہ دے کر کہا: یہ تمہارے فوراً کام کرنے کے غرض میں ہے۔ میں نے رقعہ پڑھا'اس میں لکھا تھا: میں نے ایک شتر بان کو جنگل میں بیشعر پڑھتے ہنا:

ابكى، وهلى يدريك ما يبكينى ابكى حداراً ان تفارقينى

وتقطعى حبلى وتهجريني

یں رور ہا ہوں اور تہہیں کیا معلوم کہ میں کیوں رہا ہوں؟ میں اس لئے رور ہا ہوں کہ مجھے خوف ہے کہ کہیں تو مجھ سے جدا نہ ہو جائے ، تعلقات منقطع کر کے 'چلی نہ جائے۔

ابوالحسین همدانی علوی سے حکایت کی گئی ہے وہ کہتے تھے کہ ایک رات میں جعفر خلدی کے پاس تھا اور میں نے گھر میں خکم دیا تھا کہ پرندہ کو تنور میں لٹکا دیا جائے۔ میرا دل اس پرندے کی طرف لگا ہوا تھا کہ جعفر نے مجھ سے کہا کہ آج رات میں تکم مرجاؤ۔ میں کوئی بہانہ بنا کر گھر واپس چلا آیا۔ پرندے کو تنور سے نکالا گیا، اور میرے سامنے رکھ دیا گیا، اچا تک گھر کے دروازے سے ایک کتا اندر آیا اور حاضرین کی نظر بچا کر پرندے کو لے اڑا۔ پھر جو شور بانچ گیا تھا 'لایا گیا۔ خادمہ کے کہ دروازے سے ایک کتا اندوں نے مجھے و کھتے ہی کہا: جو شخص مشائخ کے دلوں کا یاس نہیں رکھتا 'اسے ایڈ الپیشانے کے لئے کتا مسلط کر دیا جا تا ہے۔

# شخ کی نافرمانی کی سزاء:

الحسین الدمغانی نے کہا کئی البسطامی اپنے باپ سے حکایت بیان کرتے ہیں کہ شقیق بلخی اور ابوتر ابخشی دونوں ابو بزید کے باس آئے۔ دستر خوان لایا گیا۔ ایک شخص ابو بزید کی خدمت گذاری کر رہا تھا۔ شقیق بلخی اور ابوتر ابخشی نے اس نوجوان سے کہا کہ ہمارے ساتھ کھانا کھاؤ۔ اس نے جواب دیا کہ میں روزے سے ہوں۔ ابو تر اب نے کہا کھاؤ اور متہیں ایک ماہ کے روزوں کا ثواب ملے گا۔ اس نے چربھی انکار کیا۔ اس پر ابو پزید نے کہا کہ جو خدا کی نگاہ میں گر چکا ہو اسے چھوڑ دو۔ ایک سال کے بعد اس نوجوان نے چوری کرنی شروع کردی اور اس کا ہاتھ کاٹ دیا گیا۔

# كسى كوحفير نه جانو

استاد ابوعلی دقاق بیان کرتے ہیں کہ مہل بن عبداللہ نے بھرہ کے ایک نان بائی کا ذکر کرتے ہوئے بتایا کہ وہ ولی ہے۔ مہل کے مریدین میں سے ایک شخص نے یہ بات من لی اور اس کی ملاقات کا اشتیاق ہوا اور بھرہ کوروانہ ہوگیا۔ جب نان بائی کی دکان پر پہنچا، تو وہ رو میاں پکار ہا تھا۔ اس نے نان بائیوں کے طریقہ پر اپنی داڑھی وغیرہ پر نقاب پہن رکھی تھی۔ اس نے دکان پر پہنچا، تو وہ رو میاں پکار ہوتا، تو نقاب نہ پہنتا، تب بھی اس کے بال نہ جلتے۔ اس کے بعد اس نے سلام کیا اور کوئی سوال کیا: نان بائی نے کہا کہ تو نے مجھے حقیر سمجھا ہے، اس لئے تو میری باتوں سے فائدہ حاصل نہیں کرسکتا۔ پھر اس سے بات کرنے سے انکار کردیا۔

عبداللدرازی بیان کرتے ہیں کہ میں نے ابوعثان جیری کومجہ بن فضل بلخی کی تعریف کرتے ہوئے سا۔لہذا عبداللہ رازی کوان کی ملاقات کا اثنتیاق ہوا اور وہ ان کی زیارت کے لئے نکل پڑے،گر جواعتقاد لے کر گئے تھے، اس کے مطابق محمہ بن فضل کا ان کے دل پر اثر نہ ہوا۔

لہذا لوٹ کر ابوعثان کے پاس پہنچے اور ان سے دریافت کیا۔ انہوں نے پوچھا: تو نے انہیں کیسا پایا؟ انہوں نے جواب دیا: میں نے انہیں کیسا پایا؟ انہوں نے جواب دیا: میں نے انہیں گمان کے مطابق نہیں پایا۔ اس پر ابوعثان نے فرمایا: اس کی وجہ یہ ہے کہ تو نے انہیں حقیر خیال کیا اور جو محض کسی کوحقیر سمجھتا ہے، وہ اس کے فائدے سے محروم رہتا ہے۔ اب احرّ ام کے ساتھ ان کے پاس پھر جاؤ۔ عبداللہ پھر گئے اور انہیں محمد بن فضل کی زیارت سے فائدہ حاصل ہوا۔

# · عمر بن عثمان مکی اور حسین بن منصور:

ایک مشہور واقعہ ہے کہ عمر بن عثان کی نے حسین بن منصور کو دیکھا کہ پچھلکھ رہے ہیں۔ انہوں نے پوچھا کہ کیا لکھ رہا ہو؟ فرمایا کہ قرآن کے مقابلے میں لکھ رہا ہوں۔ کی نے بددعا دی اور چلے آئے۔مثائخ صوفیہ کا کہنا ہے کہ مدت کے

بعد جو واقعه حسین بن منصور کے ساتھ پیش آیا' وہ اس بدرعا کا نتیجہ تھا۔

استاد ابوعلی دقاق بیان کرتے ہیں کہ جب بلخ والوں نے محمد بن فضل کوشہر بدر کر دیا' تو انہوں نے بد دعا کی اور کہا: اے اللہ! انہیں صدق ہے روک دے۔اس واقعے کے بعد بلخ ہے کوئی صدیق نہیں نکلا۔

برحال میں شخ کی رضا حاصل کرو

احمد بن یجی ہے مروی ہے کہ جس شخص ہے اس کا شیخ راضی ہو، اسے اس شخص کی زندگی میں اس کی جزاء نہیں دی جاتی وہ اسے اس کے دل ہے شیخ کی تعظیم زائل نہ ہو جائے اور جب شیخ کی وفات ہو جاتی ہے تو اللہ تعالی اس شخص پر وہ چیزیں ظاہر کرتا ہے جوشیخ کی رضا مندی کی جزاء ہوتی ہیں اور جس شخص ہے اس کا شیخ ناراض ہو، اسے بھی شیخ کی زندگی میں سزانہیں دی جاتی 'تا کہ کہیں اس کا دل نہ لیج جائے ، کیونکہ شیوخ کی فطرت میں مہر بانی ہوتی ہے اور جب شیخ مرجاتا ہے 'تو اس کے بعداسے اس کی سزاملتی ہے۔



besturdubooks.wordpress.com





# سماع

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ

﴿ فَبَشِّرُ عِبَادِ الَّذِيْنَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ آحْسَنَهُ ﴾ (الزمر:١٧-١١)

میرے ان بندوں کوخوشخری دو'جو بات من کراس میں ہے اچھی بات کی پیروی کرتے ہیں۔

''القول'' میں جو لام ہے، وہ تصمیم اور استغراق کے معنی دیتا ہے۔ اس کی دلیل ہیے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی اس بات پرتعریف کی ہے کہ وہ صرف احسن بات کی ہیروی کرتے ہیں ( یعنی ہر بات کی پیروی نہیں کرتے )۔

نیز الله تعالی سجانه کا قول ہے که

﴿ فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُتُحْبَرُونَ ﴾ (الروم: ١٥١)

انہیں جنت میں خوش کیا جائے گا۔تفییر میں آیا ہے کداس سے مراد ساع ہے۔

#### ساع جائز ہے:

عمدہ الحان اور پبند آنے والے نغموں کے ساتھ اشعار کا سننا جائز ہے، بشرطیکہ سننے والاکسی (غلط) ممنوع چیز کا معتقد نہ ہواور نہ ہی کوئی ایسی بات سنتا ہو، جوشر عا ندموم ہے اور نہ وہ اپنی خواہشات کی رومیں بہہ جاتا ہواور نہ فضول چیز کی طرف ماکل ہو۔

# نى كريم مَنْ النَّهُ الشعار سنت تنفي:

اں بات میں کی فتم کا اختلاف نہیں کہ آنخضرت کا فیا کے سامنے شعر پڑھے گئے۔ آپ کا فیا کے کئی اعتر اض نہیں کیا۔ جب عمدہ الحان کے بعثر اشعار کا سننا جائز قرار دیا ہے 'تو عمدہ الحان کے ساتھ سننے سے اس کے علم میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں ہوتی۔ بیتو ظاہری حال ہے ،مزید براں جوالحان سننے والے کواللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری کی پوری رغبت دلائیں اور اسے

یاد دلائیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے متقی بندوں کے لئے کیا گیا درجات مہیا کرر کھے ہیں اور اسے لغزشوں سے بیخے پر مجبور کریں اور اس کے دل پر نیک و پاک واردات کا موجب بنیں ،وہ دین میں مستحب سمجھے جاتے ہیں اور شرع میں پندیدہ کہلاتے ہیں۔ رسول اللہ مُنَا ﷺ کے الفاظ میں ایسا کلام آیا ہے، جوشعر کے قریب قریب ہے۔ اگر چہ آپ کا بیدارادہ نہ تھا کہ وہ شعر کی صورت اختیار کر جائے۔ حارث بن ابی اسامہ ابوالنصر سے روایت کرتے ہیں کہ شعبہ نے کہا کہ مید فرماتے تھے کہ میں نے انس کوفرماتے سنا کہ انصار خند تی کھودر ہے تھے اور شعر پڑھتے جاتے تھے۔

نحن الذين بايعوا محمدا على الجهاد ما بقينا ابداً حضورمَنَّالتَّيْزُ نِ ان كِ جواب بين كها:

((اللهم لا عيش الا عيش الآخرة فاكرم الانصار والمهاجرة))

(بخاری: ۳۷۹٦،مسلم: ۱۸۰۰)

ساع

خدایا! آخرت کی زندگی کے سواکوئی زندگی نہیں کلہذا تو انصار اور مہاجرین کوعزت بخش۔ آنخضرت مَنْ اللَّهُ عَلَيْ کے بیالفاظ کسی شعری وزن پرنہیں ہیں 'گر قریب قریب ضرور ہیں۔

#### سلف اشعار سنتے تھے:

سلف اورا کابر نے الحان کے ساتھ شعر سے ہیں۔سلف میں سے جنہوں نے اس کو جائز قرار دیا ہے؛ ان میں مالک بن انس بھی ہیں اور اہل حجاز' تو سب کے سب گانے کو جائز قرار دیتے ہیں، حدی کے جائز ہونے پر بھی سب کا اتفاق ہے۔ اس کے متعلق احادیث اور آثار کثرت ہے آئے ہیں۔

# ابن جريج كافتوى:

ابن جرنج سے مروی ہے کہ وہ ساع کو جائز قرار دیتے تھے۔اس پرسوال کیا گیا کہ قیامت کے دن جب آپ کو لایا جائے گا اور آپ کی نیکیاں اور برائیاں دونوں لائی جائیں گی' تو آپ کا ساع کس جانب ہو گا؟ فرمایا: نہ نیکیوں میں اور نہ برائیوں میں ،ان کی مرادیتھی کہ بیا کی مباح امر ہے۔

# امام شافعی کا فتو یٰ:

امام شافعی ساع کوحرام قرار نہیں دیتے ،گرعوام کے لئے اسے مکروہ قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ اگر کوئی شخص گانے کا پیشہ اختیار کرے' یالہو ولعب کے طور پرمتواتر ساع میں لگارہے' تو اس کی شہادت قبول نہ کی جائے گی۔

امام شافعی اسے ان چیزوں میں شار کرتے ہیں ، جن سے مروت ساقط ہوتی ہے۔ مگر آپ اسے محرمات میں شامل

4



نہیں کرتے ،مگریہاں ہماری بحث اس قتم کے ساع سے نہیں ہے۔ کیونکہ صوفیاء کا رتبہ بلند ہے کہ وہ کوئی لہو کی بات سنیں 'یاسہوا ساع کے لئے بیٹے جائیں یا ول میں کسی لغوضمون کا خیال ہوایا ایسے طریقے سے سنیں ، جوان کے شایان شان نہ ہو۔

ابن عمر سے کچھ آثار مروی ہیں، جن میں انہوں نے ساع کو جائز قرار دیا۔ اسی طرح عبداللہ بن جعفر بن الی طالب بٹائٹڈ وعمر بٹائٹڈ سے مردی ہے ،اسی طرح دیگر کے متعلق مردی ہے۔

نی کالٹیکا کے سامنے اشعار پڑھے گئے، آپ نے ان سے منع نہیں فرمایا۔ آنخضرت مَالٹیکا سے بہ بھی مردی ہے کہ انہوں نے شعر پڑھنے کی فر ماکش کی ، یہ ایک مشہور واقعہ ہے کہ آنخضرت مَالْتَیْکَا حضرت عا کشہ رہا ہے گھر تشریف لے گئے اور وہاں دولز کیاں گانا گار ہی تھیں اور آپ مُلاَثِيْزُ نے انہیں منع نہیں کیا۔

ابوالا معد سے مروی ہے کہ محمد بن بکر البرسانی شعبہ سے وہ ہشام بن عروۃ سے وہ اینے باب سے وہ حضرت عائشہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ فرماتی تھیں کہ ابو بکر صدیق ڈاٹٹوان کے ہاں آئے ان ان کے پاس دوگانے والیاں وہ اشعار گارہی تھیں، جو انصار نے بعاث کی جنگ میں ایک دوسرے کے خلاف کے تھے، یدد کھے کر ابو بکرصدیق نے دوبارکہا : شیطان کی بانسری اس پر نبی مَثَاثِیَّتِ نے فر مایا:

ابو برانہیں گانے دو، کوئکہ مرقوم کی عید ہوتی ہے اور آج کادن ماری عید کادن ہے۔ (بحاری: ۲ ٥ ٩ ،مسلم: ٢ ٩ ٨) ابوالزبیر سے مروی ہے کہ انہوں نے جابر سے روایت کیا ہے کہ حضرت عاکشہ بھٹ فرماتی ہیں کہ انہوں نے اپنی کسی رشتہ دارلز کی کی شادی کسی انصاری سے کر دی ، جب نبی مَنْ اللَّيْمُ آتشريف لائے ، تو فرمايا : کيا کسی گانے والی کو بھی بلايا ہے؟ ميں نے عرض کیا: نہیں۔ آنخضرت مَا ﷺ نے فرمایا کہ انصار کے ہاں دستور ہے کہ وہ بلند آ واز سے دلہن کی خوبیاں بیان کرتے ہیں،اگرتم کسی کو بلواتیں' جوصرف اتناہی کہتا:

((اتیناکم اتیناکم فحیانا نحییکم ))(ابن ماحه: ۱۹۰۰)

براء بن عازب سے مروی ہے کہ میں نے رسول مَلْ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

((حسنو القرآن باصواتكم فان الصوت الحسن يزيد القرآن حسنا)) (بيهقى: ١٤١٠)

قرآن کواپنی آ وازوں کے ساتھ خوشنما بنایا کرو، کیونکہ اچھی آ واز سے قرآن کی خوبی برھتی ہے۔

اس حدیث میں اچھی آواز کی فضیلت بیان کی گئی ہے۔

قمّادہ نے انس بن مالک ہے روایت کی ،وہ فرماتے تھے کہ رسول مُکالنَّيْزُ انے فرمایا

((لكل شيء حلية وحلية القران الصوت الحسن) (مصنف عبد الرزاق: ١٧٣ ٤ ، طبراني: ٢٥٣١)

المنافع بيا المنافع ا

''ہر چیز کا زیور ہوتا ہے اور قر آن کا زیورعمرہ آواز ہے۔''

شبیب بن بشیرالیجلی نے کہا کہانس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول مَا لَیْنَا مُر ماتے ہیں:

دوآ وازیں ملعون ہیں: ایک وہ آ واز جومصیبت کے وقت آ ہ زاری کی آ واز ہواور دوسری آ سائش کے وقت بانسری كي آواز\_(مجمع الزوائد:١٣/٣)

اس خطاب کے مفہوم کا تقاضا یہ ہے کہ ان احوال کے سوا دیگرفتم کے گانے جائز ہوں ،ورنہ ان گانوں کومخصوص كرنے كا كچھ معنى نہيں رہتا۔ اس سلسلہ ميں بہت می احادیث آئی ہيں اور اگر ہم اس سے زيادہ روايات ذكر كريں ، تو ہم اختصار کی حدیے نکل جائیں گے۔

یہ بھی روایت ہے کہ کسی شخص نے آنخضرت مَلَّا الْفِیْزَ کی موجودگی میں بیا شعار پڑھے:

عارضان اقبلت فلاح لها ادبرت فقلت لها والفواد في وهج هل على ويحكما ان عشقت من حرج محبوبہ میری طرف آئی' تو مجھے اس کے موتیوں جیسے رخسار دکھائی دیئے ، پھرواپس گئی' تو میں نے جلتے ہوئے دل سے

حضورمَنَا لِيُنْتِمُ نِے فر مایا نہیں!

کہا:اگر میںتم پر عاشق ہو جاؤں' تو کیا حرج ہے؟

عمره آواز الله لكي نعمت ہے، الله تعالى فرما تا ہے:

﴿ يَوْيُدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ﴾ (فاطر: ١)

الله تعالى كسى محض كى خلقت مين جس چيز كا جا بتا ہے اضا فدكر ويتا ہے۔

اس آیت کی تفییر میں کہا گیا کہ اچھی آواز اس میں شامل ہے۔

الله تعالیٰ نے بری آ واز کی ندمت کی ہے، چنانچے فر مایا ہے:

﴿ إِنَّ ٱنْكُرَ الْاصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيْرِ ﴾ (لقمان: ١٩)

بدترین آواز گدھے کی آواز ہے۔

اچھی آ واز سے دل کا لذت حاصل کرنا اور عمدہ آ واز کا مشاق ہونا اور اس سے راحت حاصل کرنا ایس بات ہے جس کا انکارنہیں ہوسکتا۔ کیونکہ ہم دیکھتے ہیں کہ بچہ اچھی آ واز سے سکون محسوں کرتا ہے اور اونٹ چلنے کی تھکان اور بوجھ کی

المنظبيا الم مشقت برداشت کرتا ہے، مگر حدی خوانی سے بیسب کھواس کے لئے آسان ہوجاتا ہے۔

الله تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴾ (الغاشية:١٧)

کیالوگ اون کی طرف نہیں دیکھتے کہ اسے کیسے پیدا کیا گیا؟

اساعیل بن علیہ حکایت کرتے ہیں کہ میں دو پہر کے وقت امام شافعی کے ساتھ چل رہا تھا۔ ہم ایک ایسی جگہ سے گذرے جہاں کوئی شخص گیت گار ہاتھا۔ امام شافعی ٹیسٹیٹنے فرمایا: چلوادھرچلیں! وہاں پہنچ کرآپ نے اس شخص سے کہا: کیا تجھے اس سے خوثی حاصل ہوتی ہے؟ اس شخص نے جواب دیا نہیں ،امام شافعی میں نے کہا: پھر تجھ میں حس ہی نہیں ہے!

رسول الله مَا الله مَا الله عَلَيْ الله تعالى كى چير كواس قدر غور ہے نہيں سنتا 'جس قدر كه قر آن كوسنتا ہے ، جب كوئى نی خوش الحانی سے اسے پڑھرہا ہو۔ (بحاری: ۲۶، ۵، مسلم: ۷۰۲).

حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے که رسول الله مَالْيَنْ اِنْ مَالِيَكُمْ نَے فرمايا كه

الله تعالیٰ نے کسی چیز کواس قدرغور سے نہیں سنا ، جس قدر وہ قر آن کوسنتا ہے ، جبکہ کوئی نبی الحان ہے اسے پڑھ رہا مور(بخارى: ٤٤٥٧،مسلم: ٧٩٢)

مروی ہے کہ جب داؤد ملیا زبور پڑھا کرتے تھے تو جن وانس پرندے اور وحتی جانور ،آپ کی قرات سا کرتے تھاوران کی مجلس سے چارسو جنازے ان لوگوں کے اٹھتے' جوآپ کی قرائت س کر جان آفریں کے سپر دکردیتے۔ ابوموسیٰ اشعری کی آواز:

حضور مَا يُنْظِينَ نِه ابومويٰ اشعري رضي اللّه عنه كے متعلق فر مايا كه

انہیں آل داؤد کی مزامیر میں سے ایک مزمار دی گئی ہے۔ (بحاری: ٥٠٤٨، ٥، مسلم: ٧٩٣)

لعنیٰ انہیں خدا نے عمرہ آ واز دی ہے۔

معاذ رضی الله عند نے حضورمنا لی اللہ علی عرض کی :اگر مجھے معلوم ہوتا کہ آپ سیں گے ، تو میں اسے خوب عمرہ طریقہ پر سنوارکریژهتا-(بیهقی:۲۶۰۶)

# ايك خوش الحان خلام كا قصه:

ابو بمرجمہ بن داؤد الد نیوری الرقی ہے مروی ہے کہ میں جنگل میں تھا۔ پھرایک عرب قبیلہ کے ہاں آیا اور ان میں ے ایک مخص نے مجھے اپنے ہاں مہمان تھہرالیا۔ وہاں میں نے ایک سیاہ فام غلام کومقید دیکھا اور دیکھا کہ گھرے صحن میں الله الماليكينيا الماليكينيا الماليكيني الماليكينيا الماليكينيا

کچھ اونٹ مرے پڑے ہیں۔ غلام نے مجھ سے کہا: آپ آج رات یہاں مہمان ہیں اور میرا آقا آپ کی عزت کرتا ہے۔ البذاآب ميري سفارش كيجيع، كيونكه وه آب كي سفارش رذهبيس كرے كا ، ميس نے اپنے ميز بان سے كها: ميس آپ كا كھانا اس وفت تك ندكهاؤل كا، جب تك كدآب اس غلام كوكهول نددي كي

ميزبان نے كہا: اس غلام نے مجھے فقير كر ديا ہے اور ميرا مال بتاہ كر ديا ہے۔ ميں نے يوچھا: اس نے كيا كيا ہے میزبان نے جواب دیا: اس کی آواز بہت عمدہ ہے اور میں ان اونٹوں کی بار برداری پر زندگی بسر کرتا تھا۔ اس نے ان پر بھاری ہو جھ لا دریا اور حدی گاتا رہا، یہاں تک کہ ان اونوں نے ایک دن میں تین دن کی مسافت طے کرلی اور جب ہو جھ اتارے گئے توسب کے سب اون مر گئے ، گرآپ کی خاطر میں نے اسے معاف کر دیا۔

اس کی بیڑیاں کھول دی گئیں۔ جب صبح ہوئی' تو خواہش ہوئی اس کی آ واز سنوں ،مہمان نے اس سے درخواست کی ، میزبان نے غلام سے کہا کہ اس اونٹ کی حدی خوانی کرے ، جو کنویں سے یانی نکالنے کے لئے رہٹ چلا رہا تھا۔ جب غلام نے حدی گایا 'تو اونٹ نے سرگرداں ہوکررسیاں کاٹ ڈالیں۔ مجھے خیال نہیں کہ میں نے اس سے بہتر آ واز بھی سنی ہو اور میں منہ کے بل گر گیا۔میز بان نے غلام کو حیب ہو جانے کو کہا۔

ابوعمروالانماطی ہے مروی ہے کہ کسی نے جنید سے سوال کیا کہ کیابات ہے کہ انسان پرسکون ہوتا ہے، مگر جب ساع سنتاہے' تو بےقرار ہوجا تاہے؟

# زامدوں کے لیے ساع مباح ہے:

جنید نے فرمایا: جب الله تعالی نے پہلے میثاق کے وقت ذریت آ دم کومخاطب کر کے کہا

﴿ أَلَسْتُ بِوَبِّكُمْ ﴾ (الاعراف: ٧٧) كيا مين تمهارارب نبيس بول\_

انہوں نے جواب میں بلی ( کیوں نہیں ) کہا تو اللہ کے کلام کی مضاس نے تمام ارواح کو نکال لیا اور جب انہوں نے ساع سنا' تو اس کے ذکر نے انہیں حرکت دی۔

# ساع عوام کے لئے حرام ہے:

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ساع عوام کے لئے حرام ہے۔ اس لئے کہ ان کے نفوس اپنی حالت پر باقی رہتے ہیں، زاہدوں کے لئے مباح و جائز ہے۔ کیونکہ انہیں مجاہدات حاصل ہیں اور ہمارے مریدوں کے لئے مستحب ہے کہ ان کے دل زندہ ہوں۔

# ساع کے متعلق صوفیاء کے قول:

تین مفید چیزیں:

- 🛈 🔻 حارث بن اسدمحاسبی سے مروی ہے کہ اگر تین چیزیں حاصل ہو جائیں' تو ان سے فائدہ ہوتا ہے، مگر ہمیں نہیں ملیں :
  - (۱) خوبصورت چېره جس كے ساتھ ياك دامنى بھى ہو\_
    - (۲) اچھی آ وازجس کے ساتھ دینداری بھی ہو۔
    - (۳) اچھی دوئتی جس کے ساتھ وفا داری بھی ہو۔

# الحچى آواز الله كى طرف سے ود بعت ہے:

⑦ ذوالنون مصری ہے اچھی آ واز کے متعلق پوچھا گیا' تو فرمایا نیتو مخاطبات اور اشارات ہیں ،جنہیں اللہ تعالی ہرطیب مرداور ہرطیب عورت میں ودبیت کر دیتا ہے۔

ایک باران سے ساع کے متعلق سوال کیا گیا' تو فر مایا کہ حق تعالیٰ کی طرف سے وار دہونے والی ایک کیفیت ہے، جو دلوں کو بے چین کر کے حق تعالیٰ کی طرف لے جاتی ہے۔ چنا نچہ جوحق طریقہ پر اس کی طرف کان لگا تا ہے وہ حق کو پاتا ہے، جواپنے نفس سے اس کی طرف کان لگا تا ہے، وہ زندیق ہو جاتا ہے۔

# فقراء پررحت کے مواقع.

- ا جعفر بن نصیر نے جنیدے حکایت بیان کی ہے انہوں نے فرمایا فقراء پر تین موقعوں پر رحمت نازل ہوتی ہے:
  - (۱) ساع کے وقت اُس کئے کہ وہ فق طریقہ سے سنتے ہیں اور وجد ہی میں بولتے ہیں۔
    - (٢) کھانا کھاتے وقت' کیونکہ پر بغیر فاقے کے نہیں کھاتے۔
    - (٣)علمی مقابلے کے وقت ' کیونکہ وہ صرف اولیاء اللہ کی صفات بیان کرتے ہیں۔

## ساع کے لئے تین چیزیں:

- ممشادالدینوری فرماتے تھے کہ میں نے جنید کو فرماتے ساجس نے تکلفاً ساع کو چاہا'اس کے لیے یہ فتنہ ہوگا۔ گر جے خود بخو دیے دینے حاصل ہو جائے ،اس کے لیے ساع راحت ہے۔
  - یہ بھی منقول ہے کہ جنید نے کہا کہ ساع کے لئے تین چیزوں کی ضرورت ہوتی ہے:
    - زبانٔ مکان اوراخوان \_

### ساع عبرت ہے:

شبلی سے ساع کے بارے میں سوال کیا گیا' تو فر مایا : ظاہر میں تو یہ فتنہ ہے اور باطن میں عبرت ۔ لہذا جواس اشارے
 کو پالے، اس کے لیے عبرت کا سننا جائز ہے، ورنداس نے فتنے کو دعوت دی ہے اور مصیبت کو مول لیا ہے۔

ساع

- ⑤ منقول ہے کہ ماع صرف اس شخص کے لئے مناسب ہے جس کانفس مر چکا ہواور دل زندہ ہو۔لہذا اس کا دل مجاہدہ کی تلوار سے ذبح ہوگا اور موافقت احکام کے نور سے زندہ۔
- ابویعقوب نہر جوری سے ساع کے متعلق دریافت کیا گیا' تو فرمایا نیدایک ایسی حالت ہے' جوجلن کی وجہ سے اسرار کا
   دل کی طرف لوٹ کرآنا فلاہر کرتی ہے۔
  - ♦ کہا گیا کہ اہل معرفت کے لئے ساع ارواح کو لطف اندوز کرتی ہے۔
- استادابوعلی دقاق فرماتے ہیں کہ ساع اگر شریعت کے مطابق نہ ہوتو زنگ ہے اور اگر حق کی طرف سے نہ ہوئو ہے۔
   وقونی ہے اور اگر عبرت کی وجہ سے نہ ہوئو فتنہ ہے۔

## ساع کی اقسام:

کہاجاتا ہے کہ ماغ کی دوشمیں ہیں:

ایک قتم وہ ہے ،جس میں علم اور ثبات ہوش دونوں کی شرط ضروری ہے۔لہذا اس قتم کے شخص کے لئے شرط ہے کہ وہ اساو صفات کو جانتا ہو، ورنہ وہ کفرمحض میں مبتلا ہو جائے گا۔

اور دوسری قتم حال اور کیفیت کی شرط کے ساتھ ساع کی ہے۔ اس قتم کے شخص کے لئے شرط ہے کہ وہ حالت بشری سے فنا ہو چکا ہواورا حکام حقیقت کے ظاہر ہونے کی وجہ سے وہ حظوظ (نفس) سے آثار سے پاک ہو۔

احمد بن ابی الحواری سے حکایت کی گئی کہ انہوں نے فر مایا: میں نے ابوسلیمان سے ساع کے بارے میں سوال کیا ' تو فر مایا کہ میں زیادہ پیند کرتا ہوں کہ گانے والے ایک کی بجائے دو ہوں۔

# صوفی کی پہیان:

- ابوالحن نوری سے بوچھا گیا کہ صوفی کون ہے؟ فرمایا جوساع سے اور اسباب کو پسند کرے۔
- ایک دن ابوعلی روزباری سے ساع کے متعلق سوال کیا گیا' تو فرمایا: کاش کہ ہم اس سے کلیۂ نجات پاتے۔ ابوعثان المغربی سے منقول ہے کہ جس نے ساع کا دعویٰ کیا اور پھر پرندوں کی آوازیا دروازے کے چرچرانے کی

آ واز'یا ہوا کے چلنے کی آ واز کو نہ سناوہ فقر کامحض مدعی ہے( یعنی حقیقی فقیرنہیں )۔

- ابوالطیب احمد بن مقاتل عسکی ، جعفر سے روایت کرتے ہیں کہ جنید کے مریدوں میں سے ابن زیری ایک فاضل شخص تھے۔ بھی بھی ساع کی مجلس میں حاضر ہوتے۔ اگر انہیں اچھا لگتا ، تو اپنی چا در بچھا کر بیٹے جاتے اور کہتے : صوفی اپنے دل کے ساتھ ہوتا ہے، اگر انہیں ساع اچھا نہ لگتا ، تو کہتے : ساع! تو دل والوں کے لئے ہے اور یہ کہ کر گزر جاتے اور اپنا جوتا لے لیتے۔
- ا عبداللہ بن عبدالمجید الصوفی سے مروی ہے کہ کسی نے رویم سے ساع کے وقت صوفیاء پر وجد کے طاری ہونے کے متعلق سوال کیا' تو انہوں نے فر مایا: بیلوگ ان کیفیات کا مشاہدہ کرتے ہیں' جواوروں سے بعیداور مخلی ہوتی ہیں اور ان کواپنی طرف آنے کی دعوت دیتی ہیں۔ لہذا بیلوگ خوثی کے مارے ان سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔ پھر جاب اس سرور کو منقطع کر دیتا ہے' تو بیخوثی رونے میں بدل جاتی ہیں، بعض روتے ہیں، بعض جینے ہیں، بعض روتے ہیں۔ ہمخص اپنے اس کیفیت سے دو چار ہوتا ہے۔
- عبداللہ بن علی سے مروی ہے کہ حصری اپنے ایک وعظ میں فرما رہے تھے۔ میں اس ساع کا کیا کروں ؟ جو سنا نے والے کا ساع منقطع کرنے پر منقطع ہو جائے۔ تبہارا ساع تومسلسل ومتصل ہونا چاہئے 'جومنقطع نہ ہو۔

راوی سے مروی ہے کہ حصری نے فرمایا: دائی پیاس اور دائی پینا ہونا چاہئے۔جس قدر زیادہ پیتے جاؤ گے،اس قدر پیاس بڑھتی جائے گا۔

الله تعالیٰ کے فرمان

فَهُمْ فِي رَوْضَةٍ يُحْبَرُونَ - (الروم: ١٠٥)

ک تنیریس مجاہدے مروی ہے کہ اس سے مرادساع ہے جوحور مین لذید آ وازوں کے ساتھ سنا کیں گ۔ ﴿ نحن الناجمات فلا نبوس ابداً ﴾

ہم ہمیشہ زندہ رہنے والیاں ہیں' ہمیں بھی موت نہ آئے گی۔ہم زم و نازک ہیں' ہم پر بھی مختی نہ آئے گی۔

مروی ہے کہ ساع (اللہ کی طرف ہے) ندا ہوتی ہے اور وجد میں (بندہ کی طرف نے) ارادۃ (اس نداکی) اجابت
 ہوتی ہے۔

ابوعثان مغربی ہے مروی ہے کہ اہل حق کے دل حاضر ہوتے ہیں اور ان کے کان کھلے ہوتے ہیں۔ ساع نسننے والے کی کیفیتیں:

استادابو بل صعلو کی ہے مردی ہے کہ ماع سننے والا دو کیفیتوں کے درمیان ہوتا ہے:

استتاراور بچلی کے درمیان ۔استتار' یعنی پردے میں آ جانے سے دل میں شعلے اٹھتے ہیں اور بچلی سے راجت ہوتی ہے۔استتار سے مریدوں کی سی حرکات پیدا ہوتی ہیں اور یہ کمزوری اور عاجزی کا مقام ہے اور بچلی سے واصلین کا سکون پیدا ہوتا ہے اور بیاستقامت اور تمکین کا مقام ہے اور بار گاہِ رب العزت کی صفت ہے اور یہاں موار دہیت کے تحت مرجمانے كسوا كي مهمينهيں - چنانجداللد تعالى كاقول ب

﴿ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا ﴾ (الاحقاف: ٢٩)

جب ومال پنچاتو کها: حیب رهو۔

# ساع کی تین قشمیں ہیں:

ابوعثان جیری سے مروی ہے کہ ساع کی تین قشمیں ہیں:

ا کیفتم مریدوں اورمبتدیوں کے لئے ہے'وہ ساع کے ذریعہ احوال شریفہ کو دعوت دیتے ہیں ۔گراس میں فتنہ اور ریا کاری کا خطرہ ہوتا ہے۔

دوسری قتم صادقین کے لئے ہے، وہ اس کے ذریعہ اپنے احوال میں اضافہ کرنا جاہتے ہیں اور اس سے ایسا کلام سنتے ہیں، جوان کے وقت کے مطابق ہو۔

اورتیسری قتم اہل استقامت عارفوں کے لئے ہے، بدوہ لوگ ہوتے ہیں جوان حرکات وسکون کو جوان کے دلوں پر وار دہوتے ہیں ،اللّٰہ پرتر جھے نہیں و ہے۔

ابوعلی روزباری نے ابوسعید خراز سے روایت کی کہ جس نے بید دعویٰ کیا کہ وہ ساع میں ساع کو سجھنے کی وجہ سے اینے اختیار سے باہر ہو جاتا ہے اور حرکات اس پر قابو یا لیتی ہیں' تو اس کی علامت یہ ہے کہ جس مجلس میں وہ وجد میں ہے، وہ خوبصورت بن جائے۔(چنانچیسب حاضرین برای کے وجد کا اثر ہو)۔

شخ ابوعبدالرحنٰ نے اس حکایت کا ذکر ابوعثان مغربی ہے کیا 'تو انہوں نے فر مایا : بیتو کمترین درجہ ہے۔اس کی صحیح نشانی سے ہے کمجلس میں جوصاحب حق باقی رہے، اسے اس کے ساتھ انس محسوس ہواور جو باطل پرست ہو، اس سے اسے

## ساع كي اقسام:

بندار بن حسین سے مروی ہے کہ ساع کی تین قشمیں ہیں:

بعض اپی طبیعت کی مناسبت سے سنتے ہیں، بعض حال اور کیفیت کی مناسبت سے سنتے ہیں۔ اور بعض حق کی مناسب

سے سنتے ہیں۔

جوا پی طبیعت کے موافق سنتے ہیں ،اس میں خاص و عام سب شریک ہیں۔اس لئے کہ بیرانسانی فطرت میں ہے کہ وہ اچھی آ واز سے لذت حاصل کرے۔

جو حال و کیفیت کے موافق سنتا ہے، وہ ان کیفیات میں جو اس پر وارد ہوتی ہیں، غور کرتا ہے۔ مثلاً عتاب کا ذکر خطاب وصل جدائی قرب و بعد یا کسی ایسی چیز پر افسوس جو ہاتھ سے نکل گئی ہوئیا آنے والی چیز کا اشتیاق یا عہد کا پورا کرنا وعدہ کی تصدیق یا عہد تو ٹر تا یا بے قراری کا ذکر یا اشتیاق یا جدائی کا خوف یا وصال کی خوشی یا بچھڑنے کا ڈروغیرہ وغیرہ اور جو حقدہ کی تصدیق یا عہد تو ٹر تا یا بے قراری کا ذکر یا اشتیاق یا جدائی کا خوف یا وصال کی خوشی یا بچھڑنے کا ڈروغیرہ وغیرہ اور جو حق کے مطابق سنتا ہے، وہ بلا واسطہ اللہ تعالی کے ساتھ اور اللہ کے لئے سنتا ہے اور ان کے ساتھ ساع کرتے کوئی دخل نہیں ہوتا۔ کیونکہ بیتو اپنی برائیوں سمیت باتی رہتے ہیں، لہذا بیلوگ ازروئے صفاء تو حید حق کے ساتھ ساع کرتے ہیں، حظ (نفسانی) کے ساتھ نہیں کرتے۔

# ساع کے تین در ہے:

منقول ہے کہ اہل ساع کے تین طبقے ہیں:

(۱) ابناء حقائق اور بیوه لوگ ہوتے ہیں، جواپنے ساع میں حق سبحانہ سے مخاطب ہوتے ہیں۔

دوسری قتم ان لوگوں کی ہے' جواللہ تعالیٰ ہے اپنے سے مخاطب ہوتے ہیں، ان معانی کی وجہ سے جنہیں وہ سنتے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں، جوان باتوں کا جن کا اشارہ وہ اللہ کی طرف کرتے ہیں' سچائی کے ساتھ مطالبہ کرتے ہیں۔

ایک تیسری قتم ہے اور وہ فقیر مجرد ہے، جس نے دنیا اور آفات سے تعلقات منقطع کرلیا ہے۔ یہ لوگ پاک دلوں سے ساع کرتے ہیں اور یہ لوگ سلامتی کے زیادہ قریب ہوتے ہیں۔

کسی نے محمطی روذباری سے ساع کے متعلق سوال کیا تو فرمایا محبوب کے مشاہدہ کی طرف اسرار کا کھل جانا ساع ہے۔ قرآن کے سننے سے انسان میں کیوں حرکت نہیں ہوتی ؟

کسی نے خواص سے سوال کیا کہ کیا وجہ ہے کہ انسان قر آن کے علاوہ اور کلام کے سننے سے حرکت میں آتا ہے، گر قرآن کے سننے سے وہ کیفیت نہیں پاتا؟ جواب دیا: قرآن کا سننا الی ٹھوکر ہے جس کے شدت غلبہ کی وجہ سے کسی کے لئے حرکت کرناممکن نہیں اور دوسرے اقوال کے سننے میں راحت ہوتی ہے، لہذا اس میں انسان حرکت کرتا ہے۔

جنیدے مروی ہے کہ جبتم کی مرید کودیکھو کہ اسے سائے سے مجت ہے تو سمجھ لو کہ ابھی اس میں باطل کا پکھے حصہ باتی ہے۔ BOCOMPOSE AIT SOCIETA

## ساع علم ہے:

سہل بن عبداللہ ہے مروی ہے کہ ساع ایک ایساعلم ہے ، جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے رکھا ہے 'اس کے سواکسی کو اس کاعلم نہیں۔

احدین مقاتل عکی حکایت کرتے ہیں کہ جب ذوالنون مصری بغداد آئے 'تو صوفیاء اکھٹے ہوکران کے پاس آئے۔ ان کے ساتھ ایک قوال بھی تھا۔انہوں نے ذوالنون سے کہا کہ دہ قوال کو پچھ گیت گانے کی اجازت دیں ،آپ نے اجازت دے دی اور اس نے یہ گیت گانا شروع کیا۔

صغیر هواك عذبنی فكیف به اذا احتنكا وانت جمعت من قلبی هوی قد كان مشتركا اما ترثیٰ لمكتنب اذا ضحك الخلی بكا

تمہاری معمولی سی محبت نے مجھے عذاب میں مبتلا کر دیا۔ اگر مجھ پر غالب آ جائے 'تو پھر کیا کیفیت ہو گی ؟ تو نے میرے دل کی محبت کو جو دوسروں کے لئے بھی مشترک تھی ، اپنے لئے اکھٹا کرلیا۔ کیا تجھے اس غمناک پر رحم نہیں آتا ، جو روتا ہے ، جبکہ وہ لوگ جوعشق میں مبتلا نہیں ہیں ، ہنس سے رہیں۔

احدے مروی ہے کہ بین کر ذوالنون مصری اٹھ کھڑے ہوئے اور منہ کے بل گر پڑے ،خون ان کے سر سے ٹیک رہا تھا۔ گرز مین پر نہ گرتا تھا۔ اس کے بعد صوفیاء میں سے ایک شخص نے اٹھ کر بناوٹ کے طور پر وجد کا اظہار کیا۔ ذوالنون مصری نے کہا: الذی یو ک حین تقوم۔

اس خدا کو یا در کھو جب تو کھڑا ہوتا ہے تو خدا تجھے دیکھتا ہے۔ بین کروہ مخف بیٹھ گیا۔

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ذوالنون اس شخص سے بلند مرتبہ سے اور اسے دیکھ رہے ہے۔ چنانچہ انہوں نے اسے تنبیہ کردی کہ یہ اس کا مقام نہیں اور وہ شخص بھی انصاف پہندتھا کہ اس نے ان کی بات مان کی اور اپنی جگہ پر جا کر بیٹھ گیا۔

ابن الجلاء ہے مروی ہے کہ مغرب میں دوشخ تھے، دونوں کے مرید اور شاگر دہتے۔ ان میں سے ایک کا نام جبلہ اور دوسرے کا رزیق تھا۔ ایک باررزیق اپنے مریدوں سمیت جبلہ کی زیارت کو آیا اور ان کے کسی مرید نے کوئی چیز پڑھی ، جسے من کر جبلہ کے ایک مرید نے کوئی چیز پڑھی ، جسے من کر جبلہ کے ایک مرید نے چنے ماری اور مرگیا۔ جب صبح ہوئی تو جبلہ نے رزیق سے کہا: جس شخص نے کل پڑھا تھا، وہ کہاں ہے؟ اسے بچھ پڑھنا چا ہے۔ اس نے کوئی آیت پڑھی' تو جبلہ نے چنے ماری ، جس سے پڑھنے والا مرگیا۔

اس پر جبلہ نے کہا: ایک کے بدلے ایک اور ، اور ابتداء کرنے والا زیادہ ظالم ہے۔

# حفرت مولى عاليله كي طرف وحي:

کسی نے ابراہیم مارستانی سے ساع کے وقت حرکت کرنے کے متعلق سوال کیا 'تو انہوں نے فرمایا جھے یہ روایت پہنچی ہے کہ موکیٰ ملیا ہے نہیں بھاڑ ڈالی۔اس پراللہ پہنچی ہے کہ موکیٰ ملیا نے بنی اسرائیل کے ایک شخص نے اپنے قبیص بھاڑ ڈالی۔اس پراللہ تعالیٰ نے موکیٰ ملیا اس کی کہ اس شخص سے کہو کہ میرے لئے اپنے دل کو بھاڑ واور کپڑوں کونہ بھاڑو۔

ابوعلی مغازلی نے جبلی سے سوال کیا بہا اوقات ایہا ہوتا ہے کہ میرے کانوں میں قرآن مجید کی کوئی آیت سائی دین ہے تو اس کے اثر سے بھی چیزیں چھوڑ دیتا ہوں اور دنیا سے منہ موڑ لیتا ہوں ۔ گر پھراپنی پہلی حالت اور لوگوں کی طرف لوٹ آتا ہوں؟ شبلی نے جواب دیا: جب اللہ تعالی تجھے اپنی طرف کھینچتا ہے تو یہ اس کی تجھے پر مہر بانی اور لطف ہے اور جب تجھے تہاری پہلی حالت کو لوٹا تا ہے تو یہ اس کی تم پر شفقت ہوتی ہے۔ اس لئے کہ اللہ کی طرف توجہ کرنے میں تم صحیح طور پر اپنی قوت و طاقت سے بری نہیں ہوتے۔

## احباب كوخطاب:

احدین مقاتل العکی سے مروی ہے کہ رمضان میں ایک رات میں ثبلی کے ساتھ منجد میں تھا کہ اور وہ امام کے پیچھے نماز پڑھ رہے تھے۔ میں بھی پہلو میں تھا۔ امام نے بیآ یت پڑھی:

﴿ وَلَيْنُ شِنْنَا لَنَذُهَبَنَّ بِالَّذِي آوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ (الاسراء: ٨٦)

اگرہم چاہیں توجووی ہم نے تم کو بھیجی ہے اسے واپس لے جائیں۔

یہ آیت س کرانہوں نے چیخ ماری۔جس سے میں نے خیال کیا کہان کی روح پرواز کرگئ۔وہ کانپ رہے تھے اور کہدرہے تھے۔ کہدرہے تھے۔

جنید سے حکایت کی گئی ہے وہ فرماتے تھے کہ میں ایک دن سری کے پاس گیا ' تو ان کے پاس ایک شخص کو عثی کی حالت میں دیکھا۔ میں نے اس کا مطلب پوچھا ' تو انہوں نے فرمایا کہ اس نے قرآن مجید کی ایک آیت نی ہے۔ میں نے کہا کہ وہی آیت دوبارہ پڑھی گئی ' تو وہ شخص ہوش میں آ گیا۔ سری نے جھے پوچھا تہہیں یہ کہا کہ وہی آیت دوبارہ پڑھی گئی تو وہ شخص ہوش میں آ گیا۔ سری نے جھا تہ ہیں یہ کے بیائی یوسف میں آ جائے گا؟ میں نے جواب دیا کہ یعقوب میں آ کی بینائی یوسف میں آگی میں کہ وجہ سے جاتی رہی تھی ، مگر پھرا نہی کی قیص کی وجہ سے لوٹ آئی۔ سری کو میرا یہ جواب پند آیا۔

<u>قول:</u>

عبدالواحد بن علوان ہے مروی ہے کہ ایک نو جوان جنید کی صحبت میں رہا کرتا تھا۔ جب وہ قرآن سنتا 'جیخ مارتا۔ ایک

المانكلين المانكلين المانكلين المانكان المانكان المانكان المانكلين المانكان المانكان

دن جنید نے اس سے کہا: اگر تو نے پھراپیا کیا' تو تو میری محبت میں ندرہ سکے گا۔اب اگر پچھسنتا' تو اس کی حالت بدل جاتی اوراینے آپ برقابور کھتا۔ یہاں تک کہ اس کے بدن کے ہرروئیں سے قطرہ ٹیکتا تھا، پھرایک دن اس نے ایسی چخ ماری کہ

ابوالسراج سے مروی ہے کہ میرے ایک دوست نے مجھے ابوالحسین دراج سے روایت کرتے ہوئے ایک حکایت بیان کی وہ کہتے تھے کہ میں بغداد سے بوسف بن حسین رازی کی ملاقات کے لیےروانہ ہوا۔ جبری پہنیا تو لوگوں سے ان کا گھر دریافت کیا ،جس کسی ہے یو چھتاوہ یہی کہتا کہ تیرااس زندیق ہے کیا کام؟ لوگوں نے میراسینداس قدر تنگ کر دیا کہ میں نے واپسی کی ثمان کی اور میں نے رات ایک محد میں گز اری۔

پھر میں نے دل میں کہا کہ میں یہاں تو آ گیا ہوں ،اب کم ان کم ان کی زیارت تو کر لینی جائے ، میں لوگوں سے دریافت کرتارہا۔ یہاں تک کدان کی معجد کے یاں پہنچ گیا 'وہ محراب میں بیٹھے اپنے سامنے رحل پرقر آن رکھے پڑھ رہے تے ، دیکھا تو بہت خوشما اور خوشرو انسان تے ، میں نے ان کے قریب پہنچ کرسلام کیا ،انہوں نے سلام کا جواب دیا ، یو چھا: کہال سے آئے ہو؟ میں نے کہا : بغداد سے آپ کی زیارت کے لیے آیا ہوں ، کہنے لگے :کسی شہر میں اگر کوئی شخص منہیں سے کہتا کہ میرے ہاں تھہرو میں تہہیں گھریا لونڈی خرید دوں گا' تو کیا تم میری زیارت سے رک جاتے؟

ِ مِيں نے عرض کيا :حضرت اللہ تعالیٰ نے اس آ زمائش مِیں ڈالا ہی نہیں ۔اوراگراپیا واقعہ پیش آ جاتا' تو میں نہیں کہہ سكنا كميراكيا خيال موتا؟ پر فرمايا: كيا توكوئي قول اچھى طرح اواكرسكنا ہے؟ ميں نے كها: بال اور ميں نے يه شعر يردها:

رایتك تبنی دائبا فی قطیعتی ولو كنت ذا حزم لهدمت ماتبنی

میں تنہیں دیکے رہاہوں کہ تومسلسل مجھ ہے تعقات منقطع کرنے کی بناڈال رہاہے،اگر تو دانش مند ہوتا' تو اس بنا کوگرادیتا۔ بیان کر بوسف بن حسین نے قرآن بند کر دیا اور رونے لگ مجلے ، یہاں تک کدان کی داڑھی اور کیڑے تر ہو گئے ، جھے ان کے زیادہ روٹے پر رحم آیا ، پھر فرمایا: بیٹا! رے والول کو بیا کہنے پر ملامت نہ کرو کہ پوسف بن حسین زندیق ہے ، میں نماز کے وقت سے قرآن پڑھ رہا ہوں ، گرمیری آئھ ہے ایک آنو بھی نہیں ٹیکا۔ لیکن اس شعر کے پڑھنے سے میرے لیے قيامت بيا هو گئ!

دراج سے مروی ہے کہ میں اور ابن القوطی دونوں بھرہ اور ابلہ کے درمیان دجلہ برسے گذر رہے تھے، کیا و کیمتے ہیں کدایک خوبصورت محل ہے اور اس کا ایک جمروکا ( کھڑ کی ) ہے، جہاں ایک آ دی بیٹھا ہے اور سامنے ایک لڑ کی گار ہی ہے اور کہدرہی ہے: فی سبیل الله و دی کان منی لك یبذل كل یوم تتلون غیر هذا بك احمل میری محبت الله کی راه میں تمہارے لئے صرف کی جاتی ہے، مگر تو ہر روز رنگ بدل رہا ہے تو اگر کوئی اور طرز اختیار كرتا تو بهتر ہوتا۔

ساع

پھر دیکھا تو ایک نوجوان کھڑ کی کے نیچے ہاتھ میں چھاگل اوٹا لیے اور چیتھڑے پہنے من رہا ہے، پھر کہنے لگا:اری لونڈی! تجھے تمہارے آتا کی زندگی کی تسم ایہ شعرد حراؤ!

كل يوم تتلون غير هذا بك اجمل

نوجوان نے پھر کہا: پھر کہو، لونڈی نے شعر دھرایا ،فقیر نے کہا: اللہ کی شم! میں ای طرح اللہ کے ساتھ رنگ بدلتا ہوں اس پر اس نے ایک آ ہ بھری اور اس کی روح نکل گئی مجل کے مالک نے لونڈی سے کہا: میں تجھے اللہ کی خاطر آزاد کرتا ہوں۔

بھرہ کے لوگ نکل کرآئے اور اس کی نماز جنازہ اوا کر کے اسے دنن کر دیا بھل کے مالک نے اٹھ کر کہا: کیا تم لوگ بچھے نہیں جانے ، میں تہمیں گواہ بناتا ہوں کہ ہروہ چیز جومیری ملکیت ہے اللہ کی راہ میں دیتا ہوں اور میرے تمام غلام آزاد ہیں ،اس کے بعد اس نے ایک تہہ بند باندھا اور ایک چا در اوڑھ لی اور کل کوصد قد میں دے کر چلا گیا ،اس کے بعد نہ اس کی شکل دکھائی دی اور نہ کہیں اس کا نشان ملا۔

یجیٰ بن الرضا العلوی سے مروی ہے کہ ابوسلیمان دمشقی نے ایک گردش کرنے والے کو بیدالفاظ کہتے ہوئے سنا کہ اے جنگلی شاھتر ہوئی ساھتر بری !اور وہ غش کھا کر گر گئے ، جب وہ ہوش میں آئے 'تو ان سے اس کا سبب آپوچھا گیا انہوں نے کہا: میں نے بیسمجھا کہ بیر کہ رہاہے اسع تو ہوی کوشش کرو' تو تم میرے احسان کود کیولوگے۔

عنبة الغلام ني كسي مخص كوشعر براهة سا:

سبحان رب السماء ان المحب لفی عناء پاک ہے آسان کارب، بینک محبت والارنج میں ہے۔

تو کھا: تو سے کمدر ہاہے۔

ایک اور مخص نے بہی شعر سنا' تو کہا: تو جھوٹ کہ رہاہے، ہرایک نے اپنے اپنے مقام سے بیشعر سنا۔

ابوالحن علی بن محمد الصوفی ہے مروی ہے کہ کسی نے رویم ہے ان مشائخ کے متعلق سوال کیا 'جن ہے ان کی ملاقات ساع میں ہوئی' تو فرمایا: ان کی مثال اس رپوڑ کی ہے جس میں بھیڑیا تھس جائے۔

ابوسعیدخراز سے حکایت ہے کہ میں نے علی بن موفق کو ایک ساع میں دیکھا'وہ کہدر ہے تھے ۔ کھڑا کر دو!لوگوں نے انھیں کھڑا کر دیا'انہوں نے اٹھ کر وجد کا اظہار کیا ، پھر کہا: میں پھر تیلا بوڑ ھا ہوں۔

مردی ہے کہ رقی نے ایک بار ساری رات اس طرح گزاری کہ وہ شعر پڑھتے اور اٹھتے اور گر پڑتے اور لوگ کھڑے رورے تھے:

> بالله فاردد فواد مكتئب ليس له من حبيبه خلف خدا کے لیے اس غمز دہ کا دل واپس کر دو'جس کے لیے محبوب کا کوئی بدل نہیں ہوسکتا۔

علی بن الحسین بن محمد بن احمد بھرۃ اپنے باپ سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میں نے کی سال مہل بن عبداللہ کی خدمت کی ۔ گرمیں نے بھی نہیں و یکھا کہ ذکر قرآن پاکسی اور چیز کے سننے سے ان میں کوئی تغیر پیدا ہوا ہو، جب ان کا آخری وقت آیا تو کسی نے ان کے سامنے براها:

﴿ الْيُومَ لَا يُؤْجَدُ مِنكُمْ فِلْيَةً ﴾ (الحديد: ١٥)

آج تم ہے کسی قتم کا تاوان قبول ند کیا جائے گا۔

تو میں نے ویکھاان میں تغیر آ گیا اور کا نینے لگ گئے اور قریب تھا کہ گر جائیں ، جب ہوش میں آئے 'تو میں نے اس کے متعلق دریافت کیا 'تو فرمایا: دوست! ہم کمزور ہو گئے۔

ابن سالم سے مروی ہے کہ ایک بار میں نے انھیں دیکھا کہ کسی نے ان کے سامنے بیرآیت بڑھی :

﴿ ٱلْمُلُكُ يَوْمَتِنْ الْحَقُّ لِلرَّحْمَٰنِ ﴾ (الفرقان: ٢٦)

في الحقيقت اس دن حكومت الله كي ہوگي۔

توان کارنگ بدل گیااوروہ گرنے گئے، جب میں نے اس کا ذکر کیا' تو فرمایا میں کمزور ہو گیا ہوں۔

بیا کابر صوفیاء کی حالت تھی کہان برخواہ کس قدر توی وارد کیوں نہ آتا' وہ خوداس سے زیادہ قوی ہوتے۔

ابوعبدالرحمٰن اسلمی ہے مروی ہے کہ میں ابوعمان مغربی کے ہاں گیا او ایک شخص کویں کی چرخی پر کنویں سے پانی

نکال رہا تھا ، ابوعثان نے کہا: اے ابوعبد الرحلن! کیا تھے معلوم ہے کہ یہ (چرخی) کیا کہدر ہی ہے؟ میں نے کہا نہیں، آپ نے فرمایا: کہدر ہی ہے اللہ اللہ۔

حضرت على رضى الله عند سے مروى ہے كه انہوں نے ناقوس كى آ وازسى تو استے ساتھيوں سے كها: كيا تمہيں معلوم ہے كديد كيا كہدر ہا ہے؟ انہوں نے كها بہيں ،فر مايا: يدكهدر ہا ہے سبحان الله حقا حقا ان المولى صمد يبقى۔

احمد بن علی الکرخی الوجیبی سے مروی ہے کہ صوفیاء کی ایک جماعت حسن قزاز کے گھر میں جمع تھی اوران کے ساتھ قوال بھی تھے ، قوال کے سے بولٹا اور وہ وجد میں آتے ، ممشاد دنیوری بھی وہاں آگے اور وہ خاموش ہو گئے ، ممشاد نے فرمایا: اپنا کام جاری رکھو ، اگر دنیا بحر کے ملابی بھی میرے کا نوں میں جمع کر دیئے جائیں ، تب بھی وہ میرے ارادوں کو اپنی طرف نہیں بھیر سکتے اور نہ جمھے بچھ تسکین دے سکتے ہیں۔

ابوعلی روذ باری سے مروی ہے کہ اس معاملہ میں ہم ایسی جگہ پہنچ چکے ہیں' جوتلوار کی دھار کی طرح ہے ،اگر اس طرف جھکے تو دوزخ میں گئے۔

خیرالنساج سے مروی ہے کہ موی ملیا نے کچھ لوگوں کو ایک قصد سنایا تو ایک نے چیخ ماری ،موی ملیا نے اسے ڈانٹا، اس پر اللہ نے موی ملیا کو وحی کی کہ اے موی ! بیالوگ میری خوشبو سے مہلتے ہیں ،میری محبت کا اظہار کرتے ہیں اور میرے وجد سے چلاتے ہیں ،لہذا تو میرے بندوں کی بات کا برا کیوں مانتا ہے؟

مروی ہے کہ بلی نے کسی کہنے والے کو سنا کہ کہدرہا ہے: ایک دانق (دانگ) دس لکڑیاں (خیار)! یہ سن کرآپ نے جی ماری اور فرمایا: جب ایک دانگ کے دس خیار ہوں تو شرار کا کیا حال ہوگا؟

مروی ہے کہ جب جنت میں حورعین گانا گائیں گی' تو اس کے اثر سے درختوں کے پھول آ جائیں گے۔ مروی ہے کہ عون بن عبداللہ کی ایک لونڈی تھی ، جس کی سریلی آ وازتھی۔ وہ اسے تھم دیتا' تو وہ پرسوز آ واز سے گاتی' جس سے سب لوگ رونے لگ جاتے۔

ابوسلیمان دارانی سے ساع کے متعلق سوال کیا گیا 'تو فرمایا کہ ہروہ دل جوعمہ ہ آ واز کی خواہش رکھتا ہے ، کمزور دل ہےاوروہ اپنے دل کاعلاج کرنا چاہتا ہے جس طرح بیجے کو جب سلانا چاہتے ہیں تو اس کاعلاج کیا جاتا ہے۔

اس کے بعد ابوسلیمان نے کہا کدسریلی آواز دل میں پچھڈ ال نہیں دین 'وہ تو دل میں جو پچھ ہوتا ہے'اسے حرکت لے آتی ہے۔

ابن الى الحوارى سے مروى ہے كماللدى فتم ! ابوسليمان يَحْتَلَيْ فِي كَبِيَّ بِينَ

تسرخ کارندانگریا

جریری سے مروی ہے:تم ربانی بنو، یعنی الله کی طرف سے سنواور الله کی مدد کے ساتھ کہو۔

ایک صوفی سے ساع کے متعلق سوال کیا گیا' تو فرمایا: یہ بجلیاں ہیں'جو چک کر بچھ جاتی ہیں اورنور ہیں'جو ظاہر ہوتے ہیں اور پھرچیپ جاتے ہیں ،اگرنوروالے کے ساتھ ایک لحہ کے لیے بھی رہ جائیں' تو کس قدرعمہ ہوں گے! پھر پیشعر کہنے لگے:

خطرة في السر منه خطرت خطرة البرق ابتدى ثم اضمحل ای زور لك لو قصد اسرى وملم بك لوحقا فعل

راز ہی راز میں محبوب کا خیال اس طرح آیا 'جس طرح ابھی چیک کر مدہم پڑ جائے۔اگر پیے خیال قصدا آیا تھا' تو پھر یکس فتم کی زیارت تھی کے تھبرا بھی نہیں اور چل دیا اور بیاتر نے والاکون تھا؟ اگراس نے در حقیقت ایسا کیا۔

مردی ہے کہ ماع میں ہر عضرا پنا حصہ حاصل کرتا ہے' آ کھ کو جو حصہ ملتا ہے اس سے آ نکھ رونے لگ جاتی ہے' جو زبان کوملتا ہے اس سے زبان چلانے لگ جاتی ہے، جو ہاتھ کوملتا ہے تو ہاتھ اس کی وجہ سے کیڑے بھاڑنے اور تھیٹر مارنے لکتے ہیں اور جو یاؤں کو ملتا ہے اس سے یاؤں ناچنے لگ جاتے ہیں۔

مروی ہے کہ ایک عجمی بادشاہ مرگیا اور اس کے مرنے کے بعد ایک چھوٹا بچہرہ گیا۔لوگوں نے اس کو جانشین بنانا عا ہا۔ اور کہنے لگے کہ یہ کیسے معلوم ہو کہ اسے کچھ بھی ہو جھ بھی ہے یا نہیں؟ اور سب نے بالا تفاق میں فیصلہ کیا کہ ایک توال کو بلا كراس سے گيت گوائے جائيں۔ اگراس نے خوب كان لگا كرسنا ، توسمح ليس مح كريد بجد دانشمند بر۔ چنانجد ايبا بي کیا گیا۔ جب قوال نے گیت گایا ' تو بچہ نس بڑا ، بین کرسب نے زمین بوی کی اوراس کی بیت کی۔

ابوعلی دقاق سے مردی ہے کہ ابوعمرو بن نجید اور نصر آباذی اور اس کے طقہ کے اور لوگ ایک جگد استھے ہوئے او نفرآ باذی نے کہا کہ جب لوگ استھے ہوں مے اتو میں کھے کہوں گا۔ یہ بہتر ہے کہ ایک فخص بولے اور باتی خاموش رہیں بنست اس کے کوئی کسی کی فیبت کرے۔اس پر ابوعمرونے کہا: تیں سال فیبت کرتے رہنا اس سے بہتر ہے کہ تو ساع میں الی حالت کا اظهار کرے 'جوتمہاری حقیق کیفیت فہیں۔

## ساع تى اقسام:

استادابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ساع کی تین قشمیں ہیں: (۱)متسمع (۲)مستمع

(۳)سامعی

المنابع المناب

مسمع تواہی وقت کے ساتھ سنتا ہے اور مستمع حال کے ساتھ اور سامع حق کے ساتھ۔

## د قاق اورساع:

استادابوعلی دقاق سے کئی باراس ساع کے سفنے کے لیے اجازت کی درخواست کی گئی۔ آپ ہر دفعہ ٹال دیتے اوراس میں بداشارہ ہوتا کداس سے بازر ہناہی اچھا ہے، پھر جب کافی عرصہ تک بار بار پوچھا گیا، تو فرمایا: مشائخ سے مروی ہے کہ وہ ساع جو تمہارے دل کو جمع کر کے اللہ کی طرف لے آئے ،اس کے سننے میں کوئی حرج نہیں۔

# و قرب اللي كا طريقه:

سعید بن جبیر نے ابن عباس سے روایت کی کہ اللہ تعالیٰ نے مولیٰ ملتھ کی طرف وی کی کہ میں نے تھے میں دس بزار کان بنائے ، تب مل کرتو میرا کلام من سکا ہے اور دس ہزار زبان دی ہ تب کہیں جا کرتو مجھے جواب دے سکا۔ گرتو میرا زیاد ہ مجوب اور جھے سے زیادہ قریب اس دنت ہوسکتا ہے، جب محم فالطور کوت سے درود بھیج۔

مردی ہے کہ کسی صوفی نے نی کھا کو خواب میں دیکھا او آپ تا گھانے فرمایا: بیشتر لوگوں کو اس میں غلطی ہو جاتی ب- آنخفرت كَالْكُو كُلُ مراداع على -

## ال سے بھا بھر ہے:

على السائح في ابوالهامث الاقلاى معدوايت كى كدهي في البيس كوخواب هي ديكما كدوه اولاس ميسكى مكان کی جیت پر ہے اور ایک جیس پر میں موں اور انگیں کے وائیں اور یا کیں لوگ ہیں جفول نے صاف ترے کیڑے بكن ركع بين - الليس في ان على سے أيك عاصت كو كا : كانا كا و انہوں في كانے كائے ، كانا اتنا عمره تقا كه يل بهك گیا۔ اور جا با کداین آپ کوچست پرسے پیک دون۔ اس کے بعد شیطان نے کہا: تاج اسب نے نہایت عمرہ ناچ کیا۔ اس کے بعد الیس نے مجھے کیا: اسٹالوالحارث الحصاف مرف کی ایک چزیل ہے، جس کے دریع میں تم لوگوں کے اندر تھس سکتا ہوں۔

محربن الحسين في عبدالله بن على سے روايت كى كدا يك رات من شيلى كے ساتھ تھا ، توال نے كوئى كانا كايا ،جس ك سننے سے تیلی نے چی ماری اور بیٹے بیٹے وجد میں آ مے ۔ لوگوں نے آپ سے کہا: اے ابو کر اجب باتی سب لوگ کھڑے میں تو آپ اسلے کول بیٹے ہوئے ہیں؟ اس برشلی کھڑے ہو کر وجد میں کہنے لگے:

> لى سكرتان وللندمان واحدة شيء خصصت به مِن بينهم وحدى ندیم کوایک مستی ہے اور مجھے دو۔ بیایک الی خصوصیت ہے جومرف مجھ بی کو حاصل ہے۔

منصور بن عبداللہ اصبانی نے ابوعلی روذ باری ہے روایت کی کہ میں ایک محل ہے گزرا' تو دیکھا کہ ایک خوبصورت نوجوان پڑا ہوا ہے اور اس کے گردلوگ جمع ہیں، میں نے جب دریافت کیا' تو معلوم ہوا کہ بینو جوان اس محل کے پاس سے گزراتھا، اور ایک لونڈی بیگارہی تھی:

کبوت ہمة عبد طمعت فی ان تواکا او ماحسب لعین ان توی من قدر رآکا اس بندے کی ہمت کس قدر رآکا اس بندے کی ہمت کس قدر بلند ہے جو تجھے دیکھنے کی خواہش کرتا ہے! کیا آئھ کے لیے اس قدر کافی نہیں کہ وہ ان لوگوں کو دیکھا ہے۔ لوگوں کو دیکھا ہے۔ یہن کراس نے آہ بھری اور مرگیا۔

اصطلاحات تضوف





# اولياءاللدكي كرامتين

استادابوالقاسم سے مروی ہے کہ اولیاء اللہ سے کرامت کا ظاہر ہونا جائز ہے۔ اس کے جائز ہونے کی دلیل یہ ہے کہ یہ ایک امر ہے بخس کا واقع ہوناعقل میں آتا ہے اور اس سے کوئی شرعی اصول نہیں ٹو ٹنا۔ لہذا بیضروری ہوا کہ ہم اللہ تعالیٰ کی بیصفت اس طرح بیان کریں کہ اسے کرامت کے پیدا کرنے کی قدرت ہے۔ لہذا جب یہ واضح ہوگیا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی قدرت میں ہے تو اس کے جائز ہونے میں کوئی چیز مانع نہیں ہو سکتی۔

اور کرامت کا ظاہر ہوتا اس مخص کی سچائی کی علامت ہے' جس کے احوال میں بیظاہر ہوتی ہے، لہذا جو سچانہ ہوگا'اس سے اس قتم کی کرامت کا ظاہر ہونا بھی جائز نہیں ،اس کا پنہ اس سے چاتا ہے کہ اللہ تعالی نے کرامت کی جوشنا خت ہمیں بتلائی ہے' تا کہ ہم سچے اور جھوٹے میں فرق کر سکیں ،وہ استدلال کے طور پر ایبا امر ہے' جوعقل میں آسکتا ہے اور یہای صورت میں ہوسکتا ہے' جب ولی واپسے امور کے ساتھ مخصوص کر دیا جائے' جومفتری کذاب میں نہیں پائے جا سکتے اور یہی وہ امر ہے' جمے ہم کرامت کہتے ہیں اور یہی ضروری ہے کہ یہ کرامت ایام تکلیف میں (یعنی اس دنیا میں) ایک خارق عادت فعل ہواور ایسے شخص سے صادر ہو' جو ولایت کے ساتھ موصوف ہو' تا کہ اس کی حالت کی اس سے تقدیق ہو سکے۔

کرامت اور مجمز و میں فرق

الل حق نے کرامت اور مجزہ میں فرق کرنے پر بحث کی ہے۔ چنانچہ امام ابوائحق اسفرائینی سے مروی ہے کہ مجزات انبیاء کے سچ ہونے کی دلیل ہونے نیر نبی کے پاس نبیس ہوسکتی۔ جس طرح کہ عقل محکم عالم کے عالم ہونے کی دلیل ہیں اور وہ چیز جو نبوت کی دلیل ہونے غیر نبی کے پاس نبیس ہوسکتی۔ جس طرح کہ عقل محکم عالم ہونے کی دلیل ہے اور وہ غیر عالم میں نبیس پائی جاتی ، وہ یہ بھی فرماتے ہیں کہ اولیاء اللہ کے لیے کرامات ہیں ... مثلاً دعا کا قبول ہونا ،گرانیاء کے معجزہ کی سی چیز کا ان سے واقع ہونا جائز نبیس۔

گرامام ابو بکر بن فورک سے مروی ہے معجزات سپائی کی دلیلیں ہوتی ہیں ، پھر اگر معجزہ دکھانے والا نبوت کا دعویٰ کرے تو معجزہ اس کے قول کے سپچ ہونے کی دلیل ہے اور اگروہ ولایت کی طرف اشارہ کرتا ہے 'تو معجزہ اس بات کی

دلیل ہے کہ اس مخف کی حالت تھی ہے۔ محراس صورت میں اسے کرامت کہا جائے گا، معجز ونہیں۔خواہ یہ عجزات کی جنس میں ہے تی کیوں نہ ہو، اس لئے کہ نبی اور ولی کے فعل میں فرق ہے۔

ابن فورک سے مروی ہے کہ مجزہ اور کرامت میں بیفرق ہے کہ انبیاء ظالم کو کھڑ و کو ظاہر کرنے کا اللہ کی طرف ہے تھم ہوتا ہے۔ مرولی پر بیرواجب ہوتا ہے کہ کرامت کو چمپائے اوراسے پوشیدہ رکھے۔

نی معجزہ ظاہر کرنے کا دعویٰ کرتا ہے اور قطعی طور پر اس کا ذکر کرتا ہے ( کہ بیاس کامعجز ہ ہے ) جمرولی نہ تو دعویٰ کرتا ہاور نقطعی طور براس کا ذکر کرتا ہے،اس لئے کہ ہوسکتا ہے کہ بیصرف دحوکا ہو۔ قاضي ابوبكراشعري كابيان:

قاضی ابو بکراشعری 'جواینے زمانہ میں اپنے فن میں یکتا تھے ، سے مردی ہے کہ عجزات انہیاء کے ساتھ مخصوص ہیں اور كرامات اولياء كے ليے بھى اى طرح ہوتى ہيں ،جس طرح انبياء كے ليے اولياء الله كے ليے مجوزات نہيں ہوتے۔اس لئے کہ مجز و کی شرط رہے ہے کہ اس کے ساتھ نبوت کا دعویٰ بھی ہو۔ مجز و خود بخو دمجز ونہیں کہلاسکتا ، اسے مجز و صرف اس وقت کہا جائے گا'جب اس میں بہت می صفات یائی جا کیں اور اگر کسی ایک شرط میں بھی کوئی خلل پڑھیا' تو یہ ججز ونہیں ان میں ہے ایک شرط بیہ کے معجز و ظاہر کرنے والا نبوت کا دعویٰ بھی کرے۔

اورولی مدمی نبوت نہیں ہوتا ،لہذا جو بات اس سے ظاہر ہوگی ، و معجز ہ نہ ہوگی۔

اسی قول پر ہمارااعمّاد ہے، بلکہ یہی ہمارا دین ہے' معجز ہ کی تمام یا اکثر شرطیں کرامت میں یائی جاتی ہیں ،صرف یہی ا يک شرطنبيس يا كې جاتي (يعني دعوت نبوت) اور كرامت يقينا:

(۱) ایک حادث فعل ہے اس لئے جوفعل قدیم ہوتا ہے وہ کسی ایک کے ساتھ مخصوص نہیں ہوتا۔

(۲) کرامت خارق عادت ہوتی ہے

(٣) اور تکلیف کے وقت ہوتی ہے

(٣) اوركسى بندے ہے اس لئے ظاہر ہوتی ہے كہاس كى خصوصیت يا فضیلت ظاہر ہوا يہ بھى تو كرامت ولى كے اختیاراورمطالبہ پر ظاہر ہوتی ہے اور مجھی اختیار سے ظاہر نہیں ہوتی اور بعض اوقات بغیراختیار کے طاہر ہو جاتی ہے۔ ولی لوگول کواین طرف آنے کی دعوت نہیں دیتا:

ولی کواس بات کا تھمنہیں دیا جاتا کہ وہ لوگوں کوائی طرف آنے کی دعوت دے ،لیکن اگر وہ ان لوگوں کے سامنے ،جو اس کے الل ہوں اس قتم کا اظہار کرے تو جائز ہے۔

# So the Sorr So Stiffe to So South So

# کیاولی کواس کاعلم ہونا ضروری ہے کہوہ ولی ہے:

اللحق كاال مي اختلاف ب كرآياولى كواس بات كاعلم موتاب كدوه ولى ب يانبير؟ ابن فورك كا قول:

امام ابوبکر بن فورک سے مروی ہے کہ ولی کو اپنی ولایت کاعلم ہونا جائز نہیں ، کیونکہ اگر اسے اپنی ولایت کاعلم ہو جائے 'تو اس سے خوف جاتا رہے گا اور وہ بے فکر ہوجائے گا۔

# ابوعلى د قاق كا قول:

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ولایت کاعلم ہونا جائز ہے،ہم اس قول کوتر جج دیتے ہیں اور یہی ہمارا اعتقاد ہے ، گریہ تمام اولیاء کے لیے ضروری نہیں کہ ہرولی کواس بات کاعلم ہو کہ وہ ولی ہے ، بعض کوعلم ہوسکتا ہے اور بعض کونہیں ، چنا نچیہ جن کواس بات کاعلم ہو جائے کہ وہ ولی ہیں 'بیان کی مخصوص کرامت ہوگی۔

یہ بھی ضروری نہیں کہ جو کرامت ایک ولی سے ظاہر ہو' وہی کرامت ہر ولی سے ظاہر ہو۔ بلکہ اگر دنیا میں ولی سے کوئی كرامت ظا مرنه بو واس سے اس كى ولايت ميں كو كى نقص ثابت نہيں ہوتا۔

انبیاء کا میرحال نہیں ان کے لیے معجزات کا ہونا ضروری ہے اس لیے کہ نبی کولوگوں کی طرف بھیجا جاتا ہے اور لوگوں کو اس کی سچائی معلوم کرنے کی ضرورت ہوتی ہے اور یہ سچائی معجزہ کے بغیرظا ہزئییں ہوسکتی۔ ولی کا حال اس کے برعکس ہوتا ہے ، کیونکه شاوگول کے لیے اس بات کا جاننا ضروری ہے کہ وہ ولی ہے اور نہ خود ولی کے لیے اپنی ولایت کاعلم ضروری ہے۔

متعلق رسول مَكَا لِيُرِّمُ اللهِ كدوه جنتي مين جن لوگوں نے اس امر كو جائز قرار نہيں ديا كدولى كوا بني ولايت كاعلم مؤاس خيال سے کہ وہ بے خوف ہوجا کیں (تو اس میں کوئی بات نہیں) ، کیونکہ اس میں کوئی حرج نہیں کہ وہ اپنی عاقبت کے بدل جانے سے ڈرتے رہیں ۔لیکن وہ ہیبت خداوندی'عظمت وجلال باری جن کووہ اپنے دلوں کے اندر چاہتے ہیں'وہ خوف ہے کہیں يزية يره وكرين-

# ولی کواپنی کرامت ہے مطمئن نہیں ہونا جا ہے:

ولی کے لیے بیدرست نہیں کہ وہ اپنی کرامت پرنظرر کے بعض اوقات اس فتم کی کرامتوں کے ظاہر ہونے سے ان كے يعين ميں قوت اور بصيرت زيادہ حاصل ہوتی ہے،اس لئے كه انھيں اس بات كا يقين ہوتا ہے كه يدكرامت (درحقيقت) الله كافضل ہے اور اس سے انھيں اپنے عقائد كے تسجے ہونے كى دليل مل جاتى ہے۔ مختصریہ کہ بیعقیدہ رکھنا 'ولی کے ہاتھوں کرامت کا ظاہر ہونا جائز ہے 'واجب ہے۔ بی عقیدہ جمہوراہل معرفت کا ہے اور چونکہ اس تسم کی روایتیں اور حکایتیں کثرت اور تواتر کے ساتھ منقول ہیں ، اس لئے اولیاء سے فی الجملہ ان کے ظاہر ہونے کاعلم اس قدرقوی ہوجاتا ہے کہ اس سے تمام شکوک اٹھ جاتے ہیں۔ جوفض ان لوگوں کے درمیان رہے اور ان کی روایات و جکایات متواتر اسے بہنچی رہیں' اسے اس بات میں قطعاً شرنہیں رہتا۔

## كرامت برقرآن مجيد سے استدلال:

اس کی دلیل قرآن مجید کی وہ نص ہے جس کا ذکر سلیمان طیا بھے قصہ میں آیا ہے۔ چنانچے فرمایا :

﴿ أَنَا آتِيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ اِلَّيْكَ طَوْفُكَ ﴾ (النحل: ٤٠)

"میں اے تمہارے پاس تمہارے آئھ جھکنے ہے بھی پہلے لے آؤں گا"

حالا نكدان الفاظ كا كہنے والا نبي نه تھا۔

## حضرت عمر طالفظ کی کرامت:

اور مین اثر ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب نے جمعہ کے دن خطبہ کے دوران یا ساریة المجبل (اے ساریہ! پہاڑ پر چڑھ جا) اور اللہ تعالیٰ نے حضرت عمر کی بیآ واز اسی وقت ساریہ کو پہنچا دی۔ یہاں تک کہ انھوں نے اس وقت پہاڑ کے ان مقامات سے اپنا بچاؤ کرلیا' جہال دشمن چھے ہوئے تھے۔

## ایک اعتراض:

اگر کوئی بیاعتراض کرے کہ ان کرامات کا اظہار کیے جائز ہوسکتا ہے 'جن میں رسولوں کے معجزات سے بھی بڑھ کرکرامتیں یائی جاتی ہیں؟ اور کیا اولیاءکوانمیاء نظام پرفضیلت دینا جائز ہے؟

### جواب:

اس کا جواب یہ ہے کہ بیرکرامتیں ہمارے نی کالٹیڈائے معجزات میں شار ہوں گی' کیونکہ جوصا دق الاسلام نہ ہوگا ،اس سے کرامت ظاہر نہ ہوگی۔اور جس نبی کے امتی سے کوئی کرامت ظاہر ہوگی ،وہ اس نبی کے معجزات میں شار ہوگی۔ کیونکہ اگر وہ رسول سچانہ ہوتا' تو اس کے تابعداروں سے کرامت ظاہر نہ ہوتی۔

لیکن اولیاء کا مرتبہ انبیاء کے مرتبہ تک نہیں پہنچ سکتا اور اسی پرسب کا اتفاق ہے۔

# ابويزيد بسطامي كاقول:

چنانچابويزيد بسطاى سے اس مسلم كے متعلق سوال كيا كيا او فرمايا: جو كھانبياء عليه كو حاصل ہوا ہے اس كى مثال

ایک شهر کے مشکیرہ کی ہے ،جس سے ایک قطرہ ملک جائے ، بیرایک قطرہ اس مرتبہ ( ۱۰ عم ) کی مثال ہے جوتمام اولیاء کو حاصل ہوااور جو کھے برتن کے اندر ہے وہ ہمارے نبی مالی خال ہے۔

یے کرامتیں بھی تو اس صورت میں ظاہر ہوتی ہیں کہ کسی ولی کی دعا قبول ہو جاتی ہے بھی اس طرح کہ فاقہ کے وقت بغیر کسی ظاہری سبب کے کھانا موجود ہو جائے اپیاس کے وقت یانی حاصل ہو جائے اٹھوڑی سی مت میں لمبی مسافت کا طے کرنا آسان ہو جائے'یا رشمن سے نجات مل جائے'یا کسی ہاتف کے ذریعہ خطاب کیا جائے ...وغیرہ وغیرہ ایسے امور خلاف عادت ہیں۔

آج کل الله کی بہت ی قدرتیں جو ظاہر ہوتی ہیں، ان سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیدولی کی کرامت کے طور پر ظاہر نہیں ہو بہتیں اور ان کاعلم ہمیں ضروری طور پر یا بطور شبہ ضروری حاصل ہوتا ہے ، بیاللہ تعالیٰ کی قدرتیں ہیں کہ کوئی انسان بغیر والدین کے پیدا ہوجائے کیا جمادات میں سے کوئی چیز چو پایہ بن جائے ...وغیرہ وغیرہ۔

## ولی کے معنی

اگر کوئی سوال کرے کہ ولی کے کیامعنی ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس کے دومعنی ہو سکتے ہیں:

(۱) ید که بدلفظ ولیف فعیل کا وزن مو جو فاعل میں مبالغہ کے معنی پیدا کرنے کے لیے مستعمل ہے۔ جیسے علیم وقد ریر وغیرہ ،اس صورت میں اس کے معنی سیروں سے کہ ولی وہ محض ہے جو لگا تاراطاعت خداوندی میں مشغول رہے اور اس دوران میں کی معصیت اس سے مرزدنہ ہو۔

(۲) یفعل جمعنی مفعول ہے۔ جیسے قتیل جمعنی مقتول اور جرت معنی مجروح ،اس صورت میں ولی وہ مخص ہے جس کا الله تعالى بميشه كے ليے ولى بن چكا ہے كه اس كى حفاظت اور تكمبانى كرتا ہے ، لبذا الله تعالى آش كے ليے "حدلان" يعنى معصیت کی قدرت پیدا بی نہیں کرتا۔ اللہ تعالی اس کے لیے اپن توفیق بمیشہ کے لیے عطا کردیتا ہے۔ توفیق بد سے کدا ہے اطاعت گذاری پرقدرت مو۔ چنانچدالله تعالی فرماتا ہے:

﴿ وَهُوَ يَتُولَّى الصَّالِحِينَ ﴾ (الاعراف: ١٩٦)

"ووصالحين كاولى بنآ ہے۔"

کیا ولی معصوم ہوتا ہے؟

اگر کوئی بیسوال کرے کدولی معصوم ہے یانہیں؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کدولی انبیاء کی طرح لا زمی طور پر معصوم نہیں۔

ہاں یوں ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالی ولیوں کو گناہ ہے محفوظ رکھے ، یہاں تک کہ ان سے کوئی کمزوری یاغلطی یا لغزش سرز دہو جائے' تو اس پر ڈٹے نہ رہیں ، اس طرح ان کومحفوظ کہنے میں کوئی حرج نہیں ۔

سكى نے جنيد سے سوال كيا تھا كه آيا عارف زنا كامرتكب موسكتا بي انہيں؟

آپ نے تھوڑی دریسر جھکا یا اور پھرسر اٹھایا کر کہا:

﴿ وَكَانَ آمُرُ اللَّهِ قَدَرًا مَقُدُورًا ﴾ (الأحزاب: ٣٨) الله كاحمُم تقدير مِن لكها موابـــ

## کیاولی کا خوف جا تار ہتا ہے؟

اگر کوئی بیسوال کرے کہ کیا ولی ہے خوف ساقط ہو جاتا ہے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ اکابرین اولیاء پرخوف غالب رہتا ہے اور پیشتر جوذ کر کیا گیا کہ شاذ و نا درخوف زائل ہو جاتا ہے تو اس کا بھی امکان ہے۔

چنانچے سری سے مروی ہے کہ اگر کوئی شخص کسی باغ میں جائے۔جس میں کثرت سے درخت گلے ہوں اور ہر درخت پر پرندے بیٹھے ہوئے واضح الفاظ میں بیر کہہ رہے ہوں:

السلام علیك یا ولمی الله تواس وقت اگروه اس بات سے نہیں ڈرے گا كہ پیمر ہے تو یقیناً پیدهوكا كھا جائے گا۔اولیاءاللہ کے متعلق اس کی بہت ہی حکایتیں ہیں۔

### ونيامين الله كاويدار:

کیا دنیا کے اندر دیدارالہی کرامت کے طور پر ہوسکتا ہے۔

اگرکوئی بیسوال کرے کہ کیا اس دنیا میں ظاہری آئھوں سے کرامت کے طور پر دیدار خداوندی ہوسکتا ہے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ اس بارے میں قوی فیصلہ یہی ہے کہ نہیں ہوسکتا۔ اس پرسب کا اتفاق ہو چکا ہے۔

امام ابو بكرين فورك سے مروى ہے كه اس مسلم ميں ابوالحن اشعرى نے كتاب الروية الكبير ميں دوقول نقل كيے ہيں۔ ولى كى ولايت باقى رہتى ہے يانہيں؟

کیا یہ ہوسکتا ہے کہ کوئی اس وقت تو ولی ہو گر بعد میں وہ انسانہ رہے؟

اگر کوئی بیسوال کرے کہ کیا ہوسکتا ہے کہ کوئی شخص اس وقت تو ولی ہو، مگر انجام کاروہ بدل جائے اور ولی نہ رہے؟ جواب: جن لوگوں نے ولایت کے لیے حسن موافاۃ (اچھی طرح حق پورا کرنا) کی شرط لگائی ہے، وہ اسے جائز قرار نہیں دیتے کہ ولی کی عاقبت بدل جائے۔ مگر جو یہ کہتے ہیں کہ ولی اس وقت حقیقی مومن ہے، اگر چہ یہ ہوسکتا ہے کہ بعد میں اس کی حالت بدل جائے 'تو کوئی بعید نہیں کہ ایک شخص اس وقت تو سچا ولی ہوا ور پھر بدل جائے۔ ہم نے اسی بات کو اختیار کیا ہے۔ یہ بھی ہوسکتا ہے کہ ولی کو کرامت کے طور پر اس بات کاعلم دیا گیا ہو کہ اس کا انجام بخیر ہوگا اور وہ انجام کارنہیں بدلے گا۔اس صورت میں بیمسلدای قتم کا ہے جس کا ذکر پہلے کیا ہے کہ بیرجائز ہے کہ ولی کواپنے ولی ہونے کاعلم ہوجائے۔ فصل

کیا ولی سے مرکا خوف زائل ہوجاتا ہے؟

اگرکوئی بیسوال کرے کہ کیا ولی سے محر کا خوف زائل ہوجاتا ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اگر ولی اپنے مشہود میں متفرق ہواور اپنی حالت کی وجہ سے اپنے احساس کھو بیٹھا ہو' تو بیٹخص تو غلبۂ حالی کی وجہ سے اپنے آپ سے کھویا ہوا ہے اور خوف تو ان لوگوں کی صفت ہے' جن کے احساسات حاضر ہوں۔ فصا

ہوش کی حالت میں ولی پر کیا کیفیت غالب ہوتی ہے؟

اگركوئى سيسوال كرے كه موش ميں موتے موتے ولى يركيا كيفيت عالب موتى ہے؟

جواب: ولی ہوش میں ہونے کی حالت میں صدق دل سے حق سجانہ کے حقق ادا کرتا ہے، نیز ہر حالت میں وہ مخلوق کے ساتھ میں اور شفقت سے پیش آتا ہے۔ تمام مخلوق پروہ اپنی رحمت کو پھیلاتا ہے اور اچھے اخلاق کے ساتھ ان کی باتوں وغیرہ وغیرہ کو برداشت کرتا ہے اور بغیراس کے کہ لوگ اس سے درخواست کریں، وہ خود بی اللہ تعالیٰ سے درخواست کرتا ہے کہ ان پر اپنا احسان کرے اور تمام جست اس میں لگائے رکھتا ہے کہ مخلوق کو نجات حاصل ہو۔

وہ لوگوں سے انقام نیں لیتا۔ اور اس بات سے پچتا ہے کہ کہیں اس میں ان سے کیندر کھنے کا احباس نہ پیدا ہو جائے۔ بایں ہمہ وہ اپنا ہاتھ لوگوں کا مال لینے کے لیے نہیں بڑھا تا اور ہرطریقہ سے لالج کوترک کرتا ہے ، اپنی زبان پر قابو رکھتا ہے کہ کہیں انھیں برا نہ کیے اور اپنے نفس کو ان کی برائیاں و کھنے سے بچا تا ہے اور وہ اس دنیا میں اور آخرت میں کسی سے کی قتم کا جھڑ انہیں کرتا۔

سب سے بوی کرامت اللہ کی فرما نبرداری اور گناہ سے بچنا ہے

اولیاء کسب سے بڑی کرامت یہ ہے کہ اللہ تعالی انھیں اپنی اطاعت گذاری کی ہمیشہ تو نیق دیتا رہے اور معصیت اور خدا کے احکام کی خالفت سے بچاتا ہے۔ قرآن مجید سے کرامت کی ولیل:

ولیوں سے کرامت کے اظہار کے متعلق جو کوائی قرآن مجیدیں پائی جاتی ہے کہ فق سجانہ نے مریم عظا کی صفت

بیان کرتے ہوئے فر مایا ہے حالانکہ وہ نہ نبی تھیں 'نہ رسول:

﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكْرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًا ﴾ (آل عمران:٣٧)

ز كرياطي اجب بھى ان كے ياس بالا خانے ميں جاتے ، تو ان كے ياس رزق ياتے

زكرياان سے كہتے ہيں يلمَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا (آل عمران:٣٧)

(بیتمهارے پاس کیے آیا)

تومريم كهتى بين هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ (آل عمران:٣٧) (يدالله تعالى كى طرف سيآيا ہے)

کرامت کی دلیل الله تعالی کا پیفر مان بھی ہے:

﴿ وَهُزَّى اللَّهِ بِجِدْعِ النَّخُلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾

'' تھجور کے تنے کواپن طرف حرکت دوتو تروتا زہ تھجوریں گریں گی۔

حالانكه بيةازه كهجورون كازمانه نهقابه

اس طرح اصحاب کہف کے قصہ میں بھی کرامت کی دلیل پائی جاتی ہے۔ عجیب وغریب واقعات ان کو پیش آئے' مثلاً کتے کا ان سے کلام کرنا وغیرہ۔ کرامت ہی میں ہے'' ذوالقرنین'' کا قصہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اٹھیں اس کام کے کرنے کی قدرت دی'جس کواورلوگ نه کر سکے۔

قرآنی دلاک میں سے وہ کرامات بھی ہیں ،جوانو بھی باتیں خضر طینا سے ظاہر ہوئیں 'مثلاً دیوار کا کھڑا کر دینا اور عجیب وغریب اموراور بیر کہ وہ ان باتوں کو جانتے تھے' جومویٰ ملیاسے پوشیدہ تھیں۔ بیسب باتیں خارق عادت باتیں ہیں' جن کے ساتھ خصر مالیا کوخصوصیت حاصل تھی' حالا نکہ وہ نبی نہ تھے' صرف ولی تھے۔

کرامات کے بارے میں جو احادیث مروی ہیں ،ان میں ایک حدیث جریج راہب کی ہے محمد بن سیرین نے ابو ہریرہ ہے روایت کی کہرسول مَالْیُنْتِائِے فرمایا:

'' تین شخصوں نے اس وقت بات کی جب کہوہ ابھی بجین میں تھے۔

عیلی بن مریم علما ورجری کے عہد میں ایک بیجے نے نیز اور ایک بیجے نے

عيسىٰ مَايِنِهِ كُوتُونُمُ لُوكُ جِانِيةِ بِي بهو\_

جریج کا قصہ یہ ہے کہ میخف بنی اسرائیل میں بڑا عبادت گذار تھا۔ اس کی ایک والدہ موجودتھی۔ ایک دن مینماز پڑھ رہاتھا کہ اس کی والدہ کو اس کا اشتیاق ہوا۔ اس نے اسے آواز دی: اے جریج اس نے کہا: خدایا! کیا نماز بہتر ہے یاب بہتر ہے کہ میں ان کے پاس جاؤں؟ پھرنماز پڑھنے لگا۔ والدہ نے پھر بلایا۔اس نے پھر وہی الفاظ کے اور پھرنماز پڑھتا رہا۔اس کی والدہ کویہ بات نا گوار گذری اوران نے بددعا کی۔

اے اللہ! اسے مرنے سے پہلے زانیہ عورتوں کے چبرے دکھا دینا، بنی اسرائیل میں ایک زانیہ عورت تھی۔ اس نے
کہا: اسے گمراہ کروں گی، یہاں تک کہ یہ زنا کرے۔ چنا نچہ وہ آئی۔ مگر اس کو گمراہ نہ کرسکی۔ ایک چرواہا رات کو جرتج کے
ججرہ کے پاس پناہ لیا کرتا تھا۔ جب جرتج کو گمراہ کرنے سے تھک گئ تو اس نے چرواہے کو پھسلا لیا۔ اور اس نے اس کے
ساتھ زنا کیا۔ جس سے ایک بچہ پیدا ہوا۔ اس عورت نے کہا کہ یہ بچہ جرتج کے نطفہ سے پیدا ہوا ہے۔

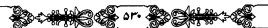
یہ من کربنی اسرائیل جرت کے پاس آئے۔اس کا عبادت خانہ توڑ دیا۔اوراے گالیاں دیں۔اس کے بعد جرت کے نے نماز پڑھی۔اور دعا کی اور بیچے کو حرکت دی۔

محمد کہتے ہیں کہ ابو ہریرہ وہ اپنے فرماتے ہیں : میں نی ملی اپنے کو اب بھی دیکے رہا ہوں ، جب آپ ملی کے اپنے اسے اسے باتھ سے بچے کی طرف اشارہ کر کے کہا تمہارا باپ کون ہے؟ بچے نے جواب دیا : چرواہا 'اس پر بنی اسرائیل کو اپنے فعل پر ندامت ہوئی اور انہوں نے جر بچ سے معافی جابی اور کہا : تمہارا عبادت خانہ سونے اور جاندی سے بنا دیتے ہیں ، مگر جر بچ نے قبول نہ کیا اور جیسا پہلے تھا ویسا بی بنالیا۔

دوسرے بچے کا بیدواقعہ ہے کہ ایک عورت ایک شیرخوار بچہ لیے کھڑی تھی کہ ایک خوبصورت اور اچھی وضع قطع کا نوجوان ادھرے گزرا،عورت نے کہا: یا اللہ!میرے بیٹے کواس جیسا کردینا بچہ بولا: خدایا! مجھے اس جیسا نہ کرنا۔

محمد کہتے ہیں کہ ابو ہر پرہ رہ اللہ نے فرمایا ہیں اب بھی محمہ کا اللہ کا دیکھ رہا ہوں ، جب کہ وہ بچے کی بات بیان فرما رہے سے اور وہ دودھ پی رہا تھا۔ اس واقعہ کے بعد اس عورت کے پاس سے ایک عورت گزری ، جس کے متعلق لوگ کہتے تھے کہ اس نے زنا اور چوری کا ارتکاب کیا اور اسے اس کی سزا دی گئی۔ بچے والی عورت نے کہا: میرے بیٹے کو اس عورت جیسا نہ کرنا ، مگر حجسٹ سے بچہ بولا: خدایا! مجھے اس جیسا بنانا۔ والدہ نے اس کی وجہ دریافت کی ، تو کہا کہ خو برونو جوان ایک جابر بادشاہ ہے اور اس عورت کے متعلق لوگ کہتے ہیں کہ اس نے زنا اور چوری کی ہے ، مگر اس نے نہ تو زنا کیا ہے اور نہ چوری بادشاہ ہے اور اس کے نہ تو زنا کیا ہے اور نہ چوری بادورہ کہتی ہے ۔ (بحاری ۳۶۳۲) مسلم: ۵۰۰۰)

یدروایت حدیث کی صحیح کتابوں میں پائی جاتی ہے، غار والی حدیث میں بھی کرامت کا ذکر ہے، یہ ایک مشہور حدیث ہے جس کا ذکر حدیث کی صحیح کتابوں میں آیا ہے۔





سالم نے اپنے باپ سے روایت کی کدرسول مُنافِیز کم نے فرمایا:

تم سے پہلے جولوگ ہوئے ہیں، ان میں سے تین آ دمی چلے اور رات کو انہوں نے ایک غار میں پناہ لی اور اس کے اندر چلے گئے۔ قضا کار پہاڑ سے ایک پھر لڑھک کر غار کے منہ پر آ گیا ،جس سے غار کا منہ بند ہو گیا اور انھوں نے آپس میں ایک دوسرے سے کہا کہ تم اس پھر سے صرف اس طرح نجات پا سکتے ہو کہ تم اپنے صالح اعمال کے وسیلہ سے اللہ تعالیٰ سے دعا کرو۔ چنا نچہ ان میں سے ایک نے بیان کیا۔

میرے بوڑھے والدین تھے، میں ان سے پہلے کی کو دودھ پینے کو نہ دیتا تھا'نہ گھر والوں کو اور نہ مال کو، ایک دن درختوں کی تلاش میں مجھے دیر ہوگئی اور شام کو گھر واپس آیا' تو وہ دونوں سوچکے تھے۔ میں نے ان کے لیے دودھ دو ہیا۔ اور جب لے کران کے پاس آیا' تو انھیں سویا ہوا پایا ، میں نے ان کو جگا نا پند نہ کیا اور یہ بھی نہ چاہا کہ ان سے پہلے اپنے ہوی جب لے کران کے پاس آیا' تو انھیں سویا ہوا پایا ، میں نے ان کو جگا نا پند نہ کیا اور یہ بھی نہ چاہا کہ ان سے پہلے اپنے ہوی بول اور وہ بیدار ہوئے اور بچوں کو دوں ، میں پیالہ لئے کھڑ ارہا۔ اور ان کے بیدار ہونے کا انتظار کرتا رہا' حتی کہ ضع طلوع ہوئی ااور وہ بیدار ہوئے اور ان میں ایسے دور کے دودھ پیا۔ یا اللہ! اگر میں نے یفعل تمہاری رضا مندی کی خاطر کیا ہے' تو جس مصیبت میں ہم گرفتار ہیں ایسے دور کردے۔ اس سے پھر اس قدر کھل گیا کہ وہ اس سے باہر نہ نکل سکتے تھے۔

### پھررسول مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَلَيْهُ مِنْ مَا يا:

دوسرے نے کہا: خدایا! میری ایک پچا زاد بہن تھی۔ جس سے جھے بہت محبت تھی۔ میں نے اسے مائل کرنے کی کوشش کی، گروہ نہ مانی۔ یہاں تک کہوہ قط سالی میں مبتلا ہوگی اور وہ میرے پاس آئی، تو میں نے اسے اس شرط پرایک سو بین اردینے کا وعدہ کیا کہ وہ اپنانفس میرے حوالے کر دے گی۔ وہ اس پر راضی ہوگئ۔ چنانچہ میں اس پر پورا قاور ہو گیا، تو کہنے گی جہارے لیے جائز نہیں کہ تو حق کے بغیر میری مہر تو ڑے۔ اس پر میں اس سے جماع کرنے سے باز آگیا اور اسے چھوڑ دیا، حالا نکہ جھے اس سے محبت بھی تھی اور جو دینار میں نے اسے دیئے تھے، وہ بھی اس کے پاس رہنے دیئے اللہ اگر میں نے یہ فعل تمہاری رضامندی کی خاطر کیا ہے، تو جس مصیبت میں ہم جتلا ہیں، اس کو دور کر دے۔ پھر اور کھل گیا، گراب بھی وہ اس سے نکل نہ سکتے تھے۔

## رسول مَلَا يُعَيِّمُ نِي فرمايا:

پھرتیسرے نے کہنا شروع کیا: خدایا! میں نے چند مزدوروں سے مزدوری پر کام کروایا۔اور میں نے ان کی مزدوری اضیں دے دی۔صرف ایک شخص رہ گیا، وہ اپناحق چھوڑ کر چلا گیا۔اس کی اجرت میرے پاس برھتی گئی۔ پچھ مدت کے بعد وہ میرے پاس آیا اور اپنی اجرت کا مطالبہ کیا۔ میں نے کہا: یہ سب اونٹ بھیڑ کریاں گائے اور غلام جو تہمیں نظر آر ہے میں ہتمہارے ہیں۔ اس پر اس نے کہا: اے اللہ کے بندے! مجھ سے خوش طبعی نہ کرو۔ میں نے کہا: میں تم سے خوش طبعی نہیں کررہا ہوں۔ چنا نچہ وہ سب مال ہا تک کر چلا گیا اور کوئی چیز باقی نہ چھوڑی۔ خدایا! اگر میں نے یہ کام تمہاری خوشنودی کی خاطر کیا ہے تو ہمیں اس مصیبت سے نجات دے اور اس پر چھر ہٹ گیا اور وہ غارسے نکل کرچل پڑے۔

(بخارى:٢٢٧٢،مسلم:٢٧٤٣)

یہ ایک صحیح حدیث ہے' جس پر بخاری اور مسلم کا اتفاق ہے۔ ان کرامات میں سے وہ حدیث بھی ہے' جس میں نی مُنْ اللّٰئِے نے ذکر فرمایا ہے کہ گائے نے ان سے کلام کیا۔

سعيد بن السيب نے الى بريرہ والله سے روايت كى كدنى مَالله عَلَم نے فرمايا:

ایک بارایک شخص اپنی گائے لیے جارہاتھا اور اس پر بوجھ لا دے ہوئے تھا۔ یکا یک گائے نے اس کی طرف متوجہ ہو کرکہا: میں اس کام کے لئے پیدانہیں کی گئی، میں تو تھیتی باڑی کے لیے پیدا کی گئی ہوں۔ یہ بن کرلوگوں نے سجان اللہ کہا۔ رسول مَنْائِیْزِ کے فرمایا:

"مین ابو براورعرسباس پرایان لاتے ہیں۔" (بحاری: ۲۷۱، احمد: ۸۳٤٥)

اس طرح اولیس قرآن والی حدیث ہے اور پھر جو پچھ حضرت عمر بن الخطاب قرآن نے ان کے حالات کا مشاہدہ کیا۔ اس کے بعد اولیس قرآن کا ہرم بن حیان سے ملا قات کرنا اور ایک دوسرے کو سلام کہنا۔ باوجود یکداس سے پہلے وہ ایک دوسرے کو جانت نہ تھے۔ یہ تمام واقعات عادت کے خلاف ہیں۔ ہم نے اولیس قرآن کا حدیث اس لئے چھوڑ دی کہ یہ بہت مشہور عدیث نے ہے۔ سے اب فریش کا ہر ہو کیں کہ یہ شہرت کی حد تک پہنچ چکی ہیں۔ حدیث ہے۔ صحابہ خرافی بہت کی کتابیں تصنیف کی گئی ہیں۔ ہم چند کرامتوں کا مختصر طور پر ذکر کریں گے۔ ان شاء اللہ عزوجل کرامتوں کا مختصر طور پر ذکر کریں گے۔ ان شاء اللہ عزوجل کی بہلی کرامت کے متعلق بہت کی کتابیں تصنیف کی گئی ہیں۔ ہم چند کرامتوں کا مختصر طور پر ذکر کریں گے۔ ان شاء اللہ عزوجل

ان میں سے ایک بیہ ہے کہ ایک مرتبہ ابن عمر ٹائٹؤ سفر میں جار ہے تھے۔ راستہ میں انھیں کچھ لوگ ملے'جوشیر کے ڈر سے راستہ میں تھہر گئے تھے، ابن عمر ڈائٹانے درندے (شیر) کوراستہ سے ہٹا دیا اور فر مایا:

ابن آ دم پر ان چیزوں کومسلط کیا جاتا ہے ؟جن سے وہ خوف کھاتا ہے ،اگر وہ اللہ تعالی کے سواکسی سے نہ ڈرے تو اس پرکوئی چیز مسلط نہ ہو۔

بدا یک مشہور روایت ہے۔

## (۲) علاء بن حضرمی کی کرامت:

روایت کی گئی ہے کہ آنخضرت کا نیٹو آئے علاء بن حضری کوایک جنگ کے لیے روانہ کیا۔ راستہ میں سمندر کا ایک حصہ آ گیا۔علاء نے اسم اعظم کے وسلیہ سے دعا کی اور یانی پرچل کریار ہو گئے۔

اصطلاحات تصوف

## (۳) عمّاب بن بشیراوراسید بن هنیر کی کرامت:

روایت ہے کہ عماب بن بشیر اور اسید بن حفیر 'رسول مُنَافِیْنِم کے پاس سے نکل کر گئے 'تو راستہ میں ان کی لاٹھی کا سرا چراغ کی می روشنی دینے لگا۔

## (۴) سلمان اورابوالدرواء کی کرامت:

روایت ہے کہ سلمان اور ابوالدرواء کے سامنے پیالہ تھا۔ جس نے اللہ کی شبیح بیان کرنی شروع کر دی اور ان دونوں نے اسے سنا۔

## يهمى روايت مين آيا ہے كدرسول مَنْ الْيَعْمِ فِي مايا:

بہت سے پیرا گندہ بالوں اورگر دا گر دجہم والے لوگ ،جنھوں نے چیتھڑ ہے پہن رکھے ہیں اور جن کولوگ کسی شار میں نہیں لاتے'ایسے ہوتے ہیں کہ اگریوشم کھا کرکوئی بات کہد دیں' تو اللہ تعالی اسے پوری کر دےگا۔ (نر مذی: ۴۸۰) چونکہ بیروایات مشہور ہیں ،اس لئے ہم نے ان کی سندیں نقل نہیں کیس۔

## كرامت كے متعلق مهل بن عبدالله كا قول:

حکایت ہے کہ مہل بن عبداللہ نے فر مایا جو شخص صدق دل ہے دنیا ہے روگر دانی کرے۔ اس سے کرامت ظاہر ہونے لگتی ہے اورا گرکسی سے ظاہر نہ ہو' توسمجھ لو کہ اس نے صدق دل سے زہدا ختیار نہیں کیا۔

کسی نے مہل سے کہا کہ کرامت کیسی ہوتی ہے؟ فرمایا جو چاہئے جیسا چاہے جہاں سے چاہے کے لے لے۔

## (۵) کرامت:

عمرو بن مرزوق نے عبدالعزیز بن ابی سلمۃ الماجنون سے اور انھوں نے وهب بن کیان سے وہ ابن عمر اور ابو ہریرہ رفاقین سے روایت کرتے ہیں کہ رسول مُلَاقِیم نے فرمایا

ایک بارایک شخص نے کوئی بات کی تو اسے بادلوں کی گرج سنائی دی۔ اور بادلوں سے ایک آواز سنائی دی کہ فلاں شخص کے باغ کوسیراب کرو۔ چنا نچہ یہ بادل ایک کطے میدان میں جا کر برسا۔ پیخص بادلوں کے پیچھے ہولیا۔ کیا ویکھنا ہے کہ ایک شخص کھڑا باغ میں نماز پڑھ رہا ہے۔ اس نے پوچھا جمہارا نام کیا ہے؟ اس نے بتایا کہ میرا فلاں نام ہے اور اپنا

سيحج نام بتايا\_

اس شخص نے پھر سوال کیا: جب تو باغ کا پھل کا فتا ہے تو کیا کرتا ہے؟ اس نے کہا: توبیسوال کیوں کررہا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ میں نے بادلوں میں سے کسی کو یہ کہتے ساتھا کہ فلاں شخص کے باغ کو پانی دو۔ اس پر اس نے کہا: اب جب تونے یہ بات بتائی ہے توسن لوکہ میں اس باغ کی فصل کے تین جھے کرتا ہوں:

اصطلاحات تقبوف

اس میں سے ایک تہائی اپنے لیے اور اپنے اہل وعیال کے لیے رکھتا ہوں۔ ایک تہائی باغ کے لیے اور ایک تہائی مسکینوں اور مسافروں کے لیے۔ (مسلم: ۲۹۸۶)

## (۲) سهل بن عبدالله کی کرامت:

ابو حاتم البحسانی نے ابونھر السراج سے روایت کی ہم تستر گئے اور وہاں بہل بن عبداللہ کے محل میں ایک مکان دیکھا۔ جسے لوگ'' درندوں'' کا گھر کہا کرتے تھے۔ہم نے جب اس کے متعلق دریافت کیا'تو لوگوں نے بتایا کہ درند سے سہل کے یاس آیا کرتے تھے اور وہ انھیں گھر میں لاکران کی ضیافت گوشت سے کرتے اور پھر انھیں چھوڑ دیتے۔

ابونھر سے مروی ہے کہ اس واقعہ کی سپائی پر اہل تستر کا اتفاق ہے اور کوئی بھی اس سے انکارنہیں کرتا تھا۔ حالانکہ ان کی بہت بڑی تعداد ہے۔

# (4)إبوالخيرتيناتي كى كرامتِ:

عبداللہ بن علی الصوفی نے حمز ہ بن عبداللہ العلوی سے روایت کی کہ میں ابوالخیر تیناتی کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے دل میں بیارادہ کر رکھاتھا کہ میں صرف سلام کر کے چلا آؤں گا اور ان کے ہاں کھانا نہ کھاؤں گا۔ جب میں ان کے پاس سے چلا آیا اور ابھی تھوڑا ساچلاتھا' تو کیا دیکھتا ہوں کہ وہ میرے پیچھے کھانے کا طبق لیے آرہے ہیں۔

فرمایا:اب جبتم اپنے ارادہ کو پورا کر چکے ہو' تو کھانا کھالو۔ابوالخیر تینا تی کرامات ظاہر کرنے میں مشہور ہیں۔ میں لخے ک سے سے میں میں میں میں اور اس کے ہوئاتو کھانا کھالو۔ابوالخیر تینا تی کرامات ظاہر کرنے میں مشہور ہیں۔

# (^) ابوالخیر کی ایک اور کرامت: ابراہیم رتی سے مروی ہے کہ میں سلام کرنے کے لیے ان کے پاس گیا۔ آپ نے مغرب کی نماز ادا کی۔ مگر سورۃ

ابراہیم رقی سے مروی ہے کہ میں سلام کرنے کے لیے ان کے پاس کیا۔ آپ نے مغرب کی نماز ادا کی۔ طرسورۃ فاتحہ بھی صحیح طور پر نہ پڑھ سکے۔ میں نے دل میں کہا کہ سارا سفر بے سود ہو گیا ، جب میں نے سلام پھیرا' تو میں قضاء حاجت کے لیے نکلا ، ایک شیر میری طرف آ رہا ہے۔ آپ نے لیے نکلا ، ایک شیر میری طرف آ رہا ہے۔ آپ نے نکل کرشیر کو آ واز دی اور فر مایا : کیا میں نے تجھے یہ کہنہیں رکھا ہے کہ میرے مہمانوں کانہ چھیڑا کر؟

یہ ن کرشیر چلا گیا اور میں نے نجاست دور کرلی۔ جب ان کے پاس واپس آیا او فرمایا تم لوگ اپنے ظاہر کو درست

کرنے میں مشغول ہو۔للبذاتم شیرے ڈرتے ہواور ہم اپنے دلول کو درست کرنے میں مشغول ہوتے ہیں ، اس لئے شیر ہم ہے ڈرتا ہے۔

## (۹)جعفرخلدی کی کرامت:

مردی ہے کہ جعفر خلدی کے پاس ایک تکینہ تھا۔ایک دن یہ تکینہ دجلہ میں گر پڑا۔ان کوایک دعایادتھی ، جو گم شدہ چیز کو لوٹانے میں تجربہ میں آچکی تھی۔انھوں نے دعا پڑھی۔ بالآخر اوراق کو تلاش کرتے کرتے ، تکینہ ان کول گیا۔ گم شدہ چیز کولوٹانے کی دعا:

ابونصرالسراج ہے مروی ہے کہ وہ پیہے:

يا جامع الناس ليوم لا رب فيه اجمع على ضالتي-

''اے خدا! جولوگوں کواس دن جمع کرے گا، جس دن کے آنے میں کوئی شک نہیں ،میری گمشدہ چیز مجھے دے دے ۔''

ابونفر سے مروی ہے کہ ابوالطیب علی نے مجھے ایک رسالہ دکھایا ،جس میں ان لوگوں کے نام درج تھے، جضوں نے اس دعا کوئسی کم شدہ چیز کے لیے پڑھا اور وہ چیز مل گئی ، بیر سالہ کئی اوراق پرمشمل تھا۔

## (۱۰) احمد طابرانی سرهسی کی کرامت:

احمد طابرانی سزهسی سے پوچھا گیا کہ آپ سے کوئی کرامت ظاہر ہوئی؟ فرمایا جس زمانہ میں میں مرید ہوا۔اور میرا ابھی ابتدائی زمانہ تھا' تو میں استنجا کے لیے پھر تلاش کرتا ، جب مجھے پچھنہ ملتا' تو میں ہوا میں سے پچھ پکڑ لیتا ، جوٹھوں چیز بن جاتی اور میں اس سے استنجا کر کے اسے پھینک دیتا۔

پھر فر مایا کرامت میں کون می بزرگی پائی جاتی ہے؟ کرامت سے مقصود صرف یہ ہے کہ تو حید کے متعلق انسان کا یقین قوی ہو جائے۔ لہذا جو شخص اللہ تعالی کے سواکسی اور کوموجہ نہیں مانتا، اس کے لیے ایک ہی بات ہے خواہ روز مرہ کی بات لوگوں کوکر کے دکھاد سے 'یا خارق عادت دکھائے۔

# (۱۱) عبادان کے ایک درویش کی کرامت:

ابوالحن البصرى سے مروى ہے كہ عبادان ميں ايك سياہ رنگ كا فقيرتھا، جوكسى ويرانے ميں رہا كرتا تھا۔ ميں نے اس كے ليے كچھ ليا اور اس كى تلاش ميں نكلا ، جب اس كى نگاہ مجھ پر پڑى تومسكرايا اور زمين كى طرف ہاتھ سے اشارہ كيا۔ ميں نے جود يكھا' تو تمام زمين سونے سے چىك رہى ہے' پھر فرمايا: لاؤ' كيا لائے ہو؟ ميں نے وہ چيز اسے دے دى اور ميں ڈر

Botoline or Botoline

کے مارے بھاگ آیا۔

## (۱۲) احمد بن عطاءروذ باری کی کرامت:

منصور مغزلی نے احمد بن عطاء روذ باری سے روایت کی کہ میں پاکیزہ رہنے میں مبالغہ سے کام لیا کرتا تھا۔ ایک دن میں نے بہت پانی بہایا اور دل میں بے چینی پیدا ہوئی۔ بے چینی کی وجہ سے دل کو قرار ندآتا تھا۔ میں نے کہا: خدایا! مجھے معاف کر دو۔ اس پر میں نے غیب سے کسی کو کہتے سنا کہ معافی تو علم میں پائی جاتی ہے (یعنی یہ بزرگ عالم نہ تھے)، یہ سن کر میری بے چینی جاتی رہی۔

منصور مغربی سے مروی ہے کہ اس کے بعد ایک دن میں نے انھیں صحرا میں زمین پر بیٹھے دیکھا۔ جہاں بھیڑ کمریوں کے نشان شے۔ اور آپ مصلی کے بغیر بیٹھے ہوئے تھے۔ عرض کیا: جناب! یہاں تو بھیڑ کمریوں کے نشانات ہیں۔ جواب دیا: اس کے متعلق فقہاء میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ (یعنی اب اللہ تعالی نے انھیں علم دے دیا تھا ، کیونکہ فقہاء کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ جہاں بھیڑ کمریاں پھرتی رہی ہوں آیا وہ جگہ پاک ہے کیا ناپاک؟)

## (۱۳) ابوسلیمان خواص کی کرامت:

حسین بن احمد الرازی نے ابوسلیمان خواص سے روایت کی کہ ایک دن میں گدھے پرسوارتھا۔ کھیاں اسے تنگ کر رہی تھیں ،کھیوں کی وجہ سے وہ سرنیچا کر لیتا۔ اس پر میں نے اسے ایک ککڑی سے جومیر سے ہاتھ میں تھی ، مارنا شروع کر دیا۔ بید کھے کر گدھے نے اپنا سراٹھایا اور کہا: مارے جاؤ! تم اپنے ہی سرکو مار رہے ہو۔

حسین سے مروی ہے کہ میں نے ابوسلیمان سے پوچھا: کیا یہ واقعہ تہمارے ساتھ پیش آیا؟ جواب دیا: ہاں۔ بات اس طرح ہے، جس طرح تم مجھ سے سن رہے ہو۔ (۱۴) ابوالحسن نوری کی کرامت:

ابن عطاء سے روایت ہے کہ میں نے ابوالحن نوری سے سنا کہ میرے دل میں کرامت کے متعلق کچھ شبہ تھا۔ لہذا میں نے بچوں سے ایک بانسری (نے) لی۔ جو دو کشتیوں کے درمیان پڑی ہوئی تھی اور کہا :تمہاری عزت و جلال کی قتم! اگر میرے لیے ایک مچھلی جس کا تین رطل وزن ہوئنہ نکلے گی' تو میں اپنے آپ کوڈ بودوں گا۔

نوری سے مروی ہے کہ ایک مچھلی نکلی جس کا تین رطل وزن تھا۔ پی خبر جب جنید کو پیچی تو فرمایا: چاہئے تو یہ تھا کہ سانپ نکلتا اور اسے ڈستا۔

## (۱۵) ابوجعفر حداد اور حجام:

جنید کے استاد ابوجعفر حداد سے مروی ہے کہ میں مکہ میں تھا اور میر ہے بال لمبے ہو گئے تھے۔ میر ہے پاس قینی نہ تھی

کہ اس سے میں بال کاٹ لیتا۔ لہٰذا میں ایک جام کے پاس آیا ، جس کے متعلق مجھے خیال تھا کہ وہ نیک آ دی ہے اور کہا : اللہ

تعالیٰ کے لیے میر ہے بال چھوٹے کر دو؟ اس نے کہا : بردی خوثی سے اس وقت اس کے سامنے ایک دنیا دارشخص بیٹھا تھا ، اس

نے اسے ہٹا کر مجھے بٹھا لیا اور سرمونڈ دیا۔ اس کے بعد مجھے ایک کاغذ دیا ، جس میں چند در ہم تھے اور کہا : انھیں اپنی ضرور ت

کے کاموں میں صرف کرو۔ میں نے بیدر ہم لے لئے اور پختہ ارادہ کرلیا کہ اب جور تم مجھے ملے گی۔ سب سے پہلے میں اسے دوں گا۔

اصطلاجات تضوف

حداد سے مروی ہے کہ میں خانہ کعبہ میں گیا 'تو میراایک دوست مجھے ملا اور مجھے کہا: تمہارا ایک بھائی تمہارے لئے بھرہ سے ایک تھیلی لایا ہے۔ یہ تھیلی تمہارے کسی دوست نے بھیجی ہے اور اس میں تین سودینار ہیں۔

صداد سے مروی ہے کہ میں تھیلی لے کر حجام کے پاس گیا اور کہا نیہ تین سو دینا رہیں! آپ لے لیں۔اپنے کام میں لائئیں۔اس نے جواب میں کہا: اے شخ المجھے شرم نہیں آتی ؟ تو مجھ سے کہتا ہے کہ اللّٰہ کی خاطر میرے بال مونڈ دواور پھر میں اس کی اجرت لے لوں۔واپس چلے جاؤ! خداتمہیں معاف کرے!

## (۱۲) اسحاق بن احمد کی کرامت:

ابونھرالسراج نے سالم سے روایت کی کہ جب آخق بن احمد فوت ہوئے 'توسہل بن عبداللہ ان کے عبادت خانہ میں گئے اور وہال ایک ٹوکرا پایا، جس میں دو بوتلیں تھیں۔ایک بوتل میں کوئی سرخ رنگ کی چیزتھی۔اور دوسری میں سفید رنگ کی اور وہال ایک ٹکڑا سونے کا اور ایک چاندی کا پایا۔

ابن سالم سے مروی ہے کہ ہل نے دونوں ککڑے د جلہ میں پھینک دیئے اور بوتلوں میں جو پچھ تھا، اس میں مٹی ملا دی، حالا نکہ اسلق کے ذمہ قرض تھا۔

ابن سالم سے مردی ہے کہ میں نے مہل سے پوچھا کہ ان بوتلوں میں کیا تھا؟ فرمایا: ایک تو ایسی چیزتھی کہ اس میں سے ایک درہم بھرتا نے کے گی مثقالوں پر ڈال دیا جاتا' تو چاندی بن جاتی۔ میں نے مہل سے کہا: کیا حرج تھا؟اگر اسختی اس سے اپنا قرض ادا کر دیتا؟ مہل نے جواب دیا: اے دوست! اسے اپنا قرض ادا کر دیتا؟ مہل نے جواب دیا: اے دوست! اسے اپنا قرض ادا کر دیتا؟ مہل نے جواب دیا: اے دوست! اسے اپنا قرض ادا کر دیتا؟ مہل نے جواب دیا: اے دوست

## (4) نوری کی کرامت

حکایت ہے کہ ایک رات نوری نکل کر دریائے وجلہ کے کنارے گئے۔ دیکھا کہ دونوں کنارے ایک دوسرے ہے

ملے ہوئے ہیں ،لہذا بدوایس چلے آئے اور کہا:

تمہاری عزت وجلال کی قتم! کہ میں دریا کوشتی کے بغیرعبور نہ کروں گا۔

# (۱۸) ابوتر ابخشی کی کرامت:

محربن بوسف بنانے حکایت کرتے ہوئے ایک واقع لکھا کہ ابوتر ابٹخشی صاحب کرامات تھے، ایک سال میں نے ان کے ساتھ سفر کیا، اس وقت ان کے ہمراہ چالیس آ دمی تھے، ایک بار فاقہ کی نوبت آئی تو ابوتر اب راستہ ہے ہٹ کرایک طرف کو گئے اور کیلوں کا ایک خوشہ لے آئے ،ہم نے اسے کھالیا، ہم میں سے ایک نوجوان تھا، اس نے نہ کھایا، ابوتر اب نے اسے بھی کھانے کو کہا 'اس نے کہا میں نے عہد کر لیا ہے کہ میں معلوم چیز وں کوترک کردوں گا اور وہ بھی اب میرے لیے معلوم بن گیا ہے' لہذا اس کے بعد میں آپ کی صحبت میں نہ رہوں گا۔ ابوتر اب نے کہا: جوتمہاری مرضی ہو'کرو۔

اصطلاحات تصوف

# (19) ابویزید کے استاد ابوعلی سدی کی کرامت:

ابویزید سے حکایت ہے کہ ان کے استاد ابوعلی سدی ان کے پاس آئے ،ابوعلی کے ہاتھ میں ایک تھیلاتھا 'جب انہوں نے اسے انڈیلا' تو اس میں سے جواہرات نکلے ،ابویزید کہتے ہیں کہ میں نے ان سے بوچھا کہ یہ کہاں سے آئے ؟ فرمایا: میں یہاں ایک وادی میں پہنچا' تو وہ چراغ کی طرح چک رہے تھے ،الہذا میں نے یہ وہاں سے اٹھا لیے ، میں نے عرض کیا: جب آپ وادی میں آئے تھے' تو اس وقت آپ کی حالت کیاتھی؟ فرمایا: اس وقت تھوڑی دیر کے لیے میری اپنی حالت منقطع ہو چکی تھی۔

کسی نے ابویزید سے کہا کہ فلال شخص ایک رات میں مکہ میں پہنچ جاتا ہے 'تو فر مایا شیطان اللہ کی لعنت میں ہوتے ہوئے بھی ایک گھڑی میں مشرق سے مغرب تک پہنچ جاتا ہے۔

انہی ہے کسی نے کہا کہ فلا شخص پانی پر چلتا اور ہوا میں اڑتا ہے تو فرمایا پرندے ہوا میں اڑتے ہیں اور مچھلی پانی پر لتی ہے۔

## اعلیٰ کرامت:

سہل بن عبداللہ ہے مروی ہے کہ سب ہے بڑی کرامت تو بیہ ہے کہ تو اپنے ندموم اخلاق کو بدل دے۔ (۲۰) عبدالرحمٰن رٹھائنڈ کی کرامت:

ابن سالم اپنے باپ سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ عبدالرحمٰن بن احمد نامی ایک مخص مہل بن عبداللہ کی صحبت میں رہا کرتا تھا ،ایک دن میں نے ان سے کہا: بسا اوقات ایسا ہوتا ہے کہ نماز کے لیے وضوکرتا ہوں 'تو پانی سونے اور

چاندی کی سلاخیں بن کرمیرے سامنے بہتا ہے، یہ ن کر سہل نے کہا مجھے معلوم نہیں کہ جب بچے روتے ہیں' تو انہیں جھنجھنا دیا جاتا ہے' تا کہ اس میں مشغول رہیں۔

# (۲۱) سری مقطی کی کرامت:

جنید سے مروی ہے کہ ایک دن میں سری کے پاس گیا تو انھوں نے فرمایا کہ ایک چڑیاروزانہ آیا کرتی ، میں اس کے لیے روثی کے ریز ہے کرتا۔ وہ میر ہے ہاتھ سے کھایا کرتی۔ ایک بار چڑیا آئی اور میر ہے ہاتھ پر نہ اتری۔ میں نے اپنے دل میں یاد کیا کہ کیا سبب ہوسکتا ہے؟ جمھے یاد آگیا کہ میں نے نمک مسالوں کے ساتھ کھایا ہے اور دل میں کہا کہ آئندہ نہ کھاؤں گا اور میں اس سے تو بہ کرتا ہوں۔ اس یروہ چڑیا میر ہے ہاتھ برآگئی اور روثی کھاتی رہی۔

## (۲۲) ابوعمر انماطی کے استاد کی کرامت:

ابوعمروانماطی حکایت کرتے ہیں کہ میں جنگل میں اپنے استاد کے ساتھ تھا کہ بارش آگئی ،ہم چھپنے کے لیے ایک مجد میں چلے گئے۔ اس کی حجمت فیک رہی تھی۔ ہم ایک لکڑی لے کر حجمت پر چڑھ گئے۔ تا کہ حجمت کو درست کریں ،مگر لکڑی چھوٹی ہونے کے سبب سے دیوار تک نہ جاتی تھی۔ میرے استاد نے مجھے کہا: اسے کھینچو۔ میں نے کھینچا ، تو ادھر سے ادھر تک دیوار پر چڑھ گئی۔

# شریعت کے بغیر حقیقت کوئی چیز نہیں:

رتی نے ابوبکرالد قاق سے روایت کی کہ میں بنی اسرائیل کے جنگل میں سے گذرر ہاتھا کہ میرے دل میں خیال آیا کہ علم حقیقت کچھاور ،اس پرایک درخت کے نیچے سے آواز آئی: ہروہ حقیقت 'جس کی تائید شریعت سے نہیں ہوتی 'کفر ہے۔

## (۲۳) خیرنساج کی کرامت:

ایک شخص سے مروی ہے کہ میں خیرنساج کے پاس تھا کہ ایک شخص آیا اور کہنے لگا: اے شنے! میں نے کل آپ کو دیکھا کہ آپ کو دیکھا کہ آپ نے سوت نے کر دو درہم حاصل کیے ہیں اور میں آپ کے پیچھے ہولیا۔ اور آپ کے تہد سے کھول کر لے گیا۔ اب میرا ہاتھ سکڑ گیا ہے۔ یہن کرنساج بینے اور اس کے ہاتھ کی طرف اشارہ کیا' تو وہ کھل گیا۔ پھر فرمایا: جا' جا کراپنے عیال کے لیے ان درہموں سے پچھٹر ید لے اور پھراییا نہ کرنا۔

# (۲۴) ذوالنون مصری کی کرامت:

احمد بن محرسلمی سے حکایت ہے کہ میں ایک دن ذوالنون کے پاس آیا او دیکھا کہ ان کے سامنے سونے کا طشت ہے

اوراس کے گردند (کافوراور ستوری ملی ہوئی خوشبو) اور عنبر کی دھونی دی جارہی ہے اور مجھے فرمایا: تو بادشاہوں کی خوشی کے وقت ان کے پاس جاتا ہے، پھر انھوں نے مجھے ایک درہم دیا' جسے میں بلخ پہنچنے تک خرچ کرتارہا۔

# (۲۵) ابوسعید خراز کی کرامت:

ابوسعید خراز سے حکایت ہے کہ ایک بار میں سفر میں تھا اور ہر تین دن کے بعد کوئی نہ کوئی چیز مجھے مل جایا کرتی اور میں اسے کھا لیا کرتا اور پچھے طافت پالیتا۔ ایک بارتین دن گزر گئے اور کوئی چیز ظاہر نہ ہوئی ،جس کی وجہ سے میں کمزور ہوگیا اور بیٹھ گیا۔ اس پرغیب سے آ واز آئی کیا پہند کرتے ہو؟ اسباب یا قوت؟ میں نے کہا: قوت جا ہتا ہوں۔ پھر میں اسی وقت اٹھا اور بارہ دن متواتر چاتیا رہا' نہ کوئی چیز کھائی' نہ کمزور ہوا۔

## (۲۷) خواص کی کرامت:

مرتعش سے روایت ہے کہ انھوں نے خواص کوفر ماتے سنا کہ میں کئی دن جنگل میں جیران و پریشان مچر تا رہا۔ پھر ایک شخص نے آ کر سلام کیا اور کہا: کیا آپ راستہ گم کر چکے ہیں؟ میں نے کہا: ہاں۔ اس نے پھر کہا: کیا میں آپ کو راستہ بتا دوں؟ میہ کروہ میرے آ گے آگے چند قدم چل کرآ تھوں سے غائب ہوگیا۔ دیکھا تو میں شاہراہ پرتھا۔ اس کے بعد نہ تو میں راستہ سے بھٹکا اور نہ مجھے سفر میں بھوک اور پیاس گئی۔

## (۲۷) ابن جلاء کی کرامت:

الرقی نے ابن جلاء سے روایت کی کہ ابن جلاء نے فر مایا کہ جب میرے والدفوت ہوئے 'تو شختے پر پڑے پڑے مسکرائے۔ لہٰذاکسی کو انھیں عنسل دینے کی جرائت نہ ہوئی اور وہ کہتے کہ بیتو زندہ ہیں ، یہاں تک کہ ان کے ہم مرتبہ لوگوں میں سے ایک مخض نے آ کر انھیں عنسل دیا۔

## (۲۸) سهل بن عبدالله کی کرامت:

طلحہ قصائری سے مروی ہے کہ مہل بن عبداللہ ستر دن تک بغیر کھائے رہ سکتے تھے اور ان کی بیہ حالت تھی کہ جب کھا تا کھاتے' تو کمزور ہوجاتے اور جب بھو کے رہتے' تو طاقتو رہوجاتے۔

# (۲۹) ابوعبید بسری کی کرامت:

ابوعبید کا بیطریقہ تھا کہ جب رمضان شروع ہوجاتا'تو ایک کمرہ میں تھس جاتے اور اپنی بیوی کو کہتے کہ دروازے پر پلستر کر دواور ہر رات کھڑی سے ایک روٹی ڈال دیا کر۔ جب عید کا دن ہوتا'تو دروازہ کھولتے اور ان کی بیوی کمرہ میں جاتیں' دیکھتیں کہ تمیں کی تمیں روٹیاں ویسی کی ویسی ہی ایک کونہ مین پڑی ہیں۔انھوں نے نہ کھایا ہوتا'نہ بیا ہوتا اور نہ سوئے

ہوتے اور نہ کوئی رکعت فوت ہوئی ہوتی ۔

#### (۳۰) ابوالحارث کی کرامت:

ابوالحارث الاولای سے مروی ہے کہ تمیں سال گزر گئے اور اس عرصہ میں میری زبان جو کچھ بھی سنتی میرے باطن سے سنتی ۔اس کے بعد حالت بدلی' تو تبیں سال تک میری بیرحالت رہی کہ میرا باطن جو پچھ بھی سنتا ،میرے رب کی طرف يسے سنتا \_

### (۳۱) سهل بن عبدالله کی کرامت

علی بن سالم سے مروی ہے کہ ہل بن عبداللہ آخر عمر میں ایا جج ہو گئے ۔ گر جب نماز کا وقت آتا 'تو ان کے ہاتھ اور یا وُں کھل جاتے تھے اور جب نماز فرض سے فارغ ہوتے 'تو پھرای طرح ایا جج ہو جاتے۔

#### (۳۲) ابوعمران واسطی کی کرامت:

ابوعمران سے حکایت ہے کہ ایک بار کشتی ٹوٹ گئی اور میں اور میری بیوی ایک تختہ پررہ گئے اور میری بیوی کے ہاں اس حالت میں ایک بی پیدا ہوئی ۔میری بیوی نے چلا کر کہا: میں پیاس سے مری جاتی ہوں! میں نے کہا کہ اللہ تعالی ہماری حالت کود کیے رہا ہے۔ میں نے جوسراٹھایا' تو کیا دیکھتا ہوں کہ ایک شخص ہوا میں بیٹھا ہوا ہے اور اس کے ہاتھ میں سونے کی ایک زنجیر ہےاوراس میں سرخ یا قوت کا ایک آ بخورہ ہے۔

اس نے کہا بیاو پیو ابوعمران سے مروی ہے کہ میں نے آ بخورہ لیا اور یانی پیا۔ یہ ستوری سے بھی زیادہ خوشبودار ا برف سے زیادہ محتذا اور شہد سے زیادہ میٹھا تھا۔ میں نے اس سے بوچھا کہتو کون ہے؟ الله تعالیٰ تجھ پر رحم کرے! اس نے جواب دیا جمہارے مولا کا ایک ادنی غلام ہوں۔ میں نے چھر یوچھا کہ تو اس مر شبتک کیے پہنچا؟ اس نے جواب دیا کہ میں نے اس کی رضا مندی کی خاطر اپنی خواہشات کوتر ک کیا۔لہذا اس نے مجھے ہوا میں بٹھلا دیا۔اس کے بعدوہ غائب ہو گیا اور میں نے پھراسے نہیں ویکھا۔

# (۳۳)ایک نوجوان کی کرامت:

یوسف بن حسین نے ذوالنون المصری سے روایت کی کہ میں نے ایک نوجوان کو کعبہ کے پاس ویکھا کہ بہت رکوع و جود کرر ما ہے۔ میں نے اس کے قریب جاکر پوچھا کہ تو بہت نمازیں پڑھتا ہے۔ اس نے جواب دیا: میں اپنے رب سے والیس جانے کی اجازت ملنے کا منتظر ہوں۔ ذوالنون مصری سے مروی ہے کہ میں نے دیکھا کہ ایک رقعہ گرا، جس میں لکھا تھا كەعزىزغفور كى طرف سے ميرے سيچ بندے كى طرف ، داپس چلے جاؤ! تمہارے سب اگلے اور پچھلے گناہ معاف!

#### (۳۴) ابراهیم خواص کی کرامت:

ایک صوفی سے مردی ہے کہ میں مدینہ طیبہ میں مجد نبوی مَثَاثِیْزُ میں ایک جماعت کے ساتھ بیٹھا تھا۔ ہم لوگ آیات قرآنی میں ایک دوسرے سے مقابلہ کرر ہے تھے اور ہمارے قریب ہی ایک نابیناس رہا تھا۔ وہ ہماری طرف آیا اور کہنے لگا کہ تمہارا کلام س کر بہت انس پیدا ہوا۔ تمہیں معلوم ہونا چاہئے کہ میر ہے بیچے اور بیوی تھی اور میں بھیجے میں جاکر ایندھن اکٹھا کیا کرتا تھا۔ ایک دن جو وہاں گیا' تو ایک نو جوان کو دیکھا کہ اس نے کتان کی میض پہن رکھی ہے اور جو تا انگلی میں ڈالے ہے۔

مجھے خیال ہوا کہ یہ پاگل ہے۔ لہذا میں نے اس کے کپڑے چھیننے کا قصد کیا اور کہا: تمام کپڑے اتار دو۔ اس نے کہا اللہ تعالیٰ کی حفاظت میں چلے جاؤ۔ میں نے دوبارہ اور سہ بارہ کہا 'تو اس نے کہا کیا اس کے بغیر چارہ نہیں؟ میں نے کہا نہیں۔ اس پراس نے اپنی دونوں انگلیوں سے میری دونوں آئکھوں کی طرف اشارہ کیا اور میری دونوں آئکھیں گر پڑیں۔ پھر میں نے اسے اللہ تعالیٰ کی قشم دے کر پوچھا کہ تو کون ہے؟ کہا: ابراہیم خواص!

#### (۳۵) ایک نوجوان کی کرامت:

ذوالنون مصری سے مروی ہے کہ ایک بار میں کشتی میں تھا' تو کسی کا کمبل چرالیا گیا۔لوگوں نے ایک شخص پر چوری کا الزام لگایا۔ میں نے کہا جھے اس سے زمی سے بات کر لینے دو۔ وہ نوجوان جا در اوڑ ھے سویا ہوا تھا۔اس نے اپنا سرچا در سے نکال لیا۔ ذوالنون نے اس سے چوری کے متعلق بات کی۔اس نے جھے کہا : کیا تو دیکھتا ہے کہ چوری میں نے کی ہے؟ یا الہی! میں تحقیقہ دیتا ہوں کہ جس قد ربھی محجلیاں ہیں ،سب جوا ہرات لے کر آ جا کیں۔

ذوالنون سے مروی ہے کہ ہم نے دیکھا تو سمندر کی سطح پرسب مجھلیاں ہی مجھلیاں تھیں۔اوران کے منہ میں جواہر تھے۔اس کے بعداں شخص نے اپنے آپ کوسمندر میں ڈال دیا اور ساحل تک جا پہنچا۔ (۳۲) ابرا ہیم خواص کی ایک اور کرامت:

ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ ایک بار میں جنگل میں گیا' تو میں نے ایک عیسائی کو دیکھا کہ اس کی کمر میں زنار ہے، اس نے جھے سے درخواست کی کہ میں اسے اپنے ساتھ رہنے دوں۔ ہم سات دن تک چلتے رہے،اس کے بعد کہنے لگا: اے راصب اسلام! ہمیں بھوک گلی ہے۔اب اگر تہارے پاس کوئی کرامت ہے' تو پیش کرو۔ میں نے کہا: خدایا! مجھے اس کا فر کے سامنے رسوانہ کرنا۔

ا چا تک ایک طبق جس پر روٹی ' بھنا ہوا گوشت' تازہ مجور اور پانی کا ایک کوزہ تھا، نظر آیا۔ ہم نے کھایا اور پیا اور پھر سات دن تک چلتے رہے۔ اس کے بعد میں نے پہل کی اور کہا: اے عیسائیوں کے راھب! اب جو تمہارے پاس ہے' پیش کرو، کیونکہ اب تمہاری بھاری ہے۔ اس نے اپنی لاٹھی پرسہارا کر کے دعا کی' تو دوطبق آ گئے، جن پرمیر سے طبق کے مقابلہ میں دگنی چیزیں تھیں۔

خواص سے مروی ہے کہ جمجھے جیرت ہوئی اور میرارنگ بدل گیا۔ اور میں نے کھانے سے انکار کر دیا۔ اس نے اصرار کیا، میں پھر بھی نہ مانا۔ اس نے کہا: کھاؤ میں شمصیں دوخوشخبریاں سناتا ہوں۔ پہلی یہ کہ میں مسلمان ہوں اور کلمہ شہادت پڑھ کراس نے زنار کھول دیا اور دوسری خوشخبری یہ ہے کہ میں نے جو دعا مانگی تھی اس میں میں نے یہ کہا تھا کہ یا الہی! اگر تیرے ہاں اس شخص کی کوئی قدرومنزلت ہے تو میرے لیے غیب سے پچھ دے دے، الہذا یہ چیزیں دی گئیں۔

خواص سے مردی ہے کہ ہم کھا کر پھر چل پڑے۔اس نے جج ادا کیا اور ہم ایک سال تک مکہ میں رہے اور اسے بطحاء میں دفن کیا گیا۔

### (۳۷) ابراہیم بن ادھم کی کرامت:

محمد بن مبارک صوری ہے مروی ہے کہ بیت المقدس جاتے ہوئے میں ابراہیم بن ادھم کے ساتھ تھا۔ ہم نے قیلولہ کے وقت انار کے درخت کے بنچے ڈیرہ ڈالا اور چندرکعتیں ادا کیں ،اس کے بعد انار کی جڑے بجھے آ واز سائی دی کہا ہے ابوا بخی بھل کھا لو! یہ من کر ابراہیم نے اپنا سر بنچ کر لیا۔ اس آ واز نے یہی بات تین بار کہی ، پھر کہا: اے محمد! میری سفارش کرو' تا کہ یہ میرا تھوڑا سا پھل کھا لیں ،اس پر میں نے کہا: اے ابوا بخی ! آ پ من رہے ہیں ، چنا نچہ آ پ نے اٹھ کر دوانار لیے ،ایک خود کھایا اور ایک مجھے دیا ، میں نے کھایا 'تو وہ انار کھٹا تھا اور یہ چھوٹے قد کا تھا، واپسی پر ہم وہاں سے گزرے دیکھا 'تو وہ ایک بلند درخت تھا اور اس کے انار میٹھے تھے اور سال میں دو بار پھل آ تا تھا'لوگ اسے رمان العابدین (دوعابدوں کا انار کہتے اور عابدلوگ اس کے سامہ میں بناہ لیتے۔)

#### (۳۸) جابررجی کی کرامت:

ابوجعفر النصاف سے مروی ہے کہ جابر رہی نے مجھ سے ذکر کیا کہ رحبہ کے رہنے والے میرے سامنے کرامتوں کا انکار کیا کرتے 'چنا نچہ ایک دن شیر پر سوار ہو کر رحبہ میں پہنچ گیا اور کہا : وہ لوگ کہاں ہیں 'جواولیاء اللہ کو جھٹلاتے ہیں ؟ جابر کہتے ہیں کہاس کے بعد انہوں نے مجھ سے جھڑانہیں کیا۔

### (۳۹) ایک نوجوان کی کرامت:

منمور مغربی سے مردی ہے کہ ایک مخص کی ملاقات خصر علیا سے ہوئی۔ اس نے ان سے بوچھا: کیا آپ نے اپنے سے بڑھ کر کئی شخص کو پایا؟ انہوں نے جواب دیا: ہاں عبد الرزاق بن حام 'مدینہ میں صدیث کی روایت بیان کیا کرتے تھے اورلوگ ان کے گرد بیٹے کرسنا کرتے ،ان سے بچھ فاصلہ پر میں نے ایک نوجوان کو دیکھا کہ اپنے گھٹنوں پر سرر کھے بیٹھا ہے،
میں نے اسے کہا: عبدالرزاق رسول اللہ طَالِیّتُوَ کی احادیث کی روایت کررہے ہیں ، آپ کیوں نہیں سنتے ؟ اس نوجوان نے کہا
۔ بیتو میت سے روایت کررہے ہیں اور میں اللہ عز وجل سے غائب نہیں ہوں ،اس پر میں نے اسے کہا کہ اگر بات اس طرح
ہوئتو میں کون ہوں؟ اس نے سراٹھا کر کہا ۔ تو میرا بھائی ابوالعباس خصر ہے ، جھے معلوم ہوگیا کہ بعض اللہ کے بندے
ایسے ہیں ،جنہیں میں نہیں جانیا۔

# (۴۰) ابراہیم بن ادھم کے مریدیجیٰ کی کرامت:

مروی ہے کہ ابراہیم بن ادھم کا ایک مرید تھا'جس کا نام یکیٰ تھا ،وہ ایک ایسے بالا خانہ میں عبادت کیا کرتا'جس کی کوئی سیرھی نہتھی ،جب بید قضاء حاجت کرنا جا ہتا' تو اپنے بالا خانہ کے درواز ہ پر آ کر کہتا:

لاحول ولا قوة الا بالله

اور ہوا میں سے اس طرح گزرجاتا ، جس طرح کہ ایک پرندہ گزرجاتا ہے ، جب فارغ ہوجاتا تو پھر

لاحول ولا قوة الا بالله پرهتااور بالا خانه مين والين چلاآتا\_

### (۴۱) ابوعمر اصطحری کی کرامت.

ابومحم جعفر الخذاء شیرازی سے مروی ہے کہ میں ابوعمر اصطح ی کی اقتداء کیا کرتا تھا ، جب بھی دل میں خیال آتا 'تو میں ان کے پاس اصطح جاتا۔ اکثر ایسا ہوتا کہ پیشتر اس کے کہ میں سوال کرتا 'وہ پہلے ہی جھے جواب دے دیتے اور بھی ایسا ہوتا کہ میں سوال کرتا اور وہ جواب دیتے۔

اس کے بعد میں مشغولیت کی وجہ سے ان کے پاس نہ جا سکتا۔ پھر یوں ہوتا کہ جب کوئی میرے دل میں مسئلہ پیدا ہوتا'وہ اصطحر میں بیٹھے ہی مجھے جواب دے دیتے اور مجھ سے مخاطب ہوکر میری تمام وار دات مجھ سے بیان کر دیتے۔ (۲۲) ایک فقیر کی کرامت:

صوفیاء میں سے کی ایک سے مروی ہے کہ ایک تاریک گھر میں ایک نقیر مرگیا، بنب ہم نے اسے نسل دینا چاہا، ہم نے چراغ ڈھونٹر ھنے میں بڑی کوشش کی' تو ایک روشندان سے روشیٰ آئی، جس نے گھر کوروشن کر دیا اور ہم نے اسے غسل دیا۔ جب غسل دے چکے' تو روشیٰ جاتی رہی، گویا وہاں کبھی روشیٰ تھی ہی نہیں۔

# (۴۳) ایک اورنو جوان کی کرامت:

آدم بن الى اياس حكايت كرتے بيل كه بم عسقلان ميس تي تو ايك نوجوان بمارے پاس آتا اور بم سے باتيس كرتا،



جب ہم فارغ ہوتے 'تو وہ اٹھ کرنماز پڑھنے لگ جاتا۔ آ دم کہتے ہیں کہوہ ایک دن آیا ادر کہا: میں اسکندریہ جارہا ہوں ، میں اس کے ساتھ نکلا اور چند درہم اسے دیئے ،مگر اس نے لینے سے انکار کر دیا۔ میں نے اصرار کیا' تو اس نے اپنی چھاگل میں ریت کی ایک مٹھی ڈالی اورسمندر کا یانی لیا اور کہا: کھاؤ میں نے جود یکھا تو وہ ستو تھے ،جن میں خوب شکر ملی ہوئی تھی ، پھر کہنے لگا: جس شخص کا اللہ کے ساتھ میں معاملہ ہوا ہے تمہارے درہموں کی کیا ضرورت ہو یکتی ہے؟اس کے بعداس نے بیاشعار پڑھے:

بحق الهوى يااهل ودى تفهموا لسان وجود بالوجود غريب حرام على قلب تعرض للهوى يكون لغير الحق فيه نصيب اے میرے دوستو اجتہبیں عشق کی قتم اہم اس وجود کی زبان سمجھو جواینے وجود کے ساتھ اجنبی ہے ، جو دل عشق کے پیچھےلگ جائے اس کے لیے حرام ہے کہ اس میں اللہ کے سواکسی اور کا بھی حصہ ہو۔

۔ کسی اور کے بداشعار ہیں:

موضع فارغ يراه الحبيب ليس في القلب والفواد جميعا وبه ماحييت عيشى يطيب هو سؤلي ومنيتي وسروري لم اجد غيره لقسمى طبيب واذا ما السقام حل بقلبي دل کے اندر کوئی ایسی جگہنہیں' جسے محبوب اپنے عشق سے خالی دیکھ سکے ،وہی میری خواہش' وہی آ رز واور وہی میرا

محبوب ہےاوراس کی بدولت جب تک میں زندہ ہوں مجھے زندگی بھلی گئتی ہےاور جب میرا دل بیار پڑ جائے' تو اس کا معالج بھی اس کے سوا کو ئی نہیں ہوسکتا۔

## ( ۲۲ ) ابراہیم آجری کی کرامت:

ابراہیم آجری سے مروی ہے کہ ایک یہوں کی کا میرے ذمہ قرض تھا اور اپنے قرض کے مطالبہ کے لیے میرے پاس آیا ،اس وقت میں اینے بھٹے کے پاس میٹا اینوں کے نیچ آگ جلار ہاتھا ، یہودی نے مجھے کہا: ابراہیم! کوئی کرامت دیکھاؤ ،تو میں مسلمان ہو جاؤں گا۔ میں نے کہا: کیا تو واقعی ہی مسلمان ہو جائے گا ؟اس نے جواب دیا: میں مسلمان ہو جاؤں گا۔ میں نے کہا:اینا کیڑاا تار دو،اس نے اتار دیا، میں نے اسے لیٹااوراس کےاویر میں نے اپنا کیڑالپیٹ دیااور اے آگ میں بھینک دیااوراس کے بعد میں خود بھٹے میں گھس گیااور آگ کے نیج میں سے میں نے وہ کیڑالیااور دوسرے دروازے سے نکل گیا' ویکھا تو میرے کیڑے تو ویسے کے ویسے تھے انہیں آگ نے چھوا تک نہ تھا اور اس کے کیڑے جو میرے کیڑوں کے اندر تھے جل کررا کھ ہو گئے ،بیدد کھے کروہ یبودی اسلام لے آیا۔

## (۴۵) حبیب عجمی کی کرامت:

مروی ہے کہ حبیب عجمی ذوالحبہ کی آٹھویں تاریخ یوم التر ویہ کوبھرہ میں دیکھے جاتے اورنویں تاریخ یوم عرفہ کوعرفات میں۔ (۴۲) عباس بن مہتدی کی کرامت:

احمد بن محمد بن عبدالله الفرغانی فرماتے تھے کہ عباس مہندی نے ایک عورت سے شادی کی ، شب زفاف آئی ' تو ان کو ' ندامت ہوئی اور جب اس کے قریب جانے کا ارادہ کیا ' تو کسی نے انہیں ڈانٹ کر ہٹا دیا۔ یہ اس سے ہم بستر نہ ہوئے اور نکل آئے ، تین دن کے بعد اس کا خاوند آ نکلا۔ استاد سے مروی ہے کہ یہی در حقیقت کرامت ہے ، کیونکہ ان کے علم نے انہیں محفوظ رکھا۔

## (۴۷)فضیل کی کرامت:

مروی ہے کہ نصیل منی کے کسی پہاڑ پر تھے ،انہوں نے فر مایا:اگر کوئی اللہ تعالیٰ کا ولی پہاڑ کو کہے کہ حرکت میں آجا، تو بیضرور حرکت میں آجائے گا،بس بیکہنا،ی تھا کہ پہاڑ حرکت کرنے لگا،آپ نے فر مایا: تھہر جاؤ! میری بیمرادنہ تھی اس پر پہاڑ ساکن ہوگیا۔

# (۴۸) ابوعاصم بصری کی کرامت:

عبدالواحد بن زید نے ابو عاصم بھری سے پوچھا کہ جب جہاج نے آپ کو بلایا 'تو کیا کہا:فرمایا:اس وقت میں اپنی بہاڑ پر تھا اپنی ابنہوں نے دستک دی اور اندر آ گئے ، مجھے کسی نے دھکا دیا 'تو میں مکہ میں ابوقیس بہاڑ پر تھا ،عبدالواحد نے بوچھا: تو کھانا کہاں سے کھاتا تھا؟ تو فرمایا: ایک بردھیا 'وہی دوروٹیاں لیے 'جن کو میں بھرہ میں کھایا کرتا تھا، ہرروز افطار کے وقت میری طرف چڑھ کر آتی ہے۔ یہن کرعبدالواحد نے کہا: یدد نیا ہے ، جے اللہ تعالی نے تھم دیا کہ ابوعاصم کی خدمت کرے۔

# (۴۹) عامر بن عبدقیس کی گرامت:

مروی ہے کہ عامر بن عبدقیں اپنا وظیفہ لیتے اور پھر جو شخص انہیں ماتا 'اے اس میں سے پھی نیہ بچھ دیتے اور جب وہ اپنے گھر آتے 'تو ان کی طرف وہ درا ہم پھینک دیئے جاتے اور بیا تنے ہی ہوتے جتنے وہ اپنے وظیفہ میں لیے ہوتے ،اس میں کچھ کم نہ ہوتا۔

#### (۵۰) جنید کی کرامت:

ابوعمرالز جاجی سے مروی ہے کہ میں جنید کے پاس گیا اور میرا ارادہ حج کو جانے کا تھا ،آپ نے مجھے ایک درہم دیا ،

میں نے اسے اپنے تہبند میں باندھ لیا ،اس کے بعد میں جس منزل میں پہنچنا 'وہاں مجھے رفیق مل جاتے اور مجھے ایک درہم کی بھی ضرورت نہ پڑتی ،جب جج کرنے کے بعد بغداد واپس آیا 'تو جنید کی خدمت میں حاضر ہوا ،آپ نے ہاتھ بڑھا کر کہا: لاؤاس پر میں نے آپ کو وہ درہم دیا 'آپ نے پوچھا: کیسے گذری ؟ میں نے عرض کیا: اللہ کا حکم ہوکررہا۔

(۵۱) ذوالنون کی کرامت:

ابوجعفرالاعور حکایت کرتے ہیں کہ میں ذوالنون مصری کے پاس بیٹھا تھا کہ اولیاء اللہ کے لیے چیزوں کی اطاعت کا ذکر چھڑ گیا' ذوالنون نے کہا نہ بھی اطاعت ہے کہ اگر میں اس چار پائی کو کہوں کہ اس کمرے کے چاروں کونوں میں گھومے اور پھرانی جگہ آگئ۔ اور پھرانی جگہ اس کے چاروں کونوں میں گھومی اور پھرواپس اپنی جگہ آگئ۔ وہاں ایک نوجوان تھا'اس نے رونا شروع کردیا اورو ہیں مرگیا۔

#### (۵۲) واصل احدب کی کرامت:

مروی ہے کہ واصل احدب نے بیآ یت پڑھی:

﴿ وَ فِي السَّمَاءِ رِزُفُكُمْ وَ مَاتُوعَدُونَ ﴾ (الذاريات: ٢٢)

تمہارارزق اورجس چیز کاتم سے وعدہ کیا جاتا ہے،آ سان میں ہے۔

تو کہنے گئے : میرارز ق آ مان میں ہواور میں اے زمین پر ڈھونڈوں؟ چنانچہ ویرانے میں چلے گئے اور دو دن اس طرح رہے اور کوئی چیز ظاہر نہ ہوئی' آپ پر ہیہ بات بہت سخت گذری ، جب تیسرا دن ہوا' تو تازہ تھجوروں کا ایک ٹوکرا آگیا ان کا ایک بھائی بھی تھا' جوان ہے بھی تیز نیت والا تھا ، وہ بھی آپ کے ساتھ ہولیا اور ایک کی بجائے دوٹو کرے ہو گئے' موت تک ان دونوں کا بھی حال رہا۔

#### (۵۳) ابراہیم بن ادھم کی کرامت:

صوفیاء میں سے کی سے مروی ہے کہ ابراہیم بن ادھم ایک باغ کی گرانی کیا کرتے تھے ایک بار جومیں گیا تو دیکھا کہ وہ سوئے پڑے ہیں اور ایک سانپ اپنے منہ میں نرگس کا گلدستہ لئے انہیں پکھا کر رہا ہے۔

### (۵۴) ايوب يختياني كي كرامت:

مروی ہے کہ پچھلوگ ایوب ختیانی کے ساتھ سفر میں تھ نو انہیں کہیں پانی نہ ملا ،ایوب نے کہا: کیاتم میری زندگ بھر پوشیدہ رکھو گے ؟ تو انہوں نے کہا: ہاں ،اس کے بعد انہوں نے ایک دائرہ کھینچا ، تو پانی پھوٹ پڑا اور ہم نے پی لیا۔ راوی کہتا ہے: جب وہ بھرہ پنچ ، تو حماد بن زید نے اس کا ذکر کر دیا ، تو عبدالواحد بن زید نے کہا کہ میں بھی اس دن وہاں



#### (۵۴) ذ والنون کی کرامت:

بربن عبدالرحمٰن سے مروی ہے کہ ہم جنگل میں ذوالنون کے ساتھ تھے تو ہم بول کے درخت کے ینچے اترے،
ہم نے کہا: کیا اچھی جگہ ہے؟ اگر یہاں تازہ مجبوری ہوتیں! یہن کر ذوالنون مسکرائے اور فر مایا: کیا تازہ مجبوری چاہتے
ہو؟ آپ نے درخت کو ہلا کر کہا: تمہیں قتم ہے اس خدا کی جس نے تمہیں درخت بنایا کہ تو ہم پر مجبوریں بھیر دے ،اس
کے بعد آپ نے اسے ہلایا 'تو تازہ مجبوریں گریں ،ہم نے خوب پید جرکر کھا کیں ، پھر جب اٹھے اور درخت کو ہلایا 'تو

## (۵۵) ایک نوجوان کی کرامت:

ابوالقاسم بن مروان نہاوندی ہے مروی ہے کہ میں اور ابو بکر ورات 'ابوسعید ضرار کے ساتھ ساعل سمندر پرصیدا کی طرف جارہ ہو نہ ہو بی خض کو دیکھا اور فر مایا: بیٹے جاو 'ہونہ ہو بیٹی اولیاء اللہ میں ہے ہے۔ تھوڑی وریکے بعد ایک خوبصورت نو جوان آیا، جس کے ہاتھ میں چھاگل اور دوات تھی اور گڈری پہن رکھی تھی، ابوسعید نے استجاب کے طور پر اس کی طرف دیکھا کیونکہ اس نے چھاگل کے ساتھ دوات بھی اٹھا رکھی تھی، ابوسعید نے بوچھا: اے نو جوان! اللہ کی طرف جانے کا کیا طریقہ ہے؟ اس نے جواب دیا: اے ابوسعید! مجھے اللہ کی طرف جانے کے دوراستے معلوم ہیں؛ ایک خاص طریقہ اور دوسرا عام طریقہ۔

عام طریقہ تو وہ ہے کہ جس پرتم چل رہے ہواور اگر خاص طریقہ چاہتے ہو' تو بیلو! میہ کروہ پانی پر چلنے لگ گیا ، یہاں تک کہ ہماری آئکھوں سے غائب ہوگیا ،ابوسعید بیواقعہ دیکھ کر حیران رہ گئے۔

### (۵۱) ایک فقیر کی کرامت:

جنید سے مروی ہے کہ میں شونیز یہ کی متجد میں گیا اور وہاں فقراء کی جماعت کو دیکھا' جو کرامات پر بحث کررہے تھے، ان میں سے ایک فقیر نے کہا کہ میں ایک ایسے مخص کو جانتا ہوں' جو اگر اس ستون کو کہے کہ آ دھا چاندی کا اور آ دھا سونے کا ہو جائے' تو ہو جائے گا ، جنید کہتے ہیں: میں نے جو دیکھا تو آ دھا ستون چاندی کا اور آ دھا سونے کا ہو چکا ہے۔

### (۵۷) شیبان راعی کی کرامت:

مروی ہے کہ سفیان توری اور شیبان رائی دونوں جے کے لیے روانہ ہوئے ایک شیر نے ان کا راستہ روک لیا ، سفیان نے کہا: شیر کود کھے رہے ہو؟ شیبان نے کہا: ڈرونیس ، شیبان نے شیر کا کان پکڑ کر مروز ا ' تو شیر دم ہلانے لگ گیا ، یہ و کمچرکرسفیان نے کہا سیکیا شہرت طلبی ہے؟ شیبان نے کہا اگر شہرت کا ڈرنہ ہوتا' تو میں اس کی پیٹے پرزادراہ رکھ کر مکہ تک لے جاتا۔

## (۵۸) سری کی کرامت:

مروی ہے کہ جب سری نے تجارت چھوڑ دئی تو ان کی بہن اپنا سوت نیچ کران پرخرچ کیا کرتی ،ایک دن اسے دیر ہوگئ سری نے دیرکا سبب پوچھا ، بہن نے جواب دیا کہ میرا سوت کسی نے نہیں خریدا ،وہ کہتے تھے گہ اس میں ملاوٹ ہے ،
اس دن سے سری نے اس کا کھانا کھانا چھوڑ دیا ،اس کے بعد ایک دن ان کی بہن ان کے پاس آئی تو ایک بڑھیا عورت کو گھر میں جھاڑو دیتے دیکھا اور دیکھا کہ وہ ہر روز دوروٹیاں سری کے لیے لے آتی ہے ، یدد کھے کر ان کو بہت رنج ہوا اور اس نے احمد بن ضبل کے پاس جا کر اس کی شکایت کی۔

احمد بن حنبل بھیلیا نے اس کا ذکر سری سے کیا 'تو انہوں نے فر مایا : جب میں نے کھانا چھوڑ دیا 'تو اللہ تعالیٰ نے دنیا کو میرے لیے مسخر کر دیا کہ مجھ پرخرچ کرے اور میری خدمت کرے۔

#### (۵۹)معروف کرخی کی کرامت:

محمہ بن منصور الطوی ہے مروی ہے کہ میں ابو محفوظ کرخی کے پاس تھا، تو انہوں نے میرے حق میں دعا کی اور جب دوسرے دن پھران کے پاس آیا، تو ان کے چبرے پر نشان تھا، ایک شخص نے دریافت کیا کہ اے ابو محفوظ ابہم کل آپ کے پاس تھے، اس وقت بینشان آپ کے چبرے پر نشان تھا، اس کی کیا وجہ ہے؟ انہوں نے فرمایا: اپنے مطلب کی بات کرو، بینی اس سوال کو چھوڑ دو، تمہار اس ہے کوئی مطلب نہیں ، اس شخص نے کہا: آپ کو آپ کے معبود کی قتم! ضرور بتلا کیں! اس پر انہوں نے فرمایا: کل میں نے یہاں نماز پڑھی اور مجھے خواہش ہوئی کہ خانہ کعبہ کا طواف کروں ، لہذا مکہ چلا گیا اور وہاں گعبہ کا طواف کیا، پھر میں زمزم کی طرف گیا کہ اس کا پانی ہوں ، دروازہ پر پاؤں پھل گیا اور چبرے پر زخم آگیا ہے۔

# (۲۰) عتبة الغلام کی کرامت:

مروی ہے بعتبۃ الغلام بیٹھتے 'تو فرماتے: اے فاختہ!اگر تو مجھ سے زیادہ اللہ کی اطاعت گذار ہے 'تو آ کرمیرے ہاتھ پر بیٹھ جا، چنانچہ فاختہ آ کران کے ہاتھ پر بیٹھ جایا کرتی۔

#### (۱۲) ابوعلی رازی کی کرامت:

ابوعلی رانز ک سے مروی ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ ایک دن میرا گذر فرات پر ہوا ،اور میرے دل میں تازہ مچھلی کھانے ، کی خواہش پیدا ہوئی 'فوراْ پانی نے ایک مجھلی میری طرف بھینک دی ، پھرایک شخص دوڑ تا ہوا آیا اور کہنے نگا کہ میں بھون دیتا ہوں، میں نے کہا بہتر ااسے بھون ،اور میں نے بیٹھ کراسے کھایا۔

#### (۱۲) ابراہیم بن ادھم کی کرامت:

مروی ہے کہ ابراہیم بن ادھم اپنے رفیقوں کے ساتھ جارہے تھے کہ انہیں شیر ملا ،ستھیوں نے کہا: اے ابوآ کلی !اس شیر نے ہمارا راستہ روک لیا ہے ،ابراہیم نے آ کر اسے کہا: اے شیر !اگر تھے ہمارے متعلق کوئی تھم دیا گیا ہے تو کر گذر ، ورنہ واپس چلے جاؤ ، بین کرشیر واپس چلا گیا اور وہ بھی واپس چلے گئے۔

#### ( ۲۳ ) ابراہیم خواص اور شیر

حامد اسود سے مروی ہے کہ جنگل میں ابراہیم خواص کے ساتھ تھا ،ہم نے رات ایک دوست کے گھر گذاری ،اچا نک ایک شیر آگیا اور میں درخت پر چڑھ گیا اور ضبح تک وہیں رہا ،رات بھر مجھے نیند نہ آئی ،گرابراہیم خواص سو گئے اور شیر سر سے لے کریاؤں تک انہیں سونگھارہا اور پھر چلاگیا۔

دوسری رات ہم نے بہتی میں جا کر ایک مسجد میں گذاری 'وہاں ایک مجھران کے چہرے پر بیٹھا اور اس نے کاٹا، آپ نے رونا شروع کر دیا ، میں نے کہا :عجیب بات ہے! کل تو آپ شیر ہے بھی نہیں گھبرائے اور آج آپ نے ایک مجھر سے رونا شروع کر دیا ؟ فرمایا :کل ایسی حالت میں تھا جس میں اللہ کے ساتھ ہوتا ہوں' مگر اب جو حالت تھی' تو میں اپنے نفس کے ساتھ تھا۔

### (۲۴) عطاء ازرق کی کرامت:

عطاء ازرق سے مروی ہے کہ ان کی بیوی نے انہیں دو درہم دیۓ جواس نے سوت جج کر حاصل کیے تھے اور عطاء کو کہا کہ ان سے آٹا خرید لائے ، جب گھر سے نکلے تو ایک لڑکی کو روتے دیکھا ،اس نے اس سے رونے کی وجہ پوچھی تو اس نے بتلایا کہ میرے آتا نے مجھے دو درہم کچھٹر یدنے کو دیۓ تھے اور مجھ سے گر گئے ہیں۔ اب میں ڈرتی ہوں کہ مجھے مارے گا۔

عطاء نے دو درہم اسے دیے اور چلے گئے اور اپنے ایک دوست کی دکان پر بیٹے رہے 'جوسا گوان کی ککڑی چیررہا تھا۔ انہوں نے اس سے تمام حال کہ سنایا اور بیھی بتایا کہ انہیں اپنی بیوی کی بداخلاتی کا ڈر ہے۔ دوست نے کہا: اس تھلے میں برادہ ڈال لو۔ شاید تمہیں تنور گرم کرنے میں اس سے فائدہ ہو، کیونکہ اس وقت میں کوئی اور مدد نہیں کرسکتا ، بیرادہ اٹھا لائے اور گھر کا دروازہ کھول کرتھیلا وہاں بھینک دیا اور پھر دروازہ بند کر دیا اور خود می چلے گئے اور وہاں عشاء کی نماز کے بعد تک تھہرے رہے' تا کہ سب گھر والے سور ہیں اور ان کی بیوی ان کے ساتھ زبان درازی نہ کرے' اس نے جب دروازہ کھولا تو دیکھا کہ وہ روٹی یکا رہی ہیں ،اس نے یو چھا کہ بیروٹی کہاں سے آئی ؟انہوں نے جواب دیا: تھیلے والے دروازہ کھولا تو دیکھا کہ وہ روٹی بھیا کہ بیروٹی کہاں سے آئی ؟انہوں نے جواب دیا: تھیلے والے



آئے سے ... اکوئی اور آٹا نہ خرید اکرو ایعنی آٹا بہت عمدہ ہے، اس قتم کا آٹالا یا کرو۔

اس نے کہا:ان شاءاللہ تعالیٰ!ایسا ہی کروں گا۔

#### (۱۵) فقیروں کی کرامت:

ابوجعفر برکات سے مروی ہے کہ میں فقراء کی مجلس میں بیٹھا کرتا تھا' مجھے ایک درہم ملا اور چاہا کہ یہ درہم ان فقراء کو دے دوں ، پھرول میں کہا: شاید مجھے اس کی ضرورت پڑ جائے۔ اس لیے فقیروں کو نہ دیا ، پھر میری ڈاڑھ میں در دشروع ہوا تو میں نے دانت نکلوا دیا۔ دوسرے میں در دہوا' س کوبھی نکلوا دیا ،اس کے بعد ھاتف ہے آواز آئی کہ اگر تو ہد ینارانہیں نہ دےگا'تو تمہارے منہ میں ایک دانت بھی باقی نہ رہےگا۔

استاد سے مروی ہے کہ بدایک بڑی کرامت ہے بانبت اس کے کداس کواللہ خرق عادت کے طور پر بہت سے درہم.

# (۲۲) عامر بن عبدقیس کی گرامت:

ابوسلیمان دارانی سے مروی ہے کہ عامر بن عبدقیں شام کے سفر کو نگلے ،ان کے پاس ایک مشکیزہ تھا'جب جا ہے اس میں سے وضو کے لیے یانی نکال کیتے۔

#### (۶۷) ایک اور کرامت:

عثان بن ابی عا تکہ سے مروی ہے کہ ہم ایک جنگل میں رومیوں کے علاقے میں تھے' تو والی نے ایک دستہ فوج کسی علاقه کی طرف روانه کیا اورا یک متعین دن تک ان کی میعادمقرر کر دی ، وه کہتے ہیں کہمقررہ دن آ گیا'فوجی دستہ نه آیا ، ناگاہ ا پیے وقت میں جب کہ ابومسلم نیز ہ اپنے آ گے زمین میں گاڑ کرنماز پڑھ رہا تھا ،ایک پرندہ نیزے کے سریرآ گیا اور کہا: دستہ فوج ملیح سلامت ہے ، مال غنیمت حاصل کر چکا ہے اور فلاں دن فلاں وقت میں تمہارے یاس پہنچ جائے گا! ابومسلم نے پرندے سے پوچھا کہ تو کون ہے؟ خدا تجھ پر رحم کرے!اس نے جواب دیا کہ میں مومنین کے دلوں سے غم دور کرنے والا· ہوں! ابومسلم نے جاکروالی کوخبردی ، جب اس کا بتایا ہؤادن آ گیا' تو فوج اس طرح آ پینچی جس طرح اس نے کہا تھا۔ ( ۲۸ ) ایک آ دمی کی کرامت:

صوفیاء میں سے ایک سے مروی ہے کہ ہم کشتی میں نہے ،ایک شخص جو ہمارے ساتھ تھا اور بیارتھا' مر گیا ،ہم نے اسکی تجہیز وتکفین کی اورسمندر میں ڈالنے کا ارادہ ہی کیا تھا کہ سمندرخشک ہو گیا اور کشتی نیچے بیٹھ گئی ،ہم نے کشتی سے نکل کراس کے لیے قبر کھودی اور اسے دفن کر دیا ، جب دفن کرنے سے فارغ ہو گئے' تو یانی برابر ہو گیا اور کثتی اٹھی اور ہم روانہ ہو گئے۔

# (۲۹) حبیب عجمی کی کرامت:

مروی ہے کہ بھرہ میں لوگوں کو فاقہ کشی کی نوبت آئی' تو حبیب عجمی نے بچھ کھانا ادھار خریدا اور مسکینوں پرتقشیم کر دیا، پھراپی تھیلی لے کراپنے سرکے بنچے رکھ لی، جب لوگ تقاضے کے لیے آئے' تو انہوں نے اپنی تھیلی کو کھولا تو وہ در هموں سے بھری پڑی تھی ان سے انہوں نے لوگوں کے قرض ادا کر دیئے۔

### (۷۰) ابراہیم بن ادھم کی کرامت:

مروی ہے کہ ابراہیم بن ادھم نے کشتی پرسوار ہونا جاہا 'تو کشتی والوں نے کہا: ہم ایک دینار لیے بغیر تمہیں سوار نہ کریں گے ،اس پر انہوں نے کنارے پر دورکعت نماز اداکی اور کہا: خدایا! بیلوگ مجھ سے ایک دینار ما تگ رہے ہیں اور وہ میرے پاس نہیں ہے ، پھر دیکھا کہ ریت دینارہی دینار بن گئی۔

### (۱۷) ابومعاویه اسود کی کرامت:

ابومعاویہ کے خادم ابوحمزہ نصر بن الفرج سے مروی ہے کہ ابومعاویہ کی بینائی جاتی رہی تھی ،گر جب پڑھنا چاہتے اور قرآن مجید کو کھولتے ' تو اللہ تعالیٰ انہیں بینائی دے دیتا تھا اور جب قرآن مجید ہند کرتے ' تو بینائی جاتی رہتی۔ ۔۔۔ پیشر میں فرنس ک

### ( ۷۲) بشرحافی کی کرامت:

احدین پیٹم منطیب فرماتے سے کہ مجھے بشرحافی نے کہا کہ معروف کرخی ہے کہد دینا کہ میں نماز پڑھنے کے بعد آؤل گا،احد کہتے ہیں کہ میں نے پیغام پہنچا دیا اور میں نے انظار کیا،ہم نے ظہر،عصر،مغرب اورعشاء کی نماز بھی پڑھ لی لیکن بشر نہ آئے ، میں نے اپ جی میں کہا سبحان اللہ! بشرکوئی بات کہیں اور پھراسے پورا نہ کریں؟ یہ نہیں ہوسکتا ، میں نے ان کا انظار کیا میں اس وقت مسجد کے گھائ پر تھا ، پچھرات گزرجانے کے بعد بشر آئے 'ان کے سر پرمصلی تھا اور دجلہ کی طرف بڑھ کر پانی پر چلنے لگے ، میں نے اپی جگہ سے چھلانگ لگا دی اور ان کے ہاتھ اور پاؤں چومنے لگا اور ان سے دعا کی درخواست کی ، آپ نے میرے حق میں دعا کی اور فرمایا: جو پچھتم نے دیکھا ،اسے چھپائے رکھنا ،احمد کہتے ہیں : میں نے اس بات کا ذکر ان کے مرکنے کے بعد ہی کیا۔

# (۷۳) ایک مجابد کی کرامت:

قاسم الجری سے مروی ہے کہ میں نے ایک مخص کوطواف میں دیکھا اور وہ صرف یہ الفاظ کہدر ہاتھا: خدایا! تو نے سب کی حاجتیں پوری کر دیں ، مگر میری حاجت پوری نہ کی ، میں نے اس سے کہا: کیا بات ہے کہ تو اس کے سواکوئی دعا مانگا ہیں؟ اس نے کہا: میں مجھے بتلاتا ہوں ، ہم مختف شہروں کے سات آ دمی تھے اور ہم جہاد کے لیے نکلے ، رومیوں نے ہمیں

قید کرلیا اور ہمیں قتل کرنے کے لیے لیے گئے ، میں نے دیکھا کہ آسان کے ساتوں دروازے کھل گئے اور ہر دروازے پر ایک حور کھڑی ہے ، چنانچہ ہم میں سے ایک کو لے جا کراس کی گردن اڑا دی گئی ، میں نے دیکھا کہ ایک حوراتری ،اس کے ہاتھ میں رو مال تھا اور اس نے اس شخص کی روح کو لے لیا۔

چنانچہ ایک ایک کر کے چھآ دمیوں کی گردنیں اڑا دیں گئیں ،رومیوں میں سے ایک شخص نے ان سے جھے ما نگ لیا۔ اور قل سے نج گیا ،ای حور نے کہا اے برقسمت! کون می چیز تجھ سے چھوٹ گئ؟ اور آسان کے دروازے بند ہو گئے؟ بھا گی ب جور تبہ شہادت مجھ سے جاتار ہا ،اس پرافسوس کرر ہا ہوں۔

قاسم جراعی فرماتے ہیں کہ میرے خیال میں میشخص ان سب سے افضل تھا ، کیونکہ اس نے وہ کچھ دیکھا'جو وہ نہیں دیکھ سکے اور اس نے ان کے شہید ہونے کے بعد ای شوق میں عمل کیا۔

### (44) ابوبكر كماني كى كرامت:

انبی سے مروی ہے کہ ابوالنجم احمد بن الحسین نے ان سے خورستان میں کہا کہ میں نے ابو بکر کتانی کو یہ کہتے ہوئے سنا: میں مکہ کی طرف جار ہاتھا اور قبط سالی کا زمانہ تھا' دیکھا کہ ایک بھری ہوئی تھیلی دیناروں سے چیک رہی ہے، میں نے جاہا کہ اسے اٹھالوں' تا کہ مکہ جاکرا سے فقراء پرتقسیم کردوں ،اس پرھاتف سے آواز آئی: اگر تو نے اسے لے لیا' تو تمہارا فقر چھین لیا جائے گا۔

# (۷۵) ابوتراب خشی کی کرامت:

ابوالعباس سے مروی ہے کہ ہم ابوتر اب خشی کے ساتھ جارہ سے تھے کہ آپ راستہ سے ہٹ کرایک طرف کو ہو گئے ،
ان کے ایک مرید نے ان سے کہا کہ مجھے پیاس گل ہے ، آپ نے اپنا پاؤں زمین پر مارا 'تو صاف پانی کا چشمہ زمین سے
پھوٹ گیا ، اس شخص نے کہا کہ میں جا ہتا ہوں پیالہ میں ڈال کر پیؤں ، پھر اپنا ہاتھ زمین پر مارا اور اسے سفید کانچ کا ایک
پیالہ پکڑا دیا ، یہ پیالہ نہایت ہی خوبصورت تھا۔

اس نے پانی پیا اور ہمیں بھی پلایا اور وہ پیالہ مکہ تک ہمارے ساتھ رہا ،ایک دن ابوتر اب نے ہم سے کہا: تمہارے ساتھی ان امور کے بارے میں جن سے اللہ اپنے بندوں پر کرم کرتا ہے، کیا کہتے ہیں؟ کہنے گئے ہم میں سے کوئی ایسانہیں جوان پر ایمان نہ رکھے، ابوتر اب نے کہا جوان پر ایمان نہ رکھے وہ کا فر ہے ، میں نے تم سے بیسوال کیا ہے کہ جہاں تک حمیمیں ان کے حالات کا علم ہے ان کا کیا خیال ہے؟ میں نے کہا کہ مجھے معلوم نہیں! ابوتر اب نے فر مایا نہاں تمہارے ساتھی کہتے ہیں کہ یہ اللہ کی طرف سے دھوکا یا مکر ہے ، حالا تکہ در حقیقت ایسانہیں ، دھوکا تو اس صورت میں ہو کہ انسان ان سے

# سکون محسوس کرے مگر جو محض نہ تو آرز وکرے اور نہان سے سکون محسوس کرے تو بیر بانی لوگوں کا مرتبہ ہے۔ (۷۲) فتح موصلی کی کرامت:

ابوعبداللہ بن الجلاء سے مروی ہے کہ ہم بغداد میں سری سقطی کے بالا خانہ میں سے ، جب رات گذری تو انہوں نے صاف سقری قیص شلوار' چا در اور جوتا بہنا اور اٹھ کر باہر جانے گئے ، میں نے کہا :اس وقت کہاں جا رہے ہیں آپ؟ تو جواب دیا کہ فتح موصلی کی عیادت کے لیے جار ہا ہوں ، جب بغداد کی سڑکوں پر چل رہے سے 'تو بہرہ داروں نے انہیں پکڑلیا اور قید کر دیا ، جب صبح ہوئی تو اور قید یوں کے ساتھ انہیں بھی مارنے کا حکم دے دیا گیا ، جب جلاد نے مارنے کو ہاتھ اٹھایا 'تو اس کا ہاتھ رک گیا اور وہ ہاتھ کو نہ ہلا سکا ، جلاد کو مارنے کو کہا گیا 'تو کہنے لگا کہ میر سرسا شنے ایک بوڑھا آ دمی کھڑا جھے کہدر ہا ہے کہ اسے نہیں مارنا ، الہذا میں رک گیا ہوں اور حرکت نہیں کرسکتا ، لوگوں نے جب غور کیا کہ دہ کو کو شخص ہے؟ تو دیکھا فتح موصلی ہے! لہٰذا انہوں نے اسے نہ مارا۔

## (۷۷) عبدالواحد بن زید کی کرامت:

سعید بن یجی بھری ہے مروی ہے کہ قبیلہ قریش میں سے پچھ لوگ عبدالوا حد بن زید کے پاس جا کر بیٹھا کرتے تھے، ایک دن انہوں نے آ کرکہا کہ ہمیں تنگی اور محتاجی ہے ڈرلگتا ہے۔انہوں نے آسان کی طرف سرا تھایا اور بیدعا کی:

اللهم انى اسئلك باسمك المرتفع الذى تكرم به من شئت من اوليائك وتلهمه الصفى من احبابك ان تاتينا برزق من لدنك تقطع به علائق الشيطان من قلوبنا و قلوب اصحابنا هؤلاء فانت الحنان المنان القديم الاحسان اللهم الساعة الساعة.

یا اللہ! میں تم سے اس بلند نام کے وسلہ سے درخواست کرتا ہوں'جس کے ساتھ تو اپنے جس ولی کو چاہتا ہے عزت بخشا ہے اور جسے تو اپنے برگزیدہ لوگوں میں ڈال دیتا ہے کہ تو اپنی طرف سے ہمیں رزق بھیج ،جس کی وجہ سے ہمارے اور ہمارے ساتھیوں کے دلوں سے شیطانی تعلق منقطع ہو جائے' تو ہی رخم کھانے والا اور احسان کرنے والا ہے،جس کا احسان قدیم سے چلا آ رہا ہے، یا اللہ! ای وقت ہوای وقت ہو۔

وہ کہتے ہیں : میں نے حصت سے کڑ کڑا ہٹ من ،اس کے بعد درہم و دینار بر سنے لگے ، پھرعبدالواحد بن زید نے کہا: اوروں کوچھوڑ کرخداسے مالداری جاہا کرو۔ چنانچیانہوں نے وہ درہم و دینار لے لئے اورعبدالواحد نے پچھ نہایا۔ (۷۸) ایک صوفی کی کرامت:

ابوعبدالله محد بن على الجوزى بجندنے نیشا پور میں فر مایا، کتانی سے روایت کرتے ہوئے کہ میں نے ایک صوفی کودیکھا، وہ

ایک اجنبی مخص تھا اور میں اسے پہچانتا نہ تھا ،وہ کعبہ کی طرف آیا اور کہا خدایا! مجھے معلوم ہے کہ بیلوگ کیا کررہے ہیں؟ان کی مراد طواف کرنے والوں سے تھی ، جواب آیا کہ رقعہ کی طرف دیکھو کتانی کہتے ہیں کہ ایک رقعہ ہوا میں اڑا اور پھر غائب ہو گیا۔

(29) نیچے کی کرامت:

ابوعبداللہ الجلاء سے مروی ہے کہ ایک دن میری والدہ نے میرے والد سے مجھلی کی خواہش کی ،میرے والد بازار گئے ، میں ان کے ساتھ تھا ، انہوں نے مجھلی خریدی اور تھبر گئے کہ کوئی اٹھانے والامل جائے ، آپ نے اپنے سامنے ایک بچ کو ایک اور بچ کے ساتھ کھڑا دیکھا ، اس بچ نے کہا : پچا! آپ کی اٹھانے والے کو دیکھ رہے ہیں۔ میرے والد نے کہا کہا ہاں ۔ بچ نے مجھلی اٹھائی اور ہمارے ساتھ چل پڑا ، راستہ میں ہم نے اذان کی آ وازشی میچ نے کہا کہ موذن نے اذان دے دی ہے ، میں وضوکر کے نماز پڑھنا چاہتا ہوں ، اگر آپ راضی ہوں تو بہتر ہے ، ورنہ یہ مجھلی لے لیس۔

بچہ مجھلی رکھ کر چلا گیا ، میرے والد نے کہا: ہم پر زیادہ تق ہے کہ ہم مجھلی کے بارے میں اللہ پر بھروسہ کریں۔ ہم نے مہم مجھلی رکھ کر خیال رپڑھی اور اس بچے نے بھر آئے تو دیکھا کہ مجھلی وہیں پڑی ہے ، بچے نے بھرا سے مہد جا کر نماز پڑھی اور اس بچے نے بھرا سے کہا ، والدہ نے کہا ، والدہ نے کہا ، اسے کہیں کہ یہیں اٹھالیا اور ہمارے گھر کی طرف چل پڑا ، میرے والد نے اس کا ذکر میری والدہ سے کیا ، والدہ نے کہا ، اسے کہا ، تو کہنے لگا: میرا تو روزہ ہے ، ہم نے کہا ، پھر شام کو آ جانا ، کشہرے اور ہمارے ساتھ کھانا کھائے ، جب ہم نے اس سے کہا ، تو کہنے لگا: میرا تو روزہ ہے ، ہم نے کہا ، پھر شام کو آ جانا ، اس نے کہا کہ ایک بوجھ اٹھانے کے بعد پھر دوبارہ بوجھ نہیں اٹھایا کرتا ، لیکن میں مسجد جاؤں گا اور شام تک وہیں رہوں گا ، اس کے بعد آ ہے کے یاس آؤں گا۔

یہ کہہ کروہ چلا گیا ،جب رات ہوئی تو وہ آگیا اور ہم نے کھانا کھایا ،جب ہم فارغ ہوئے تو ہم نے اسے تضاء حاجت کی جگہ بتا دی ، پھر ہم نے ویکھا کہوہ علیحد گی چاہتا ہے 'لہذا ہم نے اسے ایک کمرے میں رہنے دیا ،جب رات گذرگئ تو ہمارے ایک رشتہ دار کی لڑکی خود چل کر آئی ، حالانکہ وہ چلنے پھرنے سے عاری تھی ،ہم نے اس سے اس کے متعلق پوچھا ، تو ہمارے ایک رشتہ دار کی لڑکی خود چل کر آئی ، حالانکہ وہ چلنے پھر نے سے عاری تھی ،ہم نے اس سے اس کے متعلق بوچھا ، تو مجھے صحت دے ، چنا نچہ میں اٹھ کھڑی ہوئی ،میری والدہ کہتے ہیں : ہم نچے کو دیکھنے گئے ، مگر وہ کہیں نہ تھا اور دروازے اس طرح بند تھے ،یہ حال دیکھ کرمیرے والد نے کہا : بعض جھوٹے نے ہوتے ہیں اور بعض بڑے۔

#### (۸۰) عبدالواحد بن زید کی کرامت:

سعید بن یکی بھری ہے مروی ہے کہ میں عبدالواحد بن زید کے پاس آیا ، تو وہ سائے میں بیٹھے تھے ، میں نے کہا کہ اگر آپ اللہ سے دعا کریں کہ وہ آپ کورزق دے تو مجھے امید ہے کہ وہ ضرور ایسا کرے گا ،عبدالواحد نے کہا : میرا رب

بندوں کی مصلحوں کوخوب جانتا ہے ،اس کے بعد انہوں نے زمین سے تنگریاں اٹھا کیں اور کہا: خدایا!اگر تو انہیں سونا بنانا چاہے' تو بنا سکتا ہے ،خدا کی قتم وہ کنگریاں ان کے ہاتھ میں سونا بن گئیں ،انہوں نے انہیں میری طرف پھینک ویا اور فر مایا: تو انہیں خرچ کر دینا' ان میں کوئی بھلائی نہیں ،سوائے ان نیکیوں کے جوآ خرت کے لیے کی جا کیں۔

## (۸۱) ابویعقوب سوی کے ایک مرید کی کرامت:

احمد بن منصور سے مروی ہے کہ جمھے میرے استاد ابویعقوب سوی نے بتلایا کہ میں نے ایک مرید کوغشل دیا 'تو اس نے میرا انگوٹھا کپڑلیا ، حالانکہ وہ تختہ پر پڑا تھا 'میں نے کہا: بیٹا! میرا ہاتھ چھوڑ دیے! میں جانتا ہوں کہ تو مردہ نہیں ہے ، یہ موت تو ایک گھر سے دوسرے گھر منتقل ہونے کا نام ہے ، اس پر اس نے میرا ہاتھ چھوڑ دیا۔

#### (۸۲) ابراہیم بن شیبان کے مرید کی کرامت:

ابو بکراحمد بن محمد الطرسوی ہے مروی ہے کہ ابراہیم بن شیبان نے کہا کہ ایک ارادت مندمرید میری صحبت میں رہا، وہ مرگیا، مجھے اس کا بہت غم ہوا، میں خوداس کو شسل دینے لگا، مگر جب اس کے ہاتھ دھونے لگا تو دہشت کے مارے بجائے اس کے دائیں سے شروع کرتا 'میں نے بائیں ہاتھ سے شروع کیا، مگر اس نے بایاں ہاتھ چھڑا کر دایاں ہاتھ پکڑا دیا، اس پر میں نے کہا: تو سچاہے امجھ سے غلطی ہوئی۔

### (۸۳) ابولیقوب سوی کے ایک اور مرید کی کرامت:

احمد بن منصور سے مروی ہے کہ میں نے ابویعقوب سوس سے سنا کہ ایک مرید میرے پاس آیا اور کہا: اے استاد! میں کل ظہر کے وقت مرجاؤں گا، بید بینار لے لیں'آ دھے سے قبر کھدوا کیں اور آ دھے سے کفن پہنا کیں، چنا نچہ جب دوسرا دن ہوا، اس نے آ کرخانہ کعنہ کا طواف کیا اور پھر دور ہٹ کرمرگیا، میں نے اسے خسل دیا اور کفن پہنایا اور کھد میں رکھ دیا' تو اس نے آ تکھیں کھولیں: میں نے کہا: کیا موت کے بعد زندگی؟ اس نے جواب دیا: میں زندہ ہوں اور اللہ کا ہرمحت زندہ ہے۔ ندہ ہوں کہ کرامت:

ابوعلی بن وصیف مودب سے مروی ہے کہ ایک دن مہل بن عبداللہ نے ذکر اللی پر وعظ فر مایا اور فر مایا کہ حقیقی ذاکر اگر مردوں کو زندہ کرنا چاہے' تو زندہ کرسکتا ہے ،اس وقت اس کے سامنے ایک بیار تھا ،آپ نے اپنا ہاتھ پھیرا اور وہ تندرست ہوکراٹھ کھڑ اموا۔

#### (۸۵)عمرو بن عتبه کی کرامت:

بشربن حارث سے مروی ہے کہ عمرو بن عتبہ جب نماز پڑھا کرتے 'تو بادل ان کے سر پر ہوتے اور شیران کے گرد

ا بنی دم ہلاتے ہوتے۔

# (۸۲) سری کی کرامت:

المغازلی سے مروی ہے 'جنید فرماتے تھے کہ میرے پاس چار درہم تھے 'جنہیں لے کر میں سری کے پاس گیا اور کہا: میں سے چار درہموں کی کہا: میں سے چار درہموں کی ضرورت تھی ، میں نے کہا: اللی اس شخص کے ہاتھوں بیدرہم جھیجو'جوتمہارے ہاں نجات پانے والا ہے۔

# (۸۷) ابراہیم بن ادھم کی کرامت:

ابراہیم الیمانی سے مردی ہے کہ ہم ابراہیم بن ادھم کے ساتھ ساحل سمندر پر چلنے کے لیے نکے اور ایک جنگل میں پنچ ، جہال بہت سی سوکھی لکڑیاں پڑی تھیں اور ان کے قریب ایک قلعہ تھا 'ہم نے ابراہیم بن ادھم سے کہا: اگر آج رات بہیں تھبر جائیں تو یہ لکڑیاں جلالیں ،انہوں نے فرمایا: ایسا ہی کرلوبہتر ہے۔

ہم نے قلعہ سے آگ لے کرلکڑیاں جلالیں ، ہمارے ساتھ روٹیاں تھیں 'ہم نے انھیں نکال کر کھانا شروع کیا ، ہم
میں سے ایک نے کہا کیسے اچھے انگارے ہیں!اگراس وقت گوشت ہوتا تو ان پر بھو نے!ابراہیم بن ادھم نے کہا:اللہ اس
بات پر قادر ہے کہ تہمیں بھنا ہوا گوشت کھلائے ، ابھی یہ باتیں کر ہی رہے تھے کہ ایک شیر بارہ سنگھے کو بھگاتا ہوا آیا ، جب
ممارے قریب پہنچ گیا تو بارہ سنگھا گر پڑا اور اس کی گردن ٹوٹ گئی ، ابراہیم بن ادھم اٹھے اور کہا: اسے ذیح کر لو اور اس کا
گوشت بھونا اور شیر کھڑا دیکھتارہا۔

## (۸۸) ابراہیم خواص کی کرامت:

حامد اسود سے مروی ہے کہ میں ابراہیم خواص کے ساتھ جنگل میں سات دن تک ایک ہی حالت میں رہا ،ساتویں دن کمزور ہوکر میں بیٹھ گیا ،ابراہیم نے میری طرف دکھے کرکہا: کیا بات ہے؟ میں نے عرض کیا کہ کمزور ہوگیا ہوں ،فرمایا: کس چیز کی زیادہ خواہش ہے، پانی کی یا کھانے کی؟ میں نے کہا: پانی کی ،فرمایا: پانی تو تمہار سے پیچھے ہے ، میں نے مر کر دیکھا تو ایک پانی کا چشمہ تازہ دودھ کی طرح بہدرہا ہے ، میں نے پانی پیا اور وضوکیا اور ابراہیم دیکھتے رہے اور اس کے قریب بھی نہ آئے ، جب میں اٹھنے لگا تو چاہا کہ کچھ پانی ساتھ لے لوں ،گرانہوں نے مجھے روک دیا اور فرمایا: یہ ایسا پانی ہے جسے ہم زاد راہ نہ بنا سیس۔

# (۸۹) ابوالحن نوری کی کرامت

فاطمداخت ابی علی رود ذباری سے مروی ہے کہ میں نے ابوالحن نوری کی خادمہ زیتونہ کو کہتے سنا 'زیتونہ نوری کی کیا

خدمت کرتی تھی اور وہ ابوحمزہ اور جنید کی خدمت کر چکی تھی 'زیتونہ کہتی ہے کہ ایک دن بہت سردی تھی ، میں نے نوری سے
کہا: کیا کچھلا دُں؟ آپ نے فرمایا: لے آئے ، میں نے عرض کی: آپ کیا چاہتے ہیں؟ فرمایا: روثی اور دودھ، میں دودھاور
روثی ان کے پاس لے گئی ،ان کے سامنے کو کلے پڑے تھے ،جنہیں وہ ہاتھ سے الٹ بلیٹ رہے تھے اور وہ شیعلے مار رہے
تھے، آپ روٹی کھانے لگے اور دودھ آپ کے ہاتھوں میں بہدر ہاتھا اور ہاتھ کو کلوں سے سیاہ ہو چکے تھے۔

میں نے اپ ول میں کہا: خدایا! بیتہارے ولی کس قدرگندے ہیں؟ کیااس میں کوئی بھی صاف سھرانہیں؟ زیونہ

کہتی ہے کہ میں آپ کے پاس سے نکل کرآئی 'تو ایک عورت مجھ سے چمٹ گئی اور کہنے گئی: میرے کپڑوں کی ایک گھڑی
چوری ہوگئ ہے، مجھے گھیٹ کرلوگ پولیس کے پاس لے گئے۔نوری کو جب خبر ہوئی تو نکل آئے اور سپاہی کو کہا: اسے پچھ نہ کہو، بیتو ایک ولی کورت ہے، سپاہی نے کہا: میں کیا کروں؟ وہ عورت مدعی ہے! فرماتے ہیں کہ ایک لڑی وہی گھڑی لئے آئے اور فرمایا: اب بھی بینہ کہنا کہ تہارے ولی کس قدر گندے ہیں؟ زیتونہ کہتی ہیں کہ میں آئے کہا کہ میں تو بہ کرتی ہوں۔

#### (۹۰) خواص کی کرامت:

ابوالحن خیرالنسائ سے مروی ہے کہ خواص فر ماتے تھے کہ ایک مرتبہ سفر میں مجھے اس قدر پیاس گی کہ میں پیاس ہے مارے کرگیا ،کیا دیکھا کہ خوبروانسان سفید گھوڑ ہے مارے گرگیا ،کیا دیکھا کہ خوبروانسان سفید گھوڑ ہے پر سوار ہونے کو کہا ،اس وقت میں ججاز میں تھا ،تھوڑی دیر کے بعد کہا: کیا دکھا کی دیا ہے جھے پانی پلایا اور مجھے اپنے گھوڑ ہے پر سوار ہونے کو کہا ،اس وقت میں ججاز میں تھا ،تھوڑی دیر کے بعد کہا: کیا دکھائی دیتا ہے؟ میں نے کہا: مدینہ اس نے کہا: اب اتر جاؤ اور رسول الله مُن الله مُن الله مرض کرتا ہے۔ کا بھائی خضر سلام عرض کرتا ہے۔

#### (۹۱) نفرخراط کی کرامت:

مظفر الجساص سے مروی ہے کہ نفر خراط ایک رات ایک جگہ پر تھے اور ہم نے آپی میں علمی ندا کرہ کیا ،خراط نے کہا: جو خض اللہ کا ذکر کرتا ہے اس کا فائدہ یہ ہے کہ وہ ابتداء ذکر میں یہ معلوم کرتا ہے کہ اللہ نے اسے یاد کیا ہے ،جساص کہتے ہیں کہ میں نے ان سے اختلاف کیا 'تو کہنے لگے: اگر اس وقت یہاں خضر علیا ہوتے 'تو میری بات کے میچے ہونے کی گوائی دیتے ،یہ کہنا تھا کہ کیا و کھھتے ہیں کہ ایک بوڑھا آسان اور زمین کے درمیان چلا آرہا ہے، یہاں تک کہ وہ ہمارے پاس بہنے گیا اور کہا: یہ بچ کہتا ہے ، اللہ کا ذکر کرتا ہے کہ اللہ اس کے اللہ کا ذکر کرتا ہے کہ اللہ اس کا ذکر کرتا ہے ،ہم سمجھ گئے کہ یہ خضر علیا ہیں۔

### (۹۲) سېل بن عبدالله کې کرامت:

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ ایک شخص سہل بن عبداللہ کے پاس آیا اور کہا کہ لوگ کہتے ہیں کہ آپ پانی پر چلتے ہیں،
سہل نے کہا محلّہ کے موذن سے پوچھ لو، وہ نیک آ دمی ہے، وہ جھوٹ نہیں بولے گا، وہ شخص بیان کرتا ہے کہ مؤذن سے
دریافت کیا، تو اس نے کہا بچھے بیتو معلوم نہیں، گر چند ہی دن گذرے ہیں کہ حوض پر وضو کرنے آئے تھے اور پانی ہیں گر
پڑے تھے اور اگر میں وہاں نہ ہوتا، تو یائی ہی میں رہتے۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروتی ہے کہ مہل کی درحقیقت وہی حالت تھی'جولوگ بیان کیا کرتے تھے ،کیکن اللہ اپنے ولیوں پر پردہ پڑار ہے،مہل صاحب ولیوں پر پردہ پڑار ہے،مہل صاحب کرامت تھے۔
کرامت تھے۔

# (۹۳) ابوالحسین جرجانی کی کرامت:

اسی قتم کا قصہ ہے ، جس کی حکایت ابوعثمان مغربی کرتے ہیں ، وہ فرماتے ہیں : میں نے ابوالحسین جرجانی کے اپنے ہاتھ کا لکھا ہوا یہ واقعہ دیکھا ہے ، وہ لکھتے ہیں کہ ایک بار میں نے مصر جانے کا ارادہ کیا ، دل میں خیال آیا کہ شتی پرسوار ہو جاؤں ۔ پھر خیال آیا کہ لوگ مجھے بہچان جا کیں گے، لہذا شہرت کا ڈر ہوا ، پھر ایک شتی گذری اور مجھے دکھائی دی میں پانی پر چل کر اس کشتی تک پہنچ گیا اور اس کے اندر چلا گیا ، لوگ د کھے رہے تھے ، گرکسی نے بھی یہ ہیں کہا کہ بیخرق عادت ہے ، یہ کر اس سے میں سمجھ گیا کہ ولی خواہ مشہور ہی کیوں نہ ہومستور رہتا ہے۔

## (۹۴) ابوعلی د قاق کی کرامت:

ابوعلی دقاق کے جوحالات ہم نے خود مشاہدہ کیے ہیں ان میں سے ایک ہیہ ہے کہ انہیں حرقۃ البول (پیشاب جلن کے ساتھ ہونا) کی بیاری تھی ،ایک گھنٹے میں انہیں ،کئی باراضا پڑتا ، یہاں تک کہ فرض نماز کی دور کعتیں ادا کرنے کے لیے انہیں کئی بار وضو کرنا پڑتا اور مجلس کو جاتے ہوئے راستے میں بوتل ان کے پاس ہوتی ،بار ہا ایبا ہوتا کہ راستہ میں آتے جاتے گئی بار ضرورت پڑجاتی ،مگر جب وعظ کے لیے کری پر ہیٹھتے ، تو ان کو طہارت کی ضرورت نہ پڑتی ،خواہ مجلس میں کتنا ہی طول کیوں نہ ہوجائے ،ہم سال ہا سال میہ بات و کھتے رہے مگر ان کی زندگی بھر بھی خیال نہ آیا کہ بیخرق عادت ہے ،ان کی وفات کے بعد میہ بات مجھے محسوس ہوئی۔

#### (90) سهل بن عبدالله كي كرامت:

ای قتم کی وہ کرامت ہے'جو ہل بن عبداللہ کے متعلق بیان کی جاتی ہے کہ آخری عمر میں وہ اپانچ ہو گئے تھے' مگر فرض

نماز کے وقت انہیں طاقت حاصل ہوجاتی اور کھڑے ہو کرنماز ادا کرتے۔

#### (۹۲) عبدالله وزان کی کرامت:

یہ بھی مشہور ہے کہ عبداللہ وزان اپا بھے ہمیشہ بیٹھے رہتے' گرساع کے وقت جب ان پر وجد طاری ہوتا' تو وہ کھڑ ہے ہوکر سنتے ۔

## (۹۷) ایک انسان کی کرامت:

احد بن ابی الجواری ہے مروی ہے کہ میں اور ابوسلیمان دارانی جج کے لیے گئے ، چلتے جھے بھے مشکیزہ گرگیا ، میں نے ابوسلیمان نے دعا کی اور کہا: اے خدا ابو کیمان سے کہا کہ مشکیزہ گم ہوگیا اور پاس پانی نہیں ہے ، پر شخت سردی کا زمانہ نہ تھا ، ابوسلیمان نے دعا کی اور کہا: اے خدا ابو گم شدہ چیز وں کولوٹا نے والا اور گراہی ہے ہدایت و ہینے والا ہے ، ہمارامشکیزہ واپس دے دو۔ و کیھتے ہیں کہ ایک مخص نکار رہا ہے : کس کامشکیزہ گم ہوگیا ہے ؟ میں نے کہا بھرا، چنا نچہ میں نے مشکیزہ لیا ، ابھی ہم چل ہی رہے تھے اور ہم نے شدت سردی کی وجہ سے پوسین کہن رکھی تھیں کہ ایک مخص دکھائی دیا ، جس نے دو پھٹے پرانے کپڑے کپڑ رہ کہن رکھے تھے اور اس سے پینہ فیک رہا تار کر شہیں دیں ، اس نے جواب ور اس سے پینہ فیک رہا تا اور کہ ہم اپنا کوئی کپڑ اا تار کر شہیں دیں ، اس نے بھر دیا : اے ابوسلیمان ! کیا تو مجھے زہد کا مشورہ دے رہا ہے اور خود سردی محسوس کر رہا ہے ، میں اس جنگل میں تمیں سال سے پھر رہا ہوں ، گر مجھے بھی بھی لرزہ نہیں پیدا ہوا ، اللہ سردی کے موسم میں مجھے اپنی محبت کی گری اور گری میں اپنی محبت کی شنڈک عطا کرتا ہے ، یہ کہ کروہ چل دیا۔

## (۹۸) خواص کی کرامت:

محمد بن علی الکتانی مکہ میں فرماتے تھے کہ میں نے خواص کوفر ماتے سنا کہ ایک جنگل میں دو پہر کے وقت چل رہا تھا،
ایک درخت کے پاس پنجا جس کے قریب پانی تھا، جب وہاں اترا تو ایک بہت بڑا شیر میری طرف آیا، میں نے اپنے آپ کو اللہ کے سپر دکر دیا، جب شیر میرے قریب آیا، تو دیکھا کہ وہ لنگڑ ارہا ہے، وہ جنہنا تا ہوا میرے سامنے آ کر بیٹھ گیا، اس نے اپناہاتھ میری گود میں ڈال دیا، میں نے جود یکھا تو اس ہاتھ میں ورم تھا اور اس میں پیپ اور خون تھا، میں نے ایک لکڑی لئے کراس جگہ کو چیرا جس میں پیپ تھی اور پھر ہاتھ پر پٹی باندھ دی۔

اس کے بعد شیر چلا گیا، ایک گھنٹے کے بعد شیر آیا اور اس کے ساتھ دو بچے دم ہلاتے ہوئے آئے اور جھے ایک روٹی لاکردی۔

#### (۹۹) محمد بن ساک کی کرامت:

احمد بن ابی الحواری سے مروی ہے کہ محمد بن ساک بیار پڑ گئے اور ہم آپ کا قارورہ لے کرطبیب کے پاس گئے، طبیب عیسائی تھا'ابھی ہم جیرہ اور کوفہ کے درمیان تھے کہ ہمیں ایک خوبرو آ دمی خوشبو سے مہکتا ہوا اور صاف سھرے کپڑے طبیب عیسائی تھا'ابھی ہم جیرہ اور کوفہ کے درمیان تھے کہ ہمیں ایک خوبرو آ دمی خوشبو سے مہکتا ہوا اور صاف سھرے کپڑے پہنے ہوئے ملا اس نے ہم سے بوچھا : کہاں جا رہے ہو؟ ہم نے کہا : ہم فلاں طبیب کے پاس این ساک کا قارورہ دکھانے جا رہے ہوں ، اس نے کہا : ہم لوگ ایک ولی اللہ کے لیے دشمن کی مدد چا ہتے ہو؟ قارورہ کوز مین پر دے مارو اور ابن ساک کے پاس واپس چلے جاؤ اور ان سے کہو کہ جہاں در دہور ہا ہے ، وہاں ہاتھ رکھ کریے آیت پڑھیں :

﴿ وَبِالْحَقِّ أَنْزَلْنَاهُ وَ بِالْحَقِّ نَزَلَ ﴾ (الاسراء: ١٠٥)

''ہم نے قرآن کوحل کے ساتھ اتارا ہے اور بیحل کے ساتھ ہی اتراہے۔''

اس کے بعدوہ شخص غائب ہوگیا اور ہم نے اسے نہیں دیکھا ،ہم نے واپس آ کر ابن ساک سے سارا واقعہ بیان کیا ، انہوں نے درد کے مقام پر ہاتھ رکھ کروہی الفاظ پڑھے'جواس شخص نے بتلائے تھے ،انہیں فوراً آرام آ گیا ،فر مایا: وہ حضرت خضر ملیلا تھے۔

### (۱۰۰) بایزید بسطامی کی کرامت:

می البطای ہے مروی ہے کہ ہم ابویزید البطای کی مجلس میں بیٹھے تھے انہوں نے فر مایا: ہمارے ساتھ اٹھوتا کہ ہم ایک اللہ کے ولی کا استقبال کریں۔ چنانچہ ہم آپ کے ساتھ اٹھ کھڑے ہوئے ، جب بھا ٹک تک پہنچ ، تو ابراہیم بن شیبہ ھروی آئے اللہ کے ولی کا استقبال کروں ، ابراہیم بن شیبہ نے جواب دیا: اگر اللہ تمام مخلوق کے ابویزید نے کہا: میرے دل میں خیال آیا کہ آپ کا استقبال کروں ، ابراہیم بن شیبہ نے جواب دیا: اگر اللہ تمام مخلوق کے بارے میں آپ کی سفارش قبول فر مالے 'تب بھی یہ بری بات نہ ہوگی ، یہ لوگ مٹی کے مکڑے ہیں ، ابویزیدان کا جواب می کرچران رہ گئے۔

استاد ہے مروی ہے کہ اس شفاعت کو معمولی سمجھنے میں ابراہیم کی کرامت ابویزید کی کرامت کے مقابلے میں بڑی ہے' کیونکہ ان کواس وقت فراست حاصل تھی اور شفاعت کے لیے ایک تبجی حالت پیدا ہوگئی تھی۔ (۱+۱) ذوالنون کی کرامت:

ابوبکر الرازی سے مروی ہے کہ سالم مغربی نے ان سے بوچھا کہ آپ کی توبہ کی کیا وجہ ہوئی؟ ذوالنون نے فرمایا: میں مصر سے نکل کر کسی بہتی کی طرف روانہ ہوا ، راستہ میں سوگیا ، پھر اٹھا اور آ تکھیں کھولیں' کیا دیکھتا ہوں کہ اندھا چنڈول درخت پر سے گرا اور زمین بھٹ گئی اور اس میں سے دوآ بخورے نکلے ،ایک جیاندی کا تھا اور دوسرا سونے کا ،ایک میں تل

المراحي المستعلمينيا المراحي ا

تھے اور دوسرے میں گلاب کا پانی ، چنڈول نے ایک میں سے کھے کھایا اور دوسرے میں سے پانی پیا۔

یہ دیکھ کرمیں نے کہا: میرے لئے اتناہی کافی ہے اور میں اللہ کے دروازے پراستقامت کے ساتھ بیٹھ گیا۔ یہاں تك كداس في مجهة بول كرايا\_

#### (۱۰۲)عبدالواحد بن زید کی کرامت:

مروی ہے کہ عبدالواحد بن زید کو فالج ہو گیا۔ نماز کا وقت آیا اتو انہیں وضو کرنے کی ضرورت ہوئی۔ آپ نے آواز دی اکوئی ہے؟ کسی نے جواب نددیا۔ آپ کو وقت کے فوت ہوجانے کا ڈر ہوا اور کہا : خدایا! میری مشکیس کھول دے تاکہ میں وضو کرلوں ، پھرجیسی تمہاری مرضی ہو کرنا ، وہ فر ماتے ہیں : وہ بالکل ٹھیک ہو گئے اور وضو کر کے اپنے بستر پر چلے آئے اور پھرای طرح ہو گئے۔

#### (۱۰۱۳) ابوعبدالله دیلمی کی کرامت:

ایوب حال بیان کرتے ہیں کہ سفر میں عبداللہ دیلی 'جب سی منزل پر اتر نے ' تو گدھے کو پکڑ کراس کے کان میں کہتے : میں تنہیں باندھنا چاہتا تھا' مگرابنہیں باندھوں گا۔اورتمہیں اس صحراء میں چھوڑتا ہوں کہتو گھاس چرہے ،جب ہم چلنے کا ارادہ کریں گے' تو چلے آنا، چنانچہ جب کوچ کا وفت آتا تو گدھا بھی آپنچتا۔

#### (۱۰۴) ابوعبدالله دیلمی کی ایک اور کرامت:

مروی ہے کہ ابوعبداللہ دیلی نے اپنی بیٹی کی شادی کی ،انہیں جہز کے لیے پیپوں کی ضرورت ہوئی ،آپ کے پاس كيْرا تھا' جے لے كرآپ نكلتے' تو وہ ايك دينار كا بك جايا كرتا ، چنانچه اب بھى كيْرا لے كر نككے' تو دلال نے كہا كہ يہ تو ايك دینارے زیادہ قیمت کا ہے، گا کہ اس کی قیمت بڑھاتے گئے کہ اس کی قیمت ایک سودینار تک پہنچ گئی ہے چے کرآپ نے بنی کا جہیز تنارکیا۔

# (۱۰۵) نضر بن همیل کی کرامت:

نضر بن محمل سے مروی ہے کہ میں نے ایک تہبند خریدا ، مگر وہ چھوٹا نکلا ، میں نے اللہ سے درخواست کی کہ اسے ایک ہاتھ اور لمبا کردے وہ ہوگیا'نضر فرماتے ہیں کہ اگر میں کہتا تو اور لمباہوجا تا۔

# (۱۰۲) عامر بن عبدقیس کی کرامت:

مروی ہے کہ عامر بن عبدقیں نے اللہ سے درخواست کی کہان کے دل سے عورت کی خواہش نگل جائے او ان کی ہیہ حالت ہوگئ کہ آنہیں ان کی پرواہ ہی نہیں ہوتی تھی ، پھر درخواست کی کہ نماز میں شیطان کواس کے دل ہے روک دیا جائے'

لیکن اللہ نے یہ بات قبول نہیں فرمائی۔

## (۱۰۷) بشر کے گھر میں خضر:

بشر بن حارث سے مروی ہے کہ میں اپنے گھر میں داخل ہوا' تو وہاں ایک شخص کو پایا ، میں نے کہا: تو کون ہے کہ میری اجازت کے بغیر میرے گھر میں گھس آیا ہے؟ اس نے جواب دیا: میں تمہارا بھائی خضر ہوں! میں نے عرض کی میرے حق میں دعا کریں ، انہوں نے حق میں دعا کریں ، انہوں نے کہا: خدا اپنی اطاعت تمہارے لئے آسان کر دے ، میں نے کہا: اور دعا کریں ، انہوں نے کہا: خدا اس اطاعت گذاری پر پردہ بھی ڈال دے۔

#### (۱۰۸) ابراہیم خواص کی کرامت:

ابراہیم خواص سے مروی ہے کہ ایک بار میں مکہ جار ہاتھا کہ راستہ میں رات کے وقت ایک ویرانے میں چلا گیا' دیکھا تو وہاں ایک بہت بڑا شیرتھا' میں ڈرگیا تو غیب سے آواز آئی۔ ٹابت قدم رہو، تنہارے گردستر ہزار فرشیتے تنہاری حفاظت کے لیے موجود ہیں۔

#### (۱۰۹) نوری کی کرامت:

جعفرالدبیلی سے مروی ہے کہ نوری پانی میں گھس گئے' تو ایک چور آ کران کے کپڑے لے گیا ،اس کے بعد پھر آیا تو اس کے پاس وہ کپڑے تھے اور اس کا ہاتھ سو کھ گیا تھا' نوری نے کہا خدایا! میرے کپڑے مجھے واپس مل گئے ہیں ،لہذا اس کا ہاتھ بھی اسے واپس مل جائے ، چنا نیچہ وہ بالکل ٹھیک ہوگیا۔

#### (۱۱۰)شلی کی کرامت:

شبلی سے مروی ہے کہ میں نے عبد کرلیا کہ میں صرف حلال کی چیز کھاؤں گا، میں جنگلوں میں گھو ما کرتا تھا، وہاں میں نے ایک انجیر کا درخت دیکھا اور کھانے کے لیے میں نے اس کی طرف ہاتھ بڑھایا ، درخت سے آواز آئی :اپنے عبد پر کاربندرہو، مجھے نہ کھاؤ، میں ایک یہودی کی ملکیت ہوں۔

#### (۱۱۱) ابوعبدالله بن خفیف کی کرامت:

ابوعبداللد بن خفیف سے مروی ہے کہ آج کو جاتے ہوئے میں بغداد پنچا میر ہے سر میں صوفیاء کی نخوت تھی اور چالیس دن سے میں نے روٹی نہیں کھائی تھی ، میں جنید کی زیارت کے لیے بھی نہ گیا ، میں بغداد سے نکل آیا اور زبالہ تک میں نے پانی نہ پیا اور ابھی تک میرا وضو بھی قائم تھا ، پھر میں نے ایک کویں پر ایک برن کو پانی چمتے دیما ، میں خود بھی پیاسا تھا ، جب کنویں کے قریب پنچا 'تو ہرن بھاگ گیا ، ویکھا تو پانی کنویں کی تہہ میں تھا ، ابذا میں چل پڑا اور کہا اور کہا اور کہا اور کہا اور کہا اور کہا تا ہے۔

ما لک!اس ہرن جیسا بھی میرامقام نہیں ہے،اس پرمیری پشت پر سے آواز آئی: ہم نے تجھے آز مایا تھا، گر تونے صرنہیں کیا، جا! جاکریانی بی لے۔

واپس آیا تو دیکھا کہ کنواں پانی سے لبر بر تھا، چنانچہ میں نے اپنا چھاگل بھرلیا، جس میں سے میں پیتار ہا اور وضوبھی کرتا رہا، یہاں تک کہ میں مدینہ پنج گیا اور پانی ختم نہ ہوا۔ جب میں نے کنویں میں سے پانی باہر نکالا تھا، تو میں نے ایک ھاتف کو کہتے سنا کہ ہرن تو بغیر چھاگل کے اور بغیرری کے آیا تھا اور تو چھاگل اور ری بلے کر آیا ہے، پھر جب حج کر کے والیس آیا تو جامع مجد میں گیا۔ جب جنید کی نگاہ مجھ پر پڑی تو فرمایا: اگر ایک گھنٹہ اور مبر کر لیتا تو تمہارے پاؤں کے پنچ سے یانی پھوٹ کرنکل آتا۔

#### (۱۱۲) ایک بدوی کی کرامت:

محمر سعید بھری سے مروی کہ میں بھرہ کے کسی راستہ میں جا رہا تھا'تو میں نے ایک بدوی کو ایک اونٹ لے جاتے دیکھا، میں نے مڑکر دیکھا تو اونٹ گرکر مرگیا اور پالان اور پالان کی لکڑیاں بھی گر پڑیں، میں چل کر وہاں پہنچا'تو بدوی سے الفاظ کہدر ہاتھا: اے خدا! جو ہرفتم کا سبب پیدا کرنے والا ہے اور ہر طالب کی آرز و برلانے والا ہے، میرا اونٹ مجھے واپس دے دیے تاکہ وہ پالان کو اٹھا۔

#### (۱۱۳) شبل مروزی کی کرامت.

مروی ہے کہ ایک روز قبل مروزی کو گوشت کھانے کی خواہش ہوئی ، آپ نے آ دھے درہم کا گوشت خریدا ، راستہ میں ایک چیل آئی اور جھپٹ کر لے گئی۔ قبل نماز پڑھنے کے لیے مجد میں چلے گئے ، جب گھر واپس آئے تو ان کی ہوی نے انہیں گوشت چیش کیا ، آپ نے پوچھا : یہ کہاں ہے آیا ؟ یہوی نے کہا کہ دوچیلیں آپس میں جھڑ پڑیں تھیں اور یہ گوشت ان ہے گر پڑا تھا ، یہ قصد من کر قبل نے کہا: سب تعریف اس خدا کی ہے ، جو قبل کو نہیں بھولتا ، اگر چہ قبل اسے اکثر بھول جا تا ہے۔

## (۱۱۴) ابوعبید بسری کی کرامت:

ابو برمعمرے مروی ہے کہ میں نے ابن ابی عبید بسری کو اپنے باپ ابوعبید بسری ہے روایت کرتے ہوئے سنا کہ ایک سال وہ جہاد کے لیے گئے 'قو راستہ میں گھوڑی جس پر وہ سوار تھے مرگئی ،ابھی وہ فوج کے دستہ کے ساتھ تھے ،انہوں نے کہا: خدایا ایر گھوڑی عاریدۂ دے دے دیے ، یہاں تک کہ بسری واپس پہنچ جائیں ، یکا یک گھوڑی اٹھ کھڑی ہوئی ،جب جنگ کرکے واپس بسری پہنچ 'قو بیٹے کو کہا کہ گھوڑی پر سے زین اتار دو، میں نے عرض کیا کہ اسے پید آیا ہوا ہے ،اگرزین جنگ کرکے واپس بسری پہنچ 'تو بیٹے کو کہا کہ گھوڑی پر سے زین اتار دو، میں نے عرض کیا کہ اسے پید آیا ہوا ہے ،اگرزین

ا تار دوں تو اسے ہوا لگ جائے گی ،ابوعبید نے کہا کہ بیتو عارینۂ لی ہوئی ہے۔ بیٹا کہتا ہے کہ میرا زین کا اتار ناتھا کہ گھوڑی گری اور مرگئی۔

#### . (۱۱۵) ایک عورت کی کرامت:

مردی ہے کہ ایک گفن چور تھا'ایک دفعہ عورت مرگئ ،لوگوں نے اس کی نماز جنازہ پڑھی اور کفن چور نے اس کی نماز جنازہ اس خیال سے پڑھی کہ اس کی قبر معلوم ہو جائے ، جب رات تاریک ہوگئ تو اس نے اس کی قبر کھودی تو عورت بولی سجان اللہ!ایک ایب المخص' جے اللہ نے بخش دیا ہے۔

کفن چورنے کہا:فرض کرلیا کہ اللہ نے تخصے بخش دیا ہے ،لیکن میں کہاں کا بخشا ہوا ہوں؟عورت نے جواب دیا: اللہ نے جھے بھی اور ان تمام لوگوں کو بھی 'جنہوں نے میری نماز جنازہ پڑھی بخش دیا ہے اور میری نماز جنازہ پڑھنے والوں میں سے تو بھی ایک شخص ہے۔ چور کہتا ہے کہ میں نے اسے چھوڑ دیا اور دوبارہ اس پرمٹی ڈال دی ،اس کے بعد اس نے تو بہی اور تو بہ پر قائم رہا۔

#### (۱۱۲) ذوالنون مصری کی کرامت:

ابوالحن المعیل بن عمرو بن کامل نے فرمایا کہ ابومحمد نعمان بن موی جیری جیرہ میں فرماتے تھے کہ دو دشن لڑ پڑے ،

ایک سرکاری آ دمی تھا اور دوسرا عام رعایا میں ہے ، عامی نے حملہ کر کے سرکاری آ دمی کا اگلا دانت تو ڑ دیا ، سپاہی اس آ دمی

سے چیٹ گیا اور کہا کہ اب تو حاکم کے پاس ہی اس کا فیصلہ ہوگا ، راستہ میں ذوالنون کے پاس سے ان کا گذر ہوا 'لوگوں نے کہا : شخ کے پاس سے ہولو۔ چنا نچہ وہ ان کے پاس گئے اور قصہ سنایا ، آپ نے وہ دانت لیا اور اپنالب لگایا اور منہ میں جس جگہ کا وہ دانت تھا ، وہاں رکھ دیا ، اس نے اپنے ہوٹ ہلائے 'تو دانت نے اپنی جگہ کیا گی ، وہ آ دمی اپنے دانتوں کو تلاش کرتا رہ گیا۔ گراسے سب کے سب کیساں دکھائی دیئے۔

# (۱۱۷) ایک شخص کی کرامت:

ابوسرہ الختی سے مروی ہے کہ ایک شخص یمن سے چلا ،ابھی راستہ میں ہی تھا کہ اس کا گدھا مرگیا ، پھراس نے وضوکر کے دورکعت نماز ادا کی ، کہنے لگا : اللی ! میں تیری خوشنودی حاصل کرنے کے لیے جہاد کرنے آیا تھا اور میں گواہی دیتا ہوں کہ تو مردوں کو زندہ کرے گا اور مردوں کو قبروں سے اٹھائے گا ،آج مجھ پر کسی کا احسان نہ رہنے دے میں تجھ سے بید درخواست کرتا ہوں کہ تو میرے گدھے کوزندہ کروے ،گدھاری وقت کان جھاڑتا ہوا اٹھ کھڑا ہوا۔

### (۱۱۸) ابو بکرهمذانی کی کرامت:

ابوبکرالنابلسی سے مروی ہے کہ ابوبکر همذانی فرماتے تھے کہ میں گی دن تک جاز کے جنگل میں رہا ،ان دنوں میں نے کچھ نہ کھایا ، پھر جھے گرم پھلیوں اور باب طاق کی روٹی کی خواہش ہوئی ، پھر میں نے کہا میں تو جنگل میں ہوں اور میر سے اور عراق کے درمیان بڑی مسافت ہے ، البذا مجھے یہ چیزیں کسے میسر آ سکتی ہیں ؟ ابھی میں خیال ہی کر رہا تھا کہ دور سے ایک بدوی پکار رہا تھا ۔ گوم پھلیاں اور روٹی امیں نے اس کی طرف ہاتھ بڑھایا اور کہا : کیا تمہار سے پاس گرم پھلیاں اور روٹی ہے؟ اس نے جواب دیا : ہاں اور اس نے ایک جا در جواس کے اور چھی کھولی اور روٹی اور پھلیاں نکالیں اور کہا : کھاؤ اور میں نے کھا کیں ، اس نے پھر کہا : کھاؤ اور میں نے کھا لیں ، جب اس نے چوتی مرتبہ کہا ، تو میں نے کہا : تمر ہوں اور میں نے کہا : تمر ہوں نور میں نے کہا : تمر ہوں اور میں نے کہا : تمر ہوں اور میں نے کہا : تمر ہوں اور میں نے کہا : تمر ہوں نور میں نے کہا : تمر ہوں اور میں نے کہا نہوں نے کہا نہیں دیکھا۔

#### (۱۱۹) ابوجعفر حداد کی کرامت:

ابوجعفر حداد سے مروی ہے کہ میں تعلیم آیا ، جب بید ویران ہو چکا تھا اور سات دنوں سے میں نے پھینیں کھایا تھا ،
پھر قبہ میں داخل ہوا کچھ خراسانی لوگ آئے اور چونکہ تھے ہوئے تھے ،اس لئے قبہ کے دروازہ پر ہی لیٹ گئے۔ ایک بدوی جانور پرسوار ہوکر آیا اور اس نے ان کے سامنے مجوری ڈال دیں ،انہوں نے کھانا شروع کیا ،انہوں نے نہ مجھے پچھ کہا اور نہ ہی بددی نے مجھے دیکھا ،ایک تھٹے کے بعد وہی بدوی پھر آیا اور کہا کیا تہار کے ساتھ کوئی اور بھی ہے؟ انہوں نے کہا ہاں قبہ کے اندرایک شخص ہے ، چنا نچہ بدوی اندر آیا اور کہا: تو کیسا انسان ہے؟ تو بولا کیوں نہیں ؟ میں جب یہاں سے چلا گیا 'تو ایک شخص نے مجھے داستہ میں روکا اور کہا: تو ایک شخص کو چھوڑ آیا 'جے تو نے کھانے کو کھوریں نہیں دیں ،اب میرا آگے جانا بھی ممکن نہ تھا اور راستہ بھی لمبا تھا ، کیونکہ میں کی میلوں سے لوٹ کر آیا ہوں ، یہ کہہ کر اس نے میرے سامنے بہت سی کھوریں ڈال دیں اور چلا گیا ، میں نے ان لوگوں کو بلایا اور ہم سب نے کھوریں کھا کیں۔

#### (۱۲۰) احمد بن عطاء کی کرامت:

احربن عطاء سے مروی ہے کہ مکہ کے راستہ میں ایک اونٹ نے مجھ سے کلام کیا۔ میں نے پچھاونٹ ویکھے جن کے اور پخمل پڑے تھے اور انہوں نے اپنی گردنیں رات میں لمبی کرر کھی تھیں ،اس پر میں نے کہا: پاک ہے وہ خدا جوان سے اس بوجھ کوا تارتا ہے جوان پر ہے۔ اس پر ایک اونٹ نے میری طرف مؤکر دیکھا اور کہا: کہو جل الله یعنی اللہ بہت بزرگ ہے میں نے کہا: جل الله۔

### (۱۲۱) ابوزرعه جنبی کی کرامت:

ابوزرع جنبی سے مروی ہے کہ ایک عورت نے مجھ سے فریب کیا اور کہا کہ گھر میں آ کر ذرا مریض کی خبر لے لیں۔ اندرآ کراس نے دروازے بند کر دیئے ، مگر میں نے گھر میں کسی کو ند دیکھا ، میں بات کو بھانپ گیا اور کہا: خدایا!اس عورت کو کالا کر دے۔ وہ کالی ہوگئ اور حیران رہ گئی ،للذا اس نے دروازہ کھول دیا اور میں نے پھر کہا: خدایا!اس کی پہلی حالت کر دے، چنا نچہ وہ ویسی ہوگئی۔

### (۱۲۱)معروف کرخی کی کرامت:

خلیل صیاد سے مروی ہے کہ میرا بیٹا محمد گم ہو گیا اور ہمیں اس کا بہت سخت غم ہوا، چنا نچہ میں معروف کرخی کے پاس گیا اور عرض کیا: اے ابومحفوظ! میرا بیٹا گم ہو گیا ہے اور اس کی ماں کو اس کا بہت غم ہے۔ آپ نے فر مایا: کیا چاہتے ہو؟ میں نے عرض کی: دعا کیجئے کہ اللہ اسے واپس لے آئے ، انہوں نے دعا کی:

اللهم ان السماء سماؤك والأرض ارضك وما بينهمالك ائت بمحمد

خدایا! آسان اورزمین دونوں تمہارے ہیں اور جو پچھان دونوں کے درمیان ہے وہ بھی تیرا ہے محمد کو لے آ۔

ظیل کہتے ہیں کہ میں باب الشام پہنچا' تو بیٹا وہاں کھڑا تھا ، میں نے اس کا نام لے کر پکارا تو اس نے کہا: ہاں اباجی! میں ابھی انبار میں تھا۔

استاد سے مروی ہے کہ کرامات کے متعلق حکایات بے شار میں ،اگر ہم اور حکایات بیان کریں ، تو ہم اپنے مقصود سے باہرنکل جائیں گے ، جتنی حکایات ذکر کر دیں 'کافی میں۔





# اولیاءاللہ کےخواب

فرمان الہی ہے:

﴿ لَهُمُ الْبُشُراي فِي الْحَيْوةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْاحِرَةِ ﴾ (يونس: ٦٤)

'' دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں بھی ان لوگوں کے لیے بشارت ہے۔''

مروی ہے کہ اس آیت میں بشری سے مراداچھی خواب ہے جھے آ دی ویکھتا ہے یا اسے دکھائی جاتی ہے۔

ابوصالح حضرت ابوالدرداءرض الله عنه ہے روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول الله طاقی اس آیت کے متعلق دریافت کیا' تو آپ نے فرمایا:

تم سے پہلے کسی نے مجھ سے میسوال نہیں کیا اور پھر فرمایا کہ بشری سے مراد نیک خواب ہے 'جے آ دمی دیکھے' یا اسے دکھائی جائے۔(احمد: ۲۷۵٦)

ابوسلمدابوقاده بروايت كرت بي كدرسول الله مَنْ التَّرِيَّ الله مَنْ التَّرِيِّ الله مَنْ التَّرِيِّ ا

نیک خواب الله کی طرف سے ہوتی ہے اور بری خواب شیطان کی طرف سے ، جبتم میں سے کو کی شخص بری خواب دی کھے تو اے چا کے گئے۔ رکھے تو اسے حراب اسے ضرر نہیں پہنچا سکے گ ۔ رکھے تو اسے حراب اسے ضرر نہیں پہنچا سکے گ ۔

(بخاری:۱۹۸٤،مسلم:۲۲۶۱)

ابوعبداللد بن مسعود و الني فرمات بين روايت كرت موئ رسول الله مَنَا لَيْهِ السَّالَ اللهُ مَنَا لَيْهُ اللهُ م جس نے مجھے خواب ميں ديكھا 'اس نے مجھے ہى ديكھا ہے كه شيطان ميرى صورت اختيار نہيں كرسكتا۔

(مسلم: ۲۲۲۶) ابن ماحه: ۲۹۰۲)

حدیث کے معنی میہ ہیں کہ بیالک مچی خواب ہے اور اس کی تاویل بھی تیج ہے اور یہ کہ خواب بھی ایک قتم کی کرامت ہوتی ہے۔

#### خواب کی حقیقت:

خواب کی حقیقت ہے ہے کہ بیدہ خیالات ہوتے ہیں 'جودل پر وارد ہوتے ہیں اور حالات ہوتے ہیں 'جن کا تصور ہم میں اس وقت آتا ہے ، جب نیندتمام شعور پر غالب نہ آچکی ہو، چنا نچہ بیدار ہونے پر انسان بیہ خیال کرتا ہے کہ بیا یک حقیقی خواب تھا۔ حالانکہ بیصرف تصور اور خیالات ہوئے ہیں 'جودلوں میں قرار پا جاتے ہیں اور جب ظاہری احساس زائل ہوجاتا ہے 'تو بیداوھام ان امور سے جوحواس خمسہ کے ذریعہ سے یا بدیمی طور پر معلوم ہوتے ہیں ، جدا ہو جاتے ہیں اور بیہ حالت خواب دیکھنے والے کے لیے قوی ہو جاتی ہے اور بیدار ہونے پر بیہ حالات 'جن کا تصور وہ ان حالات کے مقابلہ میں کرتا ہے' خواب دیکھنے والے کے لیے قوی ہو جاتی ہے اور بیدار ہونے پر بیہ حالات 'جن کا تصور وہ ان حالات کے مقابلہ میں کرتا ہے' جن کا مشاہدہ کے ذریعہ سے اسے احساس ہوتا ہے'یا وہ امور جواسے بدیمی طور پر معلوم ہوتے ہیں۔

ان کی مثال ایسی ہے، جیسے کوئی سخت تاریکی کے وقت چراغ کی روشنی حاصل کر رہا ہو' مگر جب سورج نکل آئے' تو وہ چراغ کی روشنی سے مقابلہ میں مدھم پڑ جاتی ہے۔ لہذا نیند کی حالت کی مثال اس شخص کی ہے' جس کے لیے دن کافی چڑھ چکا ہو،اس لیے کہ بیدار انسان امور کو یاد کر لیتا ہے، جواسے نیند کی حالت میں دکھائی دیتے ہیں۔

# خواب کی قشمیں:

مزید برآں یہ باتیں اور بیخیالات جونیند کی حالت میں انسان کے دل پر وارد ہوتے ہیں ، کبھی تو شیطان کی طرف سے ہوتے ہیں اور کبھی اللہ اپنی ہوتی ہیں ، کبھی فرشتہ کی طرف سے خیالات پیدا ہوجاتے ہیں اور کبھی اللہ اپنی طرف سے خیالات پیدا ہوجاتے ہیں اور کبھی اللہ اپنی طرف سے ان حالات کواس کے دل میں پیدا کر کے پچھا مورکی معرفت عطا کر دیتا ہے ، چنانچہ حدیث میں ہے:

((اصدقكم رؤيا كم اصدقكم حديثا)) (مسلم:٢٢٦٣)

تم میں سےسب سے سچی خواب اس شخص کی ہوگی ، جوتم میں سے زیادہ سچ بو لنے والا ہوگا۔

### نیند کی قشمیں:

يا در كھونىند كى كئى قىتمىس بىن:

① غفلت کی نیند ② عادت کی نیند

اور بیا دت کی نیند ناپند کی جاتی ہے ، بلکہ یہ ندموم مجھی جاتی ہے ،اس لئے کہ بیموت کی بہن ہے۔ ایک حدیث میں مروی ہے:

((النوم اخو الموت))(بيهقي: ٤٧٤٥)

نیند موت کی بہن ہے۔ اور فرمان عز وجل ہے

﴿ وَهُوَ الَّذِي يَتَوَّفَا كُمْ بِاللَّيْلِ وَيَعْلَمُ مَاجَرَحْتُمْ بِالنَّهَارِ ﴾ (الانعام: ١٠)

خداوہ ہے جورات کے وقت تمہاری روحوں کو بیش کرلیتا ہے اور جو پچھتم دن کو کرتے ہوا ہے جانتا ہے۔

· نیز فرمان عز وجل ہے: ﴿ اَللَّهُ يَتَوَفَّى الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا ﴾ (الزمر:٢٤)

الله نفوں کوقیض کر لیتا ہے' موت کے وقت نیز ان نفوں کو جومری نہیں ہوتیں' بلکہ نیند میں ہوتی ہیں۔

کہتے ہیں کہ اگر نیند میں بھلائی ہوئی ہوتی تو پیہ جنت میں بھی ہوتی ۔

مروی ہے کہ جب اللہ نے جنت میں حضرت آ دم پر نیند ڈال دی تو ان میں سے حوا کو نکالا اور ہرفتم کی مصیبت جو ان برآئی واکے آنے ہے آئی۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جب ابراہیم علیا نے اپنے بیٹے اسلعیل سے کہا:

﴿ يَا بُنِّيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ آنِّي أَذْبَكُكَ ﴾ (الصافات: ١٠٢)

بیٹا! میں نے خواب و یکھا ہے کہ میں تہمیں ذیح کررہا ہوں

تو انہوں نے فرمایا ابا جان ابیاس مخض کی سزا ہے 'جواینے محبوب سے غافل ہو کرسو جائے ،اگر آپ نہ سوتے تو آپ کوذنج کرنے کا حکم بھی نہ دیا جاتا۔

مروی ہے کہ اللہ نے داؤد ملیا کی طرف وحی کی کہ جو تحض میری محبت کا دعویٰ کرتا ہے ، مجموٹا ہے ، کیونکہ جب رات آتی ہے تو وہ مجھ سے غافل ہو کرسوجا تا ہے اور نیندعلم کی ضد ہے۔

یمی وجہ ہے کشبلی سے مروی ہے کہ ایک ہزارسال کے اندرایک باربھی او گھنارسوائی کا سبب ہے۔

شبلی نیز فر ماتے ہیں:اللہ نے مخلوق کو جھا تک کر دیکھا' تو فرمایا:جوسو گیا وہ غافل ہو گیا'وہ پردے میں آ گیا۔اس واقعہ کے بعد ثبلی آ تکھوں میں نمک کا سرمہ لگاتے تھے' تا کہ انہیں نیند نہ آئے ،اسی سلسلہ میں بیشعر پڑھا جا تا ہے:

عجبا للمحب كيف ينام كل نوم على المحب حرام

تعجب ہے کہ عاشق کیسے سوجا تا ہے ، عاشق پر ہرشم کی نیندحرام ہے۔

مروی ہے کہ مرید کا کھانا فاقہ کے وقت ہوتا ہے، نیندغلبہ کے وقت اور کلام ضرورت کے وقت یہ

مروی ہے کہ جب آ دم علیا اور کا ہ رب العزت میں سو گئے 'تو انہیں کہا گیا کہ بیروا ہیں' تا کہ تہمیں اس کے پاس جاکر

سکون حاصل ہو، بیاس شخص کی سزا ہے جو ہماری بارگاہ میں آ کرسو جائے۔

مردی ہے کہ اگر تو بارگاہ رب العزت میں حاضر ہے تو تو سونہیں ،اس لیے کہ یہاں سونا بے ادبی ہے اور اگر تو اس بارگاہ ے غائب ہے تو تو ال حسرت ہے ہے اور مصیبت والوں میں سے ہے اور جو محض مصیبت میں مبتلا ہواہے نینز نہیں آتی۔ اہل مجاہدہ کی نبیند:

اب رہے اہل مجاہدہ و ان کے لیے نینداللہ کی طرف سے صدقہ کے طور پر ہوتی ہے اور جب کوئی بندہ سو جائے و تو الله اس پر فخر کرتے ہیں اور فرماتے ہیں : میرے بندے کی طرف دیکھواس کی روح تو میرے پاس ہے اور اس کا جسم بھی میرے سامنے ہے۔

استاد سے مروی ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ اس کی روح مقام مناجات میں ہے اور اس کاجسم عبادت کی بساط پر۔ مروی ہے کہ جو شخص باوضو ہوتا ہے، اس کی روح کوعرش کا طواف کرنے کی اجازت دی جاتی ہے، نیز اس کی اجازت دی جاتی ہے کہ وہ اللہ کو تجدہ کرے ، اللہ کا ارشاد ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتًا ﴾ (النبأ: ٩)

ہم نے تمہاری نیند کوتمہارے آرام کا سبب بنایا۔

استاد ابوعلی دقاق ہے مروی ہے کہ ایک شخص نے ایک شخے کے پاس آ کرعرض کی کہ مجھے بہت نیند آتی ہے تو آپ نے فرمایا : جا! جا کر الله کاشکر ادا کر کہ اس نے تمہیں صحت دی ہے ، کیونکہ کئی ایک مریض اس بات کی خواہش کرتے ہیں کہ ان کی ایک بارآ نکھالگ جائے۔

مروی ہے کہ اہلیں کومعصیت کارا وی کی نیند ہے بڑھ کرکوئی چیز زیادہ سخت نظرنہیں آتی ،وہ یہی کہتار ہتا ہے کہ کب بیدار ہوگا؟ اوراٹھ کر خدا کی کب نافر مانی کرے گا؟

مردی ہے کہ معصیت کار کی بہترین حالت یہی ہے کہ وہ سو جائے ، کیونکہ اگر وہ وقت اس کے حق میں نہیں ہوگا ، تو اس کے خلاف بھی تونہیں ہوگا۔

استاد ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ شاہ کر مانی نے بیداری کی عادت ڈالی ،ایک باران پر نیند غالب آ گئ 'تو خواب میں انہوں نے حق سبحانہ کو دیکھا ،اس کے بعد وہ سونے کی کوشش کیا کرتے تھے ،کسی نے ان سے اس کے متعلق کہا ، تو فر مایا :

> رايت سرور قلبي في منامي فاحببت التنعس والمناما میں نے خواب میں اینے دل کا سرور دیکھا' تو مجھے نینداور اونکھ پیند آ گئی۔

مروی ہے کہ ایک شخص کے دوشاگر دیتے ان دونوں کا آپس میں اختلاف ہوگیا ، ایک نے کہا: نیند بہتر ہے ، اس لئے کہ اس حالت میں وہ اللہ کی کہ اس حالت میں وہ اللہ کی معرفت حاصل کرتا ہے ، وہ دونوں فیصلہ کے لیے اس شخ کے پاس آئے 'تو انہوں نے فر مایا کہ جس نے نیند کوفضیلت دی ہے معرفت حاصل کرتا ہے ، وہ دونوں فیصلہ کے لیے اس شخ کے پاس آئے 'تو انہوں نے فر مایا کہ جس نے نیند کوفضیلت دی ہے اس کے لیے موت زندگی موت ہے بہتر ہے اور جس نے بیداری کو نیند پرفضیلت دی ہے' اس کے لیے زندگی موت ہے بہتر ہے۔ مروی ہے کہ ایک آ دمی نے ایک لوغری خریدی۔ جب رات ہوئی تو اس نے اس سے کہا کہ بستر بچھا دو ۔ لوغری نے کہا: آتا! کیا آپ کا کوئی آتا ہے ؟ اس نے جواب دیا: ہاں! اس نے پھر کہا: کیا وہ سوتا ہے ؟ اس نے جواب دیا: نہیں ، لونڈی نے کہا: کیا وہ سوتا ہے ؟ اس نے جواب دیا: نہیں ، اونٹری نے کہا: کیا وہ سوتا ہے ؟ اس نے جواب دیا: نہیں ، اونٹری نے کہا: کیا تو سوتا ہے کاس نے تو سوجائے اور تیرا آتا نہ سویا ہو؟

مروی ہے کہ سعید بن جبیر کی ایک چھوٹی سی لڑکی تھی ،اس نے باپ سے کہا کہ آپ کیوں نہیں سوتے ؟ تو انہوں نے فرمایا جہنم مجھے سونے نہیں دیتی۔

ُ مروی ہے کہ مالک بن دینار کی بیٹی نے ان سے کہا: آپ کیوں نہیں سوتے ؟ تو فر مایا: مجھے ڈر ہے کہ کہیں کوئی چھاپہ یہ مار دے۔

مروی ہے کہ جب رئیج بن خیثم فوت ہوئے 'تو ان کے پڑوی کی لڑکی نے اپنے باپ سے کہا کہ ابا جان جوستون ہمارے پڑوی کے گھر میں تھاوہ کہاں چلا گیا ؟ تو اس نے کہا: وہ تو ہماراا کیک نمسایہ تھا 'جورات بھرعبادت میں کھڑار ہتا۔ پکی کو بھی خیال ہوا کہ وہ ستون ہے ، کیونکہ وہ تو رات کے وقت ہی چھت پر چڑھا کرتی تھی اور اسے کھڑا دیکھتی تھی۔ نیند کے فضائل:

بعض سے مروی ہے کہ نیند میں چندخو بیال پائی جاتی ہیں 'جو بیداری میں نہیں پائی جاتیں ،ان میں سے ایک یہ ہے کہ نیند میں محمد مُنَا لِیُخِلْ صحابہ اور سلف صالحین کا دیدار ہوتا ہاور بیداری میں نہیں ہوتا ،ای طرح حق تعالیٰ جل شانہ کا دیدار بھی خواب میں ہوسکتا ہے اور بیدا کی بہت بڑی فضیلت ہے۔

### ابوبكرآ جرى كاخواب:

منقول ہے کہ ابو بکر آجری نے حق سجانہ کوخواب میں ویکھا تو حق سجانہ نے فرمایا: مانگ کیا مانگاہے؟ تو انہوں نے عرض کی کہ اللی !امت محمریة تا تیج میں عاصوں کو معاف کر دے!اللہ نے جواب دیا بیتو تمہاری درخواست کے بغیر میں کرنے والا ہوں ،کوئی اپنی حاجت مانگ!

#### كتانى كاخواب:

## محمانی کا ایک اورخواب:

کتانی سے یہ بھی مروی ہے کہ میں نے نبی مُثَاثِینِا کم وخواب میں دیکھا تو میں نے عرض کی نیا رسول اللّٰمثَاثِینِا اوعا سیجئے کہ اللّٰه تعالیٰ میرا دل مردہ نہ کرے، آپ مُثَاثِینِا نے فرمایا: ہرروز جالیس بارید دعا پڑھا کرو:

ياحيى يا قيوم لا اله الا انت الله تعالى تبهاراول زنده كردي كـــ

#### حسن بن على رضى الله عنه كا خواب:

حسن بن علی رضی اللہ عنہ نے عیسیٰ ابن مریم عیلیا "کوخواب میں دیکھا اور عرض کی کہ میں انگوٹھی بنوا تا جا ہتا ہوں' لہذوا اس پر کیانقش کندہ کرواؤں۔حضرت عیسیٰ علیٰا نے فر مایا :انگوٹھی پر بیحرف کندہ کراؤ

لا اله الا الله الملك الحق المبين اس لي كراتجيل كرافتاً مي الفاظ يمي بير ـ

#### ابويزيد كاخواب:

منقول ہے کہ ابویزید نے خواب میں اللہ تعالیٰ کو دیکھا تو عرض کی : خدایا! تمہاری طرف آنے کا کون ساراستہ ہے؟ تو اللہ جل سجانہ نے فرمایا ترک کر دونفس کواور چلے آؤ۔

#### احمر بن خضروبه كاخواب:

مروی ہے کہ احمد بن خصرویہ نے اپنے رب کوخواب میں دیکھا تو اللہ تعالی نے فرمایا: اے احمد! ہر شخص مجھ سے کوئی چیز طلب کرتا ہے 'گرابویزید مجھ سے مجھ ہی کوطلب کرتا ہے۔

# يجي بن سعيد قطان كاخواب:

انہی سے مروی ہے کہ میں نے اپنے رب کوخواب میں دیکھا تو میں نے عرض کی :یا الہی ! میں کب تک پکارتا رہوں گا اور تو میری دعا قبول نہیں کرے گا؟ اللہ نے جواب دیا: میں تمہاری آ واز سننا چاہتا ہوں۔

#### بشربن حارث كاخواب:

ان سے مروی ہے کہ میں نے حضرت امیر المومنین علی ابن ابی طالب کوخواب میں دیکھا'میں نے عرض کی: یا امیر المومنین! مجھے کوئی نصیحت فر مایئے! انہوں نے فر مایا: مالداروں کا ثواب کی خاطر فقیروں کی طرف جھکنا کیا ہی عمدہ ہے! گراس سے اچھی بات ہیہ ہے کہ فقیر اللہ پر بھروسہ کرتے ہوئے مالداروں پر اکڑے۔ میں نے عرض کی : امیرالمومنین!اور فرما پیئے ،تو فرمایا: تو مردہ تھا ، پھرزندہ ہوگیا اور تھوڑے عرصہ کے بعد مردہ ہو جائے گا ، دنیائے فانی میں گھر کا قائم رہنا ناممکن ہے،لہذا دار بقاء میں اپنا گھر بنا۔

## سفیان توری کا خواب:

مروی ہے کہ کسی نے سفیان توری کوخواب میں دیکھا تو پوچھا: اللہ نے آپ سے کیا معاملہ کیا؟ فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مجھ پر رحم کیا، پھر سوال کیا کہ عبداللہ بن مبارک کا کیا حال ہے؟ جواب دیا: وہ ان لوگوں میں سے ہیں 'جو بارگاہ رب العزت میں روز اندوبار جاتے ہیں۔

# ابوسهل صعلو کی کی خواب:

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ استاد ابو سہل صعلوکی نے ابو ہمل زجاجی کوخواب میں دیکھا' ابو ہمل زجاجی وعید ابدی کے قائل تھے، صعلوکی نے زجاجی سے بوچھا کہ اللہ نے مسے کیا کہا؟ تو زجاجی نے کہا کہ یہاں تو معاملہ ہمارے گمان کے مقابلہ میں بہت آسان نکلا۔

# حسن بن عاصم شيباني كي خواب

کی نے حسن بن عاصم شیبانی کوخواب میں دیکھا تو پوچھا کہ اللہ تعالی نے تم سے کیا کہا؟ فرمایا: ازکریمال بھی ناید جزکرم کریم سے سوائے کرم کے اور کیا ہوسکتا ہے؟ کسی صوفی کی خواب:

سی صوفی نے سی صوفی کوخواب میں دیکھااوراس کا حال پوچھا تو کہا کہ انہوں نے ہم سے محاسبہ کرنے میں خوب چھان بین کی ،گرپھراحسان کر کے آزاد کر دیا۔

# حبيب مجمى خواب مين:

کسی نے حبیب عجی کوخواب میں دیکھا اور کہا: کیا تو حبیب عجمی ہے؟ تو حبیب نے جواب دیا: اب یہ بات نہیں رہی میری عجمیت جاتی رہی اور اللہ کی نعمت باتی رہ گئی۔

### حسن بقری کا خواب:

مروی ہے کہ حسن بھری ایک مسجد میں مغرب کی نماز پڑھنے گئے ،وہاں دیکھا کہ حبیب مجمی امامت کررہے ہیں ،للذا انہوں نے ان کے پیچھے اس لیے نماز ادانہ کی کہ وہ عجمی ہونے کی وجہ ہے کہیں اعراب غلط نہ پڑھ دیں ،ای رات انہوں نے خواب میں کسی کوسنا کہ انہیں کہہ رہا ہے ۔ تو نے اس کے پیچھے نماز کیوں نہیں پڑھی؟ اگر اس کے پیچھے نماز پڑھ لیتا' تو اللہ تعالیٰ تمہارے گذشتہ گناہ معاف کر دیتا۔

#### ما لك بن انس خواب ميں:

مروی ہے کہ کسی نے مالک بن انس کوخواب میں دیکھاتو بوچھا اللہ تعالی نے آپ سے کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا:اللہ تعالی نے آپ سے کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا:اللہ تعالی نے مجھے اس ایک کلمہ کی بدولت بخش دیا، جوعثان بن عفان رضی اللہ عنہ جنازہ دیکھے کر پڑھا کرتے تھے وہ کلمات یہ ہیں:
سبحان الحی الذی لا یموت۔

# حسن بھری کے متعلق کسی کی خواب:

جس رات حسن بھری کی وفات ہوئی تو کسی شخص نے خواب میں دیکھا کہ جیسے آسان کے دروازے کھول دیے گئے ہیں اور کوئی شخص پکار کی اور اللہ اس پر راضی ہے۔ ہیں اور کوئی شخص پکار پکار کریہ کہدرہا ہے کہ حسن بھری بارگاہ رب العزت میں پہنچا ہے اور اللہ اس پر راضی ہے۔ ابو بکر بن اشکیب کی خواب:

مروی ہے کہ ابو بکر بن اشکیب فر ماتے تھے کہ میں نے استاد سہل صعلو کی کوخواب میں اچھی حالت میں دیکھا 'تو پوچیا: استادیہ حالت کیسے حاصل کی؟ انہوں نے جواب دیا: اپنے رب پرحسن ظن رکھنے کی وجہ ہے۔

#### جاحظ خواب میں:

مروی ہے کہ کسی نے جاحظ کوخواب میں دیکھا اور پوچھا کہ اللہ نے تم سے کیا برتاؤ کیا؟ تو انہوں نے جواب دیا: اپنے ہاتھ سے صرف وہی باتیں لکھو'جن کولکھ کرقیامت کے دن تمہیں خوثی ہو۔

#### جنید کی خواب:

مروی ہے کہ جنید نے اہلیس کوخواب میں نگا دیکھا' تو پوچھا کہ تجھے لوگوں سے شرم نہیں آتی ؟ اہلیس نے جواب دیا: یہ لوگ لوگ نہیں ہیں، لوگ در حقیقت تو وہ ہیں' جوم بحد شونیزیہ میں ہیں، انہوں نے میراجسم لاغر کر دیا ہے اور جگر جلا دیا ہے۔ جنید فرماتے ہیں کہ جب میں بیدار ہوا تو مبحد شونیزیہ میں گیا اور وہاں پچھ لوگوں کو دیکھا کہ فکر وغور میں اپنے سروں کو اپنے گھٹوں پررکھے ہوئے ہیں۔ انہوں نے مجھے دکھے کرفوراً کہا: شیطان خبیث کی باتوں سے دھوکا نہ کھانا۔

#### نفرآ باذى خواب مين:

نفر آباذی کی وفات کے بعد کسی نے انہیں مکہ میں خواب میں ویکھا اور پوچھا کہ اللہ تعالی نے تم سے کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا: مجھے شریفوں کی طرح عمّاب کیا گیا'اس کے بعد مجھے یکار کر کہا گیا: اے ابوالقاسم! کیا اتصال کے بعد جدائی چاہتے ہو؟ میں نے عرض کیا: اے ذوالجلال! نہیں، چنانچہ ابھی مجھے لحد میں نہیں رکھا گیا تھا کہ میں خدائے واحدے جاملا۔ ذوالنون مصری خواب میں:

ذوالنون مصری کوکی نے خواب میں دیکھا اور پوچھا کہ اللہ نے تم سے کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا کہ میں دنیا میں تین حاجتیں مانگا کرتا تھا،اللہ نے کچھتو جمجے عطا کر دیں اور جمجے امید ہے کہ باتی عطا کر دے گا' میں اس سے درخواست کیا کرتا تھا' جمجے ان دیں اشیاء میں سے جورضوان کے ہاتھ میں ہیں ،ایک عطا کرے ، نیز یہ کہ بذات خود د بے اور یہ کہ وہ جمجے اس عذاب کے مقابلے میں جو مالک (داروغہ جہنم) کے ہاتھ میں ہے ، دس گنا عذاب و بے ، نیز یہ کہ عذاب بھی بذات خود د بے ، تیں گنا عذاب و بے ، نیز یہ کہ عذاب بھی بذات خود د بے تیسرے یہ کہ وہ جمجے بینے صوصیت عطا کرے کہ میں اس کا ذکر ابدی زبان سے کروں۔

شد خود میں معرف میں میں میں میں میں میں اس کا ذکر ابدی زبان سے کروں۔

### شبلی خواب میں :

مروی ہے کہ بلی کے مرنے کے بعد کسی نے ان کوخواب میں دیکھا اور پوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ہے کیا معاملہ کیا؟ جواب دیا کہ اللہ تعالیٰ نے میری دعا پر مجھ ہے کسی دلیل کا مطالبہ نہیں کیا، ہاں البتہ ایک دن میں نے کہا تھا: جنت کے نقصان اور دوزخ میں داخل ہوئے سے بڑھ کر کوئی اور خسارہ نہیں ہوسکتا۔ اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے مجھ سے فر مایا: میری ملاقات کے خسارے سے بڑھ کرکون ساخسارہ ہوسکتا ہے۔

## حبنيدخواب مين

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جریری نے جنید کوخواب میں دیکھا اور پوچھا: اے ابوالقاسم! کیا حال ہے؟ جواب دیا وہ ہمارے اشارات اور عبادات سب ملیامیٹ ہو گئے۔ ہمیں تو صرف تسبیحات نے قائدہ پنچایا، جوہم مسمح کے وقت کہا کرتے تھے۔

# نباجی کی خواب

نباجی سے مروی ہے کہ ایک دن مجھے ایک چیز کی خواہش ہوئی ،اس کے بعد رات کوخواب میں دیکھا کہ ایک شخص کہہ رہا ہے: کیا آزاد مرید کے لیے سے بات اچھی معلوم ہوتی ہے کہ وہ غلاموں کے سامنے اپنے آپ کو ذلیل کرے ،جب کہ اپنے مولا سے جووہ چاہتا ہے لیتا ہے۔

# ابن جلاء اور آنخضرت مَنْ الله مِلْ كرف مع ضيافت:

این جلاء سے مروی ہے کہ جب میں مدید پنجا 'تو مجھے خت بھوک لگ ری تھی ، چنانچہ میں قبر شریف کی طرف بر ها اور عرض کیا: یا رسول الله تَا اَلَيْتُ اِللّٰ مِن تو آپ کا مہمان ہوں ، یہ کہنے کے بعد مجھے نیند آگئی ،خواب میں ویکھا کہ رسول الله تَا اُلَيْتُ اِ

مجھے ایک روٹی عطا کررہے ہیں، چنانچہ ابھی آ دھی روٹی کھائی تھی کہ میں بیدار ہو گیا اور آ دھی روٹی میرے ہاتھ میں تھی۔ ایک صوفی سے مروی ہے کہ میں نے حضور مُلَّاتِیْمُ کوخواب میں دیکھا کہ آپ مُلَّاتِیْمُ فرما رہے ہیں کہ ابن عون کی زیارت کیا کرو، کیونکہ اسے اللہ اور اس کے رسول (مُلَّاتِیْمُ) سے محبت ہے۔

#### عتبة الغلام كاخواب:

مروی ہے کہ عتبۃ الغلام نے خواب میں ایک حور کواچھی صورت میں دیکھا' تو اس نے عتبہ سے کہا کہ میں تم پر عاشق ہوں ، دیکھنا کوئی ایساعمل نہ کر بیٹھنا' جوتمہار ہے اور میر ہے درمیان حائل ہو جائے ، یہن کرعتبہ نے کہا کہ میں نے دنیا کوالی تین طلاقیں دے دیں' جن میں رجوع نہ ہوسکے' تا آ نکہ میں تہمیں ملوں۔

## ُ ايك شخ كالطيفه:

میں نے منصور مغربی سے سنا کہ انہوں نے شام کے علاقہ میں ایک بہت بڑے شخ کو دیکھا 'جن پر اکثر انقباض طاری رہتا 'مجھےلوگوں نے بتایا کہ اگر آپ یہ چاہتے ہیں کہ یہ آپ سے کھل کر با تیں کریں ' تو آپ پہلے سلام کریں ، پھر کہیں کہ خدا آپ کوحور میں عطا کرے ، وہ اس دعا ہے آپ سے بہت خوش ہوں گے ، میں نے جو اس کا سبب پوچھا ' تو لوگوں نے بتایا کہ انہوں نے خواب میں کی حور کو دیکھا ہے ، جس کا اثر ان کے دل پر باقی رہ گیا ہے ، چنا نچہ میں گیا اور عاضر ہو کر پہلے سلام کیا اور پھر کہا کہ خدا آپ کوحور میں عطا کرے ، یہ من کرشنخ مجھ سے کھل گئے۔

## ابوب سختیانی اور ایک جنازه

مروی ہے کہ ایوب بختیانی نے ایک معصیت کار کا جنازہ جاتے دیکھا' تو وہ ڈیوڑھی میں گھس گئے' تا کہ انہیں اس مخض کا نماز جنازہ نہ پڑھنا پڑھے۔ اس کے بعد کسی نے اس میت کوخواب میں دیکھا اور پوچھا کہ اللہ نے تم سے کیا برتاؤ کیا؟ میت نے جواب دیا کہ مجھے اللہ تعالی نے معاف کر دیا ہے اور مجھے کہا کہ ایوب ختیانی سے کہنا:

﴿ قُلُ لَّوْ أَنْتُمْ تَمُلِكُونَ خَزَائِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا لَّامْسَكُتُمْ خَشْيَةَ الْإِنْفَاقِ ﴾ (الاسراء: ١٠٠)

آپ فرما دیجئے کداگرتم لوگ میرے رب کی رحمت کے خزانوں کے مالک ہوتے 'تو انہیں اس ڈرے کہ کہیں خرج

نہ ہوجائیں ،اپنے پاس رو کے رکھتے۔ کر شخفی پر ف

# كسى شخص كاخواب:

مروی ہے کہ جس رات مالک بن دینار فوت ہوئے ،ای رات کی نے خواب میں دیکھا کہ جیسے آسانوں کے دروازے کھول دیئے گئے ہیں اورکوئی کہدر ہاہے کہ مالک بن دینار نے جنت میں سکونت اختیار کرلی۔

## داؤد طائی کی وفات برکسی کا خواب:

صوفیاء میں سے ایک سے مروی ہے کہ جس رات داؤد طائی کی وفات ہوئی ہے ،اس رات میں نے نور دیکھا اور دیکھا کہ پچھفر شتے او پر کو جارہے ہیں اور پچھ نیچے کو آ رہے ہیں ، میں نے کہا یہ کون تی رات ہے؟ فرشتوں نے جواب دیا: کہ بیرات وہ ہے جس میں داؤد طائی کی وفات ہوئی اوران کی آ مدیر جنت کو آ راستہ کیا جارہا ہے۔

استاد ابوالقاسم قشیری فرماتے ہیں کہ میں نے استاد ابوعلی دقاق کوخواب میں دیکھا 'تو پوچھا کہ اللہ نے آپ سے کیا معاملہ کیا؟ فرمایا کہ یہاں مغفرت کوئی بڑی بات نہیں ، جولوگ یہاں پر ہیں'ان میں سب سے کم مرتبہ کا فلاں شخص ہے' جے ایسے ایسے انعامات دیئے گئے ہیں'خواب میں ہی مجھے خیال آیا کہ جس شخص کا انہوں نے ذکر کیا ہے اس نے تو ایک شخص کو ناحق قبل کیا تھا۔

## کرزین وبره کی وفات پرکسی کا خواب:

مروی ہے کہ جب کرز بن وہرہ کی وفات ہوئی تو کسی نے خواب میں دیکھا جیسے لوگ قبروں سے نکل آئے ہیں اور انہوں نے نئے اور سفید کپڑے پہن رکھے ہیں ،کسی سے پوچھا کہ کیا بات ہے؟ جواب ملا :گرز کی آ مد کی وجہ سے اہل قبور کو نئے کپڑے پہنائے گئے ہیں۔

### يوسف بن حسين خواب مين:

کی نے یوسف بن حسین کوخواب میں دیکھا اور پوچھا: خدانے تم سے کیا معاملہ کیا؟ جواب دیا جمھے معاف کر دیا، پھر پوچھا: کس وجہ سے معاف کر دیا؟ جواب دیا: اس لئے کہ میں نے بھی جدو ہزل میں آمیزش نہیں کی۔ عبداللّٰد زراد کا خواب:

عبدالله زراد کوخواب میں دیکھا گیا اور پوچھا گیا کہ اللہ نے آپ ہے کیا معاملہ کیا؟ جواب دیا پہلے تو جھے تفہرالیا،
پھر میرا ہروہ گناہ بخش دیا 'جس کا میں نے دنیا میں اقرار کرلیا تھا ، سوائے ایک کے جس کے اقرار ہے میں شرما گیا تھا ، چنا نچہ
اللہ نے جھے پینے میں تھہرائے رکھا ، یہاں تک کہ میر ہے چہرے کا گوشت گرگیا ، کسی نے سوال کیا کہ بیہ گناہ کون ساتھا؟
جواب دیا :ایک دن میں نے ایک خوبصورت انسان کی طرف نگاہ کی تھی 'جسکے ذکر کرنے سے جھے شرم آئی۔
ابوسعید شحام کا خواب:

ابوسعید شحام ہے مروی ہے کہ میں نے شخ امام ابوالطیب سہل صعلو کی کوخواب میں دیکھا اور کہا: اے شخ ! فرمایا: شخ کوچھوڑ و، میل نے بھر کہا: وہ احوال جن کا میں نے مشاہدہ کیا ہے ،ان کا کیا ہوا؟ جواب دیا: انہوں نے پچھے فائدہ نہیں دیا، میں نے پھر پوچھا: اللہ تعالیٰ نے آپ سے کیا معاملہ کیا؟ فرمایا: اللہ تعالیٰ نے مجھے ان مسائل کی وجہ سے معاف کر دیا' جو پوڑھی عورتیں آ کر مجھ سے پوچھا کرتی تھیں۔

### ابوبكررشيدي كاخواب

ابوبکررشیدی فقیہ سے مروی ہے کہ انہوں نے محمد طوی معلم کوخواب میں دیکھا'تو انہوں نے مجھے فر مایا کہ ابوسعید! صفار مؤدب سے کہدو، اشعار:

وكنا على ان لانحول عن الهوى فقد وحياة الحب حلتم وما حلنا تشاغلتلم عنا بصحبة غيرنا واظهرتم الهجران ما هكذا كنا لعل الذي يقضى الامور بعلمه سيجمعنا بعد الممات كما كنا

ہمارا معاہدہ تو یہ تھا کہ ہم عشق سے نہ پھر جائیں گے 'مجت کی زندگی کی قتم! آپ تو اس سے پھر گئے ،مگر ہم نہیں پھرے ،شاید کہ اللہ تعالیٰ جس کے علم سے تمام امور کا فیصلہ ہوتا ہے 'مرنے کے بعد ہمیں پہلے کی طرح پھر اکٹھا کر دے۔

رشیدی سے مروی ہے کہ میں بیدار ہوا اور ابوسعید صفار کو بیہ پیغام پہنچا دیا۔ انہوں نے فر مایا کہ ہر جمعہ کوان کی قبر کی زیارت کے لیے جایا کرتا تھا' مگر اس جمعہ کونہیں گیا۔

## صوفیاء میں ہے کسی کا خواب

صوفیاء میں سے کس سے حکایت ہے کہ انہوں نے رسول اللہ کا اللہ کا اللہ کا ایک کے انہوں کے ردفقراء کی ایک جماعت ہے وہ اس طرح سے کہ آس سے دوفر شتے اتر ہے، ایک کے ہاتھ میں طشت تھی اور دوسر ہے کہ ہتھ میں لوٹا ،اس نے طشت رسول اللہ کا کہ اس کے ہاتھوں پر پانی نہ و الو، کیونکہ بدان میں کے بعد طشت میر سے سامنے رکھی گئ تو ایک فرشتے نے دوسر سے ہا کہ اس کے ہاتھوں پر پانی نہ و الو، کیونکہ بدان میں سے نہیں ہے، اس پر میں نے عرض کی یارسول اللہ کا اللہ کی اللہ کی اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کے اس کی میں کے اس کی کے اس کے اس کے اس کی کے اس کے اس کی اس کی اس کی کی کے اس کی کے اس کے اس کی کے اس کے اس کی کے اس کے اس کے اس کی کے اس کے اس کے اس کی کو اللہ کی کے اس کے

الموء مع من احب انسان ان لوگول كے ساتھ ہوگا جن سے اسے مبت ہوگے۔

آ پِ مَنْ الْمُنْظِّمَ نِے فرمایا : کیوں نہیں ، میں نے عرض کیا کہ میں بھی آ پ سے اور ان فقراء سے محبت رکھتا ہوں'اس پر آ پِ مَنْ الْمُنْظِمُ نے فرمایا: اس کے ہاتھ پر بھی پانی ڈالو، کیونکہ بیا نہی میں سے ہے۔

صوفیاء میں ہے کسی کے متعلق حکایت کی ہے کہ وہ ہروقت عافیت عافیت کہا کرتا تھا، کسی نے اس سے پوچھا: اس دعا کا کیا مطلب ہے؟ تو اس نے بتایا کہ میں ابتداء میں بوجھا ٹھانے (حمال) کا کام کیا کرتا تھا،ایک دن میں نے کچھآٹٹا اٹھایا ہوا تھا، میں نے اسے آ رام لینے کی خاطر رکھ دیا اور میں کہا کرتا تھا کہ اے خدا! اگر تو ہرروز بغیر تھکان کے دورو ٹیاں دے دیا کرے تو میرے لیے کافی ہیں، اچا تک دیکھا تو دوخض آ پس میں جھڑر ہے ہیں، میں ان کے درمیان صلح کرانے کے لیے بڑھا کہ ان میں سے ایک نے میرے سر پرکوئی چیز ماری جو وہ دوسرے کو مارنا چاہتا تھا، اس سے میرا چرہ خون آ لود ہوگیا۔
علاقہ کے تھانیدار نے آ کر دونوں کو گرفتار کرلیا ، جب اس نے مجھے بھی خون میں تھڑا ہواد یکھا تو مجھے بھی اس خیال سے گرفتار کرلیا کہ لڑنے والوں میں شامل ہوں اور مجھے قید خانے میں ڈال دیا گیا اور ایک مدت تک و ہیں رہا، ہرروز مجھے دو روٹیاں مل جاتی تھیں ، ایک رات میں نے خواب میں کسی کہنے والے کو سنا: تو نے بغیر تھکان کے ہرروز دورو ٹیاں ما گی تھیں اور تو نے عافیت کہنا شروع کر دیا ، اس کے بعد کسی نے قید خانہ کا دروازہ کھی کھٹایا اور کہا : عرصال کہاں ہے؟ اور انہوں نے بچھے چھوڑ دیا۔

کتانی حکایت کرتے ہیں کہ ان کے پاس آ دمی تھا' جے آ نکھ میں تخت دردتھا، ہم نے اسے کہا کہ تو اس کا علاج کیوں نہیں کرتا؟ اس نے جواب دیا کہ میں پختہ ارادہ کر چکا ہوں کہ اس کا علاج نہ کروں گا، یہاں تک کہ بیخود بخو دٹھیک ہو جائے، وہ شخص کہتا ہے کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی مجھے کہدرہا ہے کہ اگر بیعزم اہل جہنم کے متعلق ہوتا' تو ہم انہیں جہنم سے نکال لیتے۔

#### عبنيد كاخواب:

جنید حکایت کرتے ہیں کہ انہوں نے ایک خواب دیکھا کہ میں لوگوں کو وعظ کررہا ہوں 'تو ایک فرشتہ آ کر کھڑا ہوا اور
پوچھا: وہ کون ساعمل ہے 'جواللہ کا قرب حاصل کرنے کے لیے قریب ترین ہو؟ میں نے کہا: وہ عمل جو پوشیدہ طور پر کیا گیا ہو'
گرمیزان میں پورا ہو۔ جنید کہتے ہیں کہ بیس کر فرشتہ یہ کہتا ہوا واپس چلا گیا کہ اللہ کو قتم! کہ بید کلام تو فتی یا فتہ کلام ہے۔
ایک آ دمی نے علاء بن زیاد کو کہا کہ میں نے خواب میں دیکھا ہے' تو اہل جنت میں سے ہے، اس نے کہا کہ ہوسکتا
ہے کہ شیطان کوئی بات چاہتا ہوا ور میں اس سے نے فکا ہوں ، لہذا اس نے ایک آ دمی بھیج دیا ہے کہ وہ اس کی (شیطان
کی) مدد کرے۔

## عطاء ملمي خواب مين:

مروی ہے کہ کسی نے عطاء سلمی کوخواب میں دیکھا اور انہیں کہا کہ آپ طویل الحزن تھے البذا اللہ نے آپ کے ساتھ کیا کیا؟ انہوں نے جواب دیا: اللہ کی قتم! اس نے اس کے نتیجہ کے طور پر مجھے ایک کمی راحت اور دائی خوثی دے دی ، پھر یو چھا کہ آپ کس درجہ میں ہیں؟ کہا:

﴿ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيْقِيْنَ ﴾ (النساء: ٦٩)

#### اوزاعی خواب میں:

مروی ہے کہ کسی نے اوزاعی کوخواب میں دیکھا 'تو انہوں نے فرمایا : میں نے یہاں علاء کے درجہ سے بلندتر کوئی درجہ نبیں دیکھا ،اس کے بعدمحزو نین کا درجہ آتا ہے۔

#### نباجی کا خواب:

نباجی ہے مروی ہے کہ مجھے خواب میں کہا گیا کہ جو شخص اپنے رزق کے معاملہ میں اپنے اللہ پر بھروسہ کرتا ہے ،اس کا خلق اور اچھا ہو جاتا ہے اور اس کانفس رزق خرج کرنے پر راضی ہوتا ہے اور نماز میں اس کے وساوس کم ہو جاتے ہیں۔ زبیدہ خواب میں:

مروی ہے کہ کسی نے زبیدہ کوخواب میں ویکھا'تو پوچھا اللہ نے تم سے کیا معاملہ کیا؟ اس نے جواب دیا : مجھے بخش دیا۔ پھر پوچھا؛ کیا اس لئے کہ تو نے مکہ کی طرف جانے والی سڑک پر بہت سارو پییٹرچ کیا ہے؟ اس نے کہا نہیں اسکا اجرتو کام کرنے والوں کوملا'لیکن مجھے میری نبیت کی وجہ سے معاف کردیا گیا۔

### سفيان توري خواب مين:

کسی نے سفیان توری کوخواب میں دیکھا'تو پوچھا کہاللہ نے تجھ سے کیا معاملہ کیا؟ فرمایا بیں نے پہلا قدم صراط پر رکھااور دوسرا جنت میں۔

## احمد بن ابي الحواري كا خواب:

احمد بن ابی الحواری سے مروی ہے کہ میں نے خواب میں ایک لاکی دیکھی کہ اس جیسی خوبصورت لوکی میں نے بھی نہ دیکھی تھی ،اسکا چہرہ نور سے چیک رہا تھا، میں نے اس سے کہا کہ تمہارا چہرہ کس قدرروش ہے؟ اس نے کہا کہ وہ رات تم کو یا د ہے 'جس رات تم روئے تھے؟ میں نے کہا بال ،اس نے کہا کہ تمہارے آنسو مجھے لاکر دیئے گئے 'تو میں نے انہیں اپنے چہرے پر لگایا'اس سے میرا چہرہ ایسا ہوگیا۔

## يزيدرقاشي كاخواب:

مروی ہے کہ یزیدرقاشی نے خواب میں نی تا گائی آکو دیکھا اور اس نے ان کو قرآن پڑھ کر سنایا 'آپ نے فرمایا : یہ تو قر اُت ہوئی ، آنسو کہاں ہیں؟

# SOUTH COME ON SOUTH COME THE ONLY

#### جنيد كاخواب

جنید سے مروی ہے کہ میں نے خواب میں دیکھا' گویا دوفر شتے آسان سے اتر بیں' تو ایک نے مجھ سے پوچھا: صدق کیا ہے؟ میں نے کہا عہد کو پورا کرنا ، دوسرے نے کہا: یہ چھ کہتا ہے، پھر دونوں او پر کو چڑھ گئے۔ بشر حافی خواب میں:

کسی نے بشر حافی کوخواب میں دیکھا'تو پوچھا کہ اللہ نے تم سے کیا برتاؤ کیا ؟ جواب دیا کہ مجھے بخش دیا اور فرمایا: اے بشر! کیاتمہیں مجھ سے شرم نہیں آتی کہ تو اس قدر مجھ سے ڈرتا تھا۔ میں ا

## ابوسلیمان دارانی خواب میں:

مروی ہے کہ کسی نے ابوسلیمان دارانی کوخواب میں دیکھا تو پوچھا کہ اللہ نے آپ سے کیا برتاؤ کیا؟ جواب دیا کہ بخش دیا کیکن مجھے کوئی چیز صوفیاء کے اشارات سے بڑھ کرنقصان دہ ٹابت نہیں ہوئی۔

## على بن موفق كاخواب.

علی بن موفق سے مروی ہے کہ ایک دن میں اپنے عیال اور اپنی مختاجی کے متعلق بہت فکر مند ہور ہاتھا' تو خواب میں ایک رقعہ دیکھا' جس میں لکھا ہوا تھا:

بسم الله الوحمن الوحيم اے ابن الموفق إكيا تجھے مختاجى كاخوف ہے؟ جب كه ميں تمہارارب ہوں ، پھر جب رات كے آخر ميں تاريكي كا وقت تھا'اس وقت ايك آدمی ايك تھلی لے كرمير نے پاس آيا۔ جس ميں پانچ نہزار دينار تھاور كہا: اے كمزورا يمان والے إيد لے۔

#### جنيد كاخواب:

جنیدے مروی ہے کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ میں حق تعالیٰ کے سامنے کھڑا ہوں حق سجانہ نے مجھ سے بوچھا: یہ گفتگو جوتم کرتے ہو' کیسے حاصل کی؟ میں نے عرض کیا:یہ اس لیے ہے کہ میں حق بات کے سوا کچھ نہیں کہتا ،اللہ تعالیٰ نے فرمایا: تو بچ کہتا ہے۔

## ابوبكر كتاني كاخواب

ابوبکر کتانی سے مروی ہے کہ میں نے ایک نوجوان کوخواب میں دیکھا'میں نے ایسا خوبصورت انسان کبھی نہ دیکھا تھا'میں نے اس سے پوچھا کہ تو کہاں رہتا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ ہرغمناک کے دل میں ، پھر میں نے جومڑ کر دیکھا' تو ایک سیاہ اور نہایت ہی وحشت ناک شکل کی عورت تھی ، میں نے اس سے پوچھا کہ تو کون ہے؟ کہنے گل کہ میں ہنسی ہوں ، میں نے پھر سوال کیا کہ تو کہاں رہتی ہے؟ بولی کہ ہرخوش رہنے والے اور اکڑنے والے کے دل میں ، کتانی ہے مروی ہے کہ اس کے بعد میں بیدار ہو گیا اور عہد کرلیا کہ سوائے اس وقت کے جب کہ ننی غالب آجائے ، مبھی نہ ہنسوں گا۔

#### ابوعبدالله بن خفيف كاخواب:

ابوعبداللہ بن خفیف فرماتے ہیں کہ میں نے خواب میں رسول الله مَا الله عَلَیْ الله عَلَی الله عَلَیْ الله عَل

### شبلی خواب میں:

سمی نے شبلی کوخواب میں دیکھا تو بوچھا کہ اللہ نے آپ سے کیا برتاؤ کیا؟ فرمایا : صاب میں اس قدر تخق کی کہ میں مایوں ہو گیا' کیکن جب اللہ تعالیٰ نے میری مایوی دیکھی' تو مجھےاپی رحت میں ڈھانپ لیا۔

### ابوعثان مغربی کا خواب:

ابوعثان مغربی سے مروی ہے کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ ایک شخص کہدر ہا ہے: اے عثان! فقر میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو، خواہ بیتل کے برابر کیوں نہ ہو۔

### ابوسعیدخراز اور بیٹے کی وفات:

مروی ہے کہ ابوسعید خراز کا ایک بیٹا تھا'جوان سے پہلے فوت ہو گیا تھا ،ابوسعید نے اسے خواب میں دیکھا'تو کہا: بیٹا! مجھے کوئی نصیحت کرو،اس نے کہا:ابا جان!بزدلی سے اللہ کے ساتھ معاملہ نہ کرو، پھر کہا: بیٹا! پچھاور کہو،وہ بولا:اللہ اور اینے درمیان قیم کو حائل نہ کرو، چنانچہ انہوں نے تیس سال قیمص نہیں پہنی۔

مردی ہے کہ ایک صوفی اپنی دعامیں کہا کرتا تھا کہ الہی اجو چیز تمہیں کوئی نقصان نہیں پہنچا عتی 'مگر ہمیں فائدہ پہنچاتی ہے' تو اسے ہم سے نہ رو کے رکھ۔ انہوں نے خواب میں دیکھا کہ کوئی شخص کہتا ہے اور تو بھی اس چیز کوچھوڑ دے' جو تجھے نقصان پہنچاتی ہواور نفع نہ پہنچاتی ہو۔

## ابوالفضل اصفهاني كاخواب:

ابوالفضل اصفهانی سے حکایت ہے کہ انہوں نے رسول الله مَالَيْظِمُ کوخواب میں دیکھا 'تو درخواست کی کہ یا رسول الله مَالَيْظِمُ او خواب میں دیکھا 'تو درخواست کی کہ یا رسول الله مَالَيْظِمُ اِن الله مَالِيّةِ الله تعالی بيتو پہلے سے لکھ چکا ہے۔ الله مَالِيّةُ اللهُ عَلَيْظِمُ اِنْ اللهُ تعالی بيتو پہلے سے لکھ چکا ہے۔

## ابوسعيدخراز اورابليس:

حکایت ہے کہ ابوسعید خراز نے شیطان کوخواب میں دیکھا' تو لاٹھی لے کراسے مارنے لگے' تو کسی نے کہا کہ شیطان لاٹھی سے نہیں گھبرا تا ، بیتو اس نور سے گھبرا تا ہے جودل میں ہوتا ہے۔

## ایک صوفی اور رابعه:

صوفیاء میں سے ایک سے مروی ہے کہ میں رابعہ عدویہ کے حق میں دعا کرتا تھا، پھر میں نے اسے خواب میں دیکھا' تو اس نے کہا:تمہارے تخفے نور کے تھالوں اورنور کے رومالوں میں ڈھانپے ہوئے پہنچتے ہیں۔

### ساك بن حرب كا خواب:

ساک بن حرب سے مروی ہے کہ انہوں نے بیان کیا کہ میری بینائی جاتی رہی تو میں نے خواب میں دیکھا کہ ایک شخص مجھے کہدر ہاہے کہ فرات پر جاؤ اور اس میں غوطہ مار کرآ تکھیں کھولو ، وہ فر ماتے ہیں کہ میں نے ایسا ہی کیا اور بینائی درست ہوگئی۔

مروی ہے کہ بشر حافی کو کسی نے خواب میں دیکھا اور پوچھا کہ اللہ تعالیٰ نے تم سے کیا معاملہ کیا؟ جواب دیا: جب میں نے اپنے رب کو دیکھا، تو اس نے مجھے خوش آ مدید کہا اور فر مایا: بشر! جس دن میں نے تمہاری جان قبض کی تھی، جان تو قبض کر کی تھی، گرمجھے تم سے زیادہ کو کی شخص محبوب نہ تھا۔

تصوف كادنسانكلوشا

# مريدول كووصيت

استاد ہے مروی ہے کہ جب ہم نے صوفیاء کے کچھ حالات بیان کر دیئے اور ان کے مقامات کی تشریح بھی کر دی تو عالم کہ اس رسالہ کومریدوں کی وصیت برختم کریں۔امید ہے کہ اللہ تعالی اچھی تو فیق دے گا'تا کہ ان نصائح برعمل پیرا ہو سکیں اور ہمیں بھی اللہ تعالیٰ اس بات ہے محروم نہیں کرے گا کہ ہم خود بھی ان پڑھل پیرا ہوں' تا کہ کہیں یہ نصائح خود ہمارے خلاف دليل نه بن حاتيں \_

### مريد كايبلا قدم: "

جو خص اس طریقہ پر چلنے کا ارادہ کرے'اس کے لیے سب سے پہلا قدم صدق دلی ہے' تا کہ اس کے طریقہ کی بنیاد صحیح اصل پر ہو۔ کیونکہ شیوخ فر ماتے ہیں کہ جولوگ مقصود تک پہنچنے سے محروم رہے ہیں'اس کی وجہ پیھی کہ انہوں نے بنیا دی چز وں کا خیال نہیں رکھا تھا۔

استادا ہوعلی دقاق ہے بھی اسی طرح مروی ہے،لہذااینے اوراللہ کے درمیان صحیح اعتقاد کے ساتھ ابتداء کرنی جا ہئے ، جو ہرفتم کے ظن وشبہ سے یاک' گمراہی اور بدعنوانی سے خالی ہواوروہ اعتقاد دلائل سے پیدا ہوئے ہوں۔ صوفی اورغیرصوفی میں فرق:

مرید کے لیے بیامرفتیج ہے کہ وہ صوفیا کے مذہب کے سواکسی اور مذہب کی طرف منسوب ہواورا گر کوئی صوفیاء کے طریقیہ کو چھوڑ کرمختلف مٰداہب میں ہے کسی اور مٰدہب کی طرف منسوب ہو' تو اس کا سب صوفیاء کے طریقیہ سے جہالت کے سوا اور پچھنہیں ہوسکتا۔ اس لئے کہ صوفیاء کے مسائل کے دلائل ویگر ندا ہب کے مقابلے میں زیادہ واضح ہیں اور ان کے ند ہب کے اصول دیگر ندا ہب کے مقالبے میں زیادہ قوی ہیں ، دیگرلوگ یا تو نقل روایت کے مالک ہیں یاعقل وفکر کے ما لک، مگراس گروہ کے شیوخ ان سب چیزوں ہے بلند ہیں ، کیونکہ جو چیز اوروں کے لیے غیب ہے ، وہ ان کے لیے ظاہر چیز ہے اور جومعرفت کے امورلوگ حاصل کرنا چاہتے ہوں ،وہ ان کے لیے حق تعالیٰ کی طرف سے موجود ہوتے ہیں ،الہذاب

لوگ اہل وصال مھبر ہے اور لوگ اہل استدلال .. صوفیاء کی مثال تو یہ ہے:

لیلی بوجھك مشرق وظلامه فی الناس ساری فالناس فی سدف الظلا م و نحن فی ضوء النهار "میری رات تمہارے چرہ کی بدولت روثن ہے، حالانکہ اس کی ظلمت لوگوں میں پھیلی ہوئی ہے۔ چنانچہ لوگ تو تار کی میں ہیں اور ہم دن کی روثنی میں۔''

ابتداءاسلام سے لے کرآج تک کوئی ایسا زمانہ نہیں گزرا 'جس میں اس گروہ کا کوئی نہ کوئی ایسا شخ نہ ہو جسے علم تو حید اور قوم کی امامت حاصل نہ ہوئی ہو۔ یہی نہیں بلکہ علاء میں سے ائمہ وقت نے ان کے سامنے سرتسلیم خم کیا ہے اور انہیں باعث برکت سمجھا ہے اگر انہیں کمی قشم کی فضیلت اور خصوصیت حاصل نہ ہوتی ' تو معاملہ برعکس ہوتا۔ محصر حنباں میں میں ع

### احمه بن هنبل اور شیبان راعی:

ایک واقعہ یوں نقل کیا گیا ہے کہ امام احمد بن حنبل امام شافعی بیستے کے پاس بیٹھتے تھے کہ شیبان راعی ادھر کو آن کئے،
احمد نے امام شافعی سے کہا کہ میں چاہتا ہوں کہ اسے اس کی جہالت سے آگاہ کروں تا کہ یہ پچھ علم حاصل کرنے کی طرف توجہ
وے۔ امام شافعی نے انہیں اس سے منع کیا ، مگر یہ بازنہ آئے ، چنانچہ انہوں نے شیبان سے کہا: آپ ایسے مخص کے متعلق کیا
فرماتے ہیں ، جوکوئی نماز پڑھنی بھول گیا اور اسے یہ بھی یا دنہ ہو کہ اس نے کون می نماز نہیں پڑھی اب اسے کیا کرنا جا ہے؟

شیبان نے جواب دیا: اے احمد! اس مخص کا دل اللہ تعالی سے عافل ہو چکا ہے، البذا اب ضروری ہے کہ اسے سزا دی جائے 'تاکہ دوبارہ الی حرکت نہ کرے۔ یہ جواب بن کر احمد بیہوش ہو گئے ، جب ہوش آیا تو امام شافعی نے فرمایا: کیا میں نے تمہین اس مخص کو چھیڑنے سے منع نہیں کیا تھا؟ یہ حالت اس شیبان کی ہے 'جوالک ای صوفی تھے' جب ای کی یہ حالت ہے تو پھر ائمہ صوفیاء کی کیا کیفیت ہوگی۔

## ابوعمران فقیهاور شبلی:

حکایت ہے کہ جامع منصور میں اکابر فقہاء میں سے ایک فقیر کا حلقہ اور شبلی کا حلقہ ساتھ ساتھ تھا ،اس فقیہ کا نام ابو عمران تھا ، جب شبلی گفتگو فرماتے 'تو اس فقیہ کا حلقہ منتشر ہو جاتا ،ابوعمران کے شاگردوں نے شبلی گوشر مندہ کرنے کی غرض سے ان سے چین کے متعلق سوال کیا۔ شبلی نے اس مسئلہ میں فقہاء کے اقوال اور اختلافات کا ذکر کیا ،ابوعمران نے بے ساختہ اٹھ کر شبلی کے سر پر بوسہ دیا اور کہا: اے ابو بکر! میں نے اس مسئلہ میں تم سے ایسے دس اقوال معلوم کیے ہیں ،جنہیں میں نے بھی نہ سنا تھا 'جو بچھ آپ نے فرمایا ہے ،اس میں سے جھے صرف تین اقوال معلوم تھے۔

### ابوالعباس بن سریج اور جنید:

کسی نے عبداللہ بن سعید بن کلاب سے کہا کہ آپ ہر خف کے کلام پر جرح کیا کرتے ہیں اور میاں! جنید نامی ایک شخص ہے ، کیا تم اس پر بھی اعتراض کر سکتے ہو یا نہیں؟ چنا نچہ عبداللہ 'جنید کے حلقہ میں گئے اور ان سے تو حید کے متعلق سوال کیا اور انہوں نے ایسا جواب دیا کہ عبداللہ حیران رہ گئے اور کلام دھرانے کی درخواست کی ، جنید نے بات دھرائی ، مگر عبارت بدل کر بلاکر ، اس پر عبداللہ نے کہا : یہ تو کوئی اور ہی بات ہے جو مجھے نہیں آتی ۔ ذرا بھر دھرائیں ، انہوں نے بھر عبارت بدل کر بات کودھرایا ،عبداللہ نے کہا : یہ تو کوئی اور ہی بات ہے جو مجھے نہیں رہ سکتا ، مجھے لکھ د یہے ۔

اس پرجنید نے فرمایا: اگر آپ سلوک کا راستہ طے کر چکے ہوں' تو میں لکھ دیتا ہوں۔ اس پرعبداللہ نے کھڑ ہے ہوکر ان کی فضیلت کا اعتر اف کیا، البذا جب اس گروہ کے اصول' صحیح ترین اصول قرار پائے اور ان کے مشاکخ اکبرالناس کھہر ہے اور علاء اعلم الناس' تو جس مرید کا ان پرائیان ہوگا، اگر وہ اہل سلوک میں سے ہواور صوفیاء کے مقاصد کی طرف بتدر تک جانے کا خیال رکھتا ہو'وہ ان غیبی مکا شفات میں جو ان لوگوں کا مابدالا متیاز ہے' شریک ہوگا اور اسے ان لوگوں کا محتاج نہ ہونا چائے کا خیال رکھتا ہو'وہ ان غیبی مکا شفات میں جو ان لوگوں کا مابدالا متیاز ہے' شریک ہوگا اور اسے ان لوگوں کا محتاج نہ ہونا چائے گا جو اس گروہ سے خارج ہیں۔

اوراگرکوئی مریدا تباع کے طریقہ کا ارادہ رکھتا ہواور مستقل حالت کا مالک نہ ہواوریہ چاہتا ہو کہ تقلید کے وطن میں اس وفت تک تشہرا رہے' جب تک وہ خود اہل تحقیق میں سے نہ ہو جائے' تو اسے اپنے اسلاف کی تقلید کرنی چاہیے۔اور اسے ان ہی لوگوں کے طریقہ پر چلتے رہنا چاہیے' کیونکہ بیلوگ اوروں کے مقابلہ میں بہت بہتر ہوں گے۔

میں تحقیق سے کہتا ہوں کہ میں نے شخ عبدالرحمٰن اسلمی کو سنا 'انہوں نے ابو بکر رازی اور انہوں نے ثبلی کو اور وہ فر ما رہے تھے:

ماظنك بعلم علم العلماء فيه تهمة اليعلم كم تعلق آپ كاكيا خيال ہے، جس كے مقابله ميں علاء كاعلم تهمت كے برابر ہو؟ جنيد سے مروى ہے كه اگر مجھے علم ہوتا كه اس علم كے مقابله ميں جس ميں ہم اپنے اصحاب اور بھائى بندوں سے گفتگو كرتے ہيں ونيا ميں كوئى اور علم افضل و اشرف ہے تو ميں اس كے حاصل كرنے كى ضرور كوشش كرتا اور ميں اس كاضرور قصد كرتا ۔

اس كا ضرور قصد كرتا -

# (۱) مرید کے لیے علم شریعت کا جانتا ضروری ہے:

جب کوئی مریدا پنے اور اللہ کے درمیان اپناعہد مفبوط اور استوار کرے تو اسے پہلے اس قدر علم شریعت جس سے وہ فرائض کی ادائیگی کر سکے'یا تو تحقیقی طور پریاائمہ سے پوچھ کر حاصل کرنا جا ہیں۔ اگر کہیں فقہاء کے فتووُں میں اختلاف یا ہے' تو اے ایسا طرز اختیار کرنا چاہئے 'جس میں احتیاط پائی جاتی ہو'اسے ہمیشہ ایسے امور سے جن میں اختلاف پایا جاتا ہو بائر رہنا چاہیے۔

کیونکہ شریعت کے اندر دخصت صرف ان لوگوں کے لیے ہوتی ہے ، جو کمزور' حاجت منداور کام کاج کرنے والے لوگ ہوں اور ان لوگوں کے لیے ہوتی ہے ، جو کمزور' حاجت منداور کام کاج کر سوفیاء کے ہاں لوگ ہوں اور ان لوگوں کے لیے حقوق پر کار بندر ہنے کے علاوہ کوئی کام ہی نہیں ، یہی وجہ ہے کہ صوفیاء کے ہاں کہا جاتا ہے کہ جب کوئی فقیر درجہ حقیقت سے اتر کر شریعت کی رخصتوں پر آ جائے' تو سمجھ لو کہ اس نے اللہ کے ساتھ اپنا معاہدہ فنخ کر ڈالا اور اپنا عہد و پیان توڑ دیا۔

# (۲) مرید کے لیے شخ کا پکڑنالازی ہے:

چنانچہ بایزید بسطامی فرماتے ہیں کہ جس کا کوئی استاد نہیں' اس کا امام شیطان ہوتا ہے۔

## ابوعلی د قاق کا قول:

ابوعلی دقاق سے مروی ہے کہ جب کوئی درخت بغیراس کے کہ کسی نے اسے لگایا ہو' خود بخو داگ گیا ہو' تو اس کے کہ کسی نے اسے لگایا ہو' خود بخو داگ گیا ہو' تو اس کے کہ تو نقل آئیں گے ،مگر بید درخت پھل نہ دے گا۔ یہی حال مرید کا ہے کہ جب اس کا کوئی شخ نہ ہو' جس سے ایک ایک سانس کر کے وہ اپنے راستہ کوا خذکرے' تو بیرمریدا پی خواہشات کی عبادت کررہا ہوگا اور اسے کوئی راستہ نہ ملے گا۔
دی میں ایک میں مراہ ت

# (m) مریدسلوک سے پہلے تو بہ کرے:

یہ چیزیں کر لینے کے بعد جب وہ سلوک کا ارادہ کرے ' تو اسے ہرفتم کی لغزش سے توبہ کر کے اللہ کی طرف رجوع کرنا چاہیے' چنانچہ اسے تمام لغزشوں کوخواہ وہ ظاہری ہوں یا باطنی' چھوٹی ہوں یا بڑی' چھوڑ دینا چاہیے۔

### (۴) خصوم کوراضی کرنا:

مرید کے لیے (چوتھی بات ضروری یہ ہے کہ وہ) ان لوگوں کو جن سے اس کا کسی قتم کا بھی جھڑا ہو' راضی کر لینا چاہیے ، کیونکہ جس سے اس کے قصم راضی نہ ہوں گے'وہ راہ طریقت میں قطعاً کا میاب نہیں ہوسکتا ،صوفیاء کا یہی طریقہ رہاہے۔

## (۵) د نیاوی تعلقات کو کم کئے جانا:

اس کے بعد دنیاوی تعلقات اور شواغل کو کم کرتے جانا جا ہیے ،اس لئے کہ طریقت کی بناہی اس بات پر ہے کہ دل دنیاوی مشاغل سے خالی ہو۔

## شبلی کا حصری کوتکم:

شبلی حصری کوشروع میں فرمایا کرتے کہ ایک جمعہ کے بعد جب دوسرے جمعہ کوتم میرے پاس آنے لگو' تو اگر اس عرصہ میں تمہارے دل میں غیراللہ کا خیال بھی آگیا ہو' تو پھرمیرے پاس آنا تمہارے لئے حرام ہے۔ قطع علائق کس طرح ہو؟

- (۱) جب مرید دنیا وی تعلقات سے علیحدگی اختیار کرنے گئے تو سب سے پہلے اپنے مال سے تعلق تو ڑ لے ، کیونکہ یہی ایک چیز ہے جو اسے راہ حق سے ہٹا کر ایک طرف لے جاتی ہے 'ہم نے کوئی مرید ایسانہیں دیکھا کہ اس نے راہ طریقت میں قدم رکھا ہواور پھر تھوڑ سے جو اسے میں نہ چلا گیا ہوجس سے میں قدم رکھا ہواور پھر تھوڑ سے جو صد کے بعد اس حالت میں نہ چلا گیا ہوجس سے وہ فکلا تھا۔
- (۲) مال سے علیحدگی کے بعد دوسری ضروری بات اپنے جاہ وجلال کو خیر باد کہنا ہے ، کیونکہ اپنے جاہ جلال پر نظر جمائے رکھنا اللہ سے قطع تعلق کر دینے کا بہت بواسب ہے اور جس وقت تک مرید کے نزدیک مخلوق کا ہر دل عزیز ہونا یا ان کی طرف سے دھتکارا جانا ' دونوں کیساں نہ ہوں ، اس وقت تک وہ کسی مرتبہ کونہیں پہنچ سکتا۔ بلکہ در حقیقت لوگوں کا اسے بنظر استحسان دکھنا اور اس سلسلہ سے اپنی بولی ہو ہے اسے باعث برکت سمجھنا 'مرید کے لیے سب سے زیادہ ضرر رساں امر ہے ، جب کہ ابھی تک مرید کی ارادت ہی درست نہیں ہوئی ، پھراسے باعث برکت سمجھنا کسے درست ہوسکتا ہے؟ لہذا جاہ وجلال کو خیر باد کہنا بہت ضروری ہے ، کیونکہ جاہ وجلال مرید کے لیے زہر قاتل کا کام کرتا ہے۔

# (٢) شيخ كى مخالفت نه كرنا چاہيے:

ہر وہ بات جس کا حکم شیخ دے ،اسے اس کی ہر گز مخالفت نہیں کرنی چاہیے ، کیونکہ ابتداء میں مرید کے لیے شیخ کی مخالفت انتہائی نقصان دہ ہے ،اس لیے کہ اس کی ابتدائی حالت سے ہی اس کی تمام عمر کا پہتہ چاتا ہے۔

## ( 4 ) شخ پراعتراض نه کرنا جا ہے:

مرید ہونے کی ایک شرط یہ ہے کہ مرید کے دل میں شخ کے متعلق کسی قتم کا شک یا اعتراض پیدا نہ ہونا چاہیے ،اگر مرید کے دل میں بیدخیال پیدا ہو جائے کہ دنیا یا آخرت میں اس کی کوئی قدر وقیت ہے یا بید کہ شخ کے علاوہ دنیا میں کوئی اور شخص بھی ہے' توسیحے لینا چاہیے کہ ارادت میں اس کا اقدام درست نہیں۔ کیونکہ اس کی کوشش تو یہ ہونی چاہیے کہ اسے اللہ کی معرفت حاصل ہو نہ ہو' ہیر کہ اسے قدر و قیمت حاصل ہواوران دونوں شخصوں میں زمین و آسان کا فرق ہے کہ ایک تو الله ً تعالیٰ کوچاه ربا ہواور دوسرا دنیا وآخرت میں جاہ وجلال کا خواہاں ہو۔

## (۸) اینے اسرار کومحفوظ رکھنا جا ہے:

پھریہ کہا ہے اسرار کومحفوظ رکھنا جاہیے، یہاں تک کہاہے تکموں سے بھی البتدا ہے اپنے شیخ سے اپنے اسرار کو چھیا كرنبيں ركھنا جا ہے اور اگراس نے اپنے شخ ہے ايك سانس بھی چھائے ركھا ، تو اس نے اس كے حق صحبت ميں خيانت كى ، اگر بالفرض اس سے شخ کے حکم کے خلاف کوئی بات سرز دہوگئ ہے ' تو اسے فورا شخ کے سامنے شلیم کر لینا جا ہے۔ اور پھر شخ جس قتم کی سزا کا تھم دے ...مثلاً سفر کرنے کا تھم یا کوئی اور تھم' تو ا۔ اس کے سامنے سرتسلیم خم کرنا جاہیے ، شخ کے لیے مناسب نہیں کہ وہ مرید کی لغزشوں کو درگز رکر دے ، کیونکہ اس میں حقوق اللہ کی حق تلفی ہوتی ہے اور جب تک مرید ہرقتم کے تعلق سے علیحدگی اختیار نہ کرے ،اس وقت تک شیخ کواہے کسی قتم کے ذکر کی تلقین نہیں کرنی جا ہے ، بلکہ جا ہے کہ پہلے مرید کوآ زما لے اور جب اس کا دل گواہی دے کہ مرید میں صحیح عزم پایا جاتا ہے' تب شخ مرید پریہ شرط لگا دے کہ اسے اس طریقت میں جس قتم کے بھی تقدیر کے تصرفات پیش آئیں'وہ ان پر راضی ہو۔

نیزیه که شخ مرید ہے اس بات کا عہد لے کہ اے اس راہ میں کسی قتم کی تنگی' ذلت' فقر' بیاری یا د کھ لاحق ہو' تب بھی وہ اس راہ سے نہیں ہے گا اور اس کا دل تن آ سانی کی طرف مائل نہ ہو گا اور وہ مجبوری کے عالم یا فاقہ کے نلبہ کے وقت رخصت کوا ختیار نہ کرے ، بلکہ عزیمت کواختیار کرے گا'نہ تن آ سانی کو پیند کرے گا اور نہستی کواپنا شعار بنائے گا ، کیونکہ مریدکا وقفة تعوری در کے لیے تھم جانا فطرت سے بھی بدر ہے۔

## وقفه اور نتره میں فرق:

فترہ اور وقفہ میں فرق بیرے کہ ارادت ہے رجوع کرنا اور اس کا ترک کر دینا' فترہ کہلاتا ہے۔اورستی کے حالات کولذیذ سمجھ کرراہ طریقت کی رفتار میں وقفہ ڈالنا' وقفہ کہلاتا ہے اور جومرید ابتدائی امر میں تلمبر گیا' وہ کوئی رتبہ نہ یا سکا۔

جب شخ نے مرید کوآ زمالیا' تو پھروہ اسے جیسا کہ اس کی رائے ہو کوئی ذکر تلقین کرے۔ چنانچہ پہلے زبان ہے ذکر کرنے کا تھم دے ، پھر دل اور زبان ہے اسے ذکر ٹھیک طرح ادا کرنے کو کیے۔ پھر فرمائے کدتم ذکر پر ہمیشہ اس طرح یا بند رہو' گویا کہتو ہمیشداینے دل سے اپنے رب کے پاس ہے اور جہاں تک مکن ہو سکے تمہاری زبان براس اسم کے سواکوئی اور اسم جاری نه ہو۔

مريدول كووصيت

#### هروفت بإوضور هنا:

اس کے بعد شخص مرید کو ہروت باوضور ہنے کا تھم دے ، نیزیہ کہ وہ اس وقت سوئے جب نیند کا غلبہ ہوااور بندر تک اپنی غذا کو کم کرتا جائے ، تا آ نکہ اسے غذا کم کھانے کی قوت حاصل ہو جائے ، شخے کے لیے مناسب نہیں کہ اسے یک لخت اپنی عادت کو ترک کرنے کا تھم دے ، کیونکہ حدیث میں ہے:

((ان المنبت لاارضا قطع ولاظهرا ابقى ))(بيهقى: ١٩/٣)

جو خص اپنے جانورکوزبردی چلاتا رہتا ہے' تا آ نکہ وہ چور ہوکر گریز تا ہے، وہ خص نہ تو مسافت طے کرسکتا ہے اور نہ ہی اس کی سواری پچ سکتی ہے۔

#### خلوت کی تلقین:

اس کے بعد شیخ مرید کوخلوت اور گوشنشین کا حکم دے اور مرید کے لیے اس حالت میں ضروری ہے کہ وہ گھٹیافتم کے خیالات اوران خیالات کوجن سے دل اللہ سے ہٹار ہے' دور کرنے کی کوشش کرے۔

یادر کھو کہ ابتداء ارادت میں اس حالت میں خلوت کے دوران میں بہت کم ایبا ہوتا ہے کہ مرید کے اعتقاد میں وصوے نہ آئیں۔ بالخصوص جب کہ مرید کا دل صاف ہو کیکن ہر مرید کو ابتداء ارادت میں یہ کیفیت پیش نہیں آتی اور یہ حالت ان آز ماکٹوں میں سے ہے 'جن میں مرید مبتلا ہوتے ہیں۔ لہذا شخ کے لیے ضروری ہے کہ اگر وہ مرید میں سجھ بوجھ پائے 'تو اسے عقلی دلاکل کی طرف رجوع کرنے کا کچے ، کیونکہ معرفت کا طالب 'علم کے ذریعے سے ان وساوی سے جو اس پر طاری ہوتے ہیں 'خوات پا جا تا ہے اور اگر شخ دیکھے کہ اس میں طریقت کے اندر قوت اور ثابت قدمی پائی جاتی ہے 'تو پھر اسے صبر اور پیوستہ ذکر کرنے کا تھم دے ، تا آئد اس کے دل میں مقبولیت کا لرزہ چک اٹھے اور وصول الی الحق کے سورج اس کے باطن میں طلوع ہو جا نمیں اور ان شاء اللہ یہ بات عنظریب ہوکر رہے گی ، مگر یہ بات سوائے خاص افراد کے اور ول میں نہیں پائی جاتی 'بالعوم بہی ہو تا ہے کہ ان کا علاج اس طرح کیا جاتا ہے کہ انہیں آیات میں غور وخوض کرنے کی طرف لوٹا یا جائے ، بشرطیکہ انہیں اس قدرعلم اصول حاصل ہو'جس قدر کہ مرید کواس کی ضرورت پردتی ہے۔

## مرید کی مشکلات:

یادر کھو کہ اس مقام میں خاص طور پر مرید کو مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے اور وہ اس طرح کہ جب وہ چلہ شی میں ہوتے ہیں یا کہ وت ان کے دلوں میں بڑی بڑی اشیاء کا خیال ہوتے ہیں یا کہ اللہ ان معلوم ہوتا ہے کہ اللہ ان امور سے منزہ و یاک ہے اور انہیں ان خیالات کے باطل

ہونے میں شک وشبہ بھی نہیں ہوتا ، گریہ وساوس دوام پکڑ کران کے لیے سخت اذیت کا باعث ہوتے ہیں اوریہ اس حد تک پہنچ جاتے ہیں کہ یہ شخت ترین' دشنام' بدترین قول اور مکروہ ترین خیالات بن جاتے ہیں کہ مرید کوان کا زبان پر لانا بھی ممکن نہیں ہوتا اور نہ وہ کسی سے اس کا اظہار کرسکتا ہے ، یہ شکل ترین چیز ہوتی ہے' جوان پر واقع ہوتی ہے۔

لہذا ایسے مواقع پرضروری ہے کہ ان وساوس کی پرواہ نہ کرتے ہوئے اپنے ذکر کو بدستور جاری رکھا جائے اور اللہ سے بجز و نیاز سے درخواست کی جائے کہ وہ ان وساوس کوان سے دور کرے ،یہ وساوس شیطان کی طرف سے نہیں ہوتے ، یہ صرف ہوا جس نفس ہوتے ہیں ،لیکن جب بندہ ان کا مقابلہ اس طرح کرے کہ ان کی پرواہ بی نہ کرے تو یہ ہوا جس نفس منقطع ہوجاتے ہیں۔

#### آ داب مريد:

(۱) آ داب مرید میں سے بلکہ اس کی حالت کے فرائض میں سے ہے کہ وہ اپی خلوت کی جگہ سے نہ نکلے

(۲) اور بیشتر اس کے کہ وہ اپنے دل کے ساتھ رب تک پہنے جائے 'اسے سفرنہیں کرنا چاہیے ، کیونکہ مرید کے لیے

ہموقعہ سفر کرنا زہر قاتل ہے اور اگر کوئی بے موقعہ سفر کرے 'تو جن مرا تب کی اس کے لیے امید کی جاسکتی تھی ، وہ وہاں تک نہیں پہنے سکے گا اور جب اللہ تعالی کسی مرید سے بھلائی کرنا چاہتا ہے 'تو ابتداء ارادت میں اسے ثابت قدم بنا دیتے ہیں اور

جب کسی مرید سے برائی چاہتے ہیں'تو اسے پہلی حالت میں یا پہلے پیشہ میں لوٹا دیتے ہیں اور جب کسی مرید کو آ زمانا چاہتے ہیں'تو اسے نہلی دیتے ہیں۔

سیای وقت ہوتا ہے جب مرید اللہ تعالیٰ تک پہنچنے کی اہلیت رکھتا ہو، لیکن اگر مریدنو جوان ہوئو اس کی طریقت بہی ہے کہ ظاہری طور پر بذات خودفقراء کی خدمت کرے اور وہ طریقت میں ان فقراء میں سب سے کم مرتبہ والا ہوگا اور اس فتم کے اور لوگ طریقت کے فاہری رسوم پر اکتفاء کریں گے اور سفر میں گئے رہیں گے اور زیادہ سے زیادہ جو چیز انہیں اس طریقہ سے حاصل ہوگئ وہ چند جج ہوں گئے پندایک مقامات کی زیارت ہوگی اور ظاہری سلام کے ساتھ چند شیوخ کی طریقہ سے حاصل ہوگئ وہ چند جج ہوں گئے پیدایک مقامات کی زیارت ہوگی اور ظاہری سلام کے ساتھ چند شیوخ کی ملاقات ہوگی۔

 مبتلا ہو جائے' تو اسے شیوخ کا احتر ام اور اصحاب کی خدمت کرنی چاہیے اور کسی بات میں ان کی مخالفت نہ کرنی چاہیے اور ایے امور میں لگار ہنا چاہیے' جن سے فقیر کوآرام وراحت حاصل ہواور کوشش کرنی چاہیے کہ کہیں شیخ کا دل اس سے اچاٹ نہ ہو جائے۔'

نیز مید کہ جب فقراء کی محبت میں ہو' تو میہ ہروقت ان کی خاطراپے نفس کے ساتھ جھگڑ ہے ، میہ نہ ہو کہ وہ اپنفس کی خاطر ان سے جھگڑ ہے ، یوں سمجھے کہ ان میں سے ہرایک کا اس پرضرور حق ہے اور اس کا ان پر کسی قتم کا حق نہیں۔ میں خاطر ان سے کہ مرید کسی کی مخالفت نہ کرے اور اگر اسے معلوم ہوا کہ وہ حق پر ہے' تو وہ خاموش رہے اور ہرایک کے ساتھ موافقت کا اظہار کرے۔

جس کسی مرید میں ہنسی یا ضدیا جھگڑے کی عادت پائی جاتی ہو'اس ہے پچھ بن نہ آئے گا۔ اور جب مرید فقراء کی جماعت میں ہو'خواہ سفر میں' تو اسے ظاہر میں ان کی مخالفت نہیں کرنی چاہیے ، نہ کھانے میں اور نہ روزہ رکھنے میں اور نہ حرکت میں ،اگر کرے تو دل میں اور باطن میں کرے' تا کہ اس کا دل اللہ کے ساتھ محفوظ رہے میں اور جب وہ اسے کسی بات کا تھم دیں .. مثلاً کھانے کا تو وہ ایک یا دو لقمے کھالے' مگر خواہش کے مطابق نہ کھائے۔

ظاہری طور پر کثرت مرید کے آ داب میں سے نہیں ہے ، کیونکہ بیلوگ تو اپنے وسوں کو نکالنے کی کوشش میں اور اپنے اخلاق کے علاج اور دل سے خفلت کو دور کرنے میں گئے ، مگر فرضوں اور نیک اعمال کی کثرت میں نہیں لگتے ، مگر فرضوں اور نیک اعمال کی کثرت میں نہیں لگتے ، مگر فرضوں اور سنتیں مؤکدہ سے کسی صورت میں بھی چھٹکار انہیں ہوسکتا۔ اب رہا سوال کرنفلی نماز وں کا ... اس میں اضافہ کیا جائے تو ان کے لیے دل سے ہمیشہ ذکر جاری رکھنا اس سے بہتر ہے۔

# مرید کو ہر کسی کی بات کو برداشت کرنا ہوگا:

مرید کی ساری پونجی یہی ہے کہ وہ ہر کسی کی بات کو بطتیب خاطر برداشت کرے اور جو بچھاس سے پیش آئے 'اسے رضامندی کے ساتھ قبول کرے۔ دکھ اور فاقد پر صبر کرے ،کسی سے سوال نہ کرے اور اپنی ذات کی خاطر کسی سے نہ جھگڑے' خواہ چھوٹی بات ہوئیا ہوی۔

جومریدان باتوں پر صبر نہ کر سکتا ہواہے طریق فقر چھوڑ کر بازار میں بیٹھنا چاہیے ، کیونکہ جو مریدانہی باتوں کی خواہش رکھتا ہو'جن کی عام لوگ خواہش رکھتے ہیں' تواسے اپنی خواہشات کو وہیں سے حاصل کرنا چاہیے' جہاں سے وہ لوگ حاصل کرتے ہیں' یعنی ہاتھ کی محنت کی کمائی ہے۔



# مريد كوجومشا بدات ابتداء ارادت مين حاصل مون ان كي طرف دل نه لگانا جا ہے:

جب مریدمتواتر ذکر جاری رکھاورخلوت پذیر ہو تو اگراہے ای حالت میں ایسے امور حاصل ہوں ،جو پہلے حاصل نہ تھے خواہ خواب میں خواہ بیداری میں یا خواب اور بیداری کے بین بین .. مثلاً یہ کہوہ یہ سنے کہ کو کی شخص اسے خطاب کررہا ہے یا کوئی اور خارق عادت بات کا مشاہدہ کرے تو اسے اس کے ساتھ قطعاً مشغول نہیں ہوتا جا ہے اور نہ ہی اس پر مطمئن ہونا چاہیے اور نہ ہی اس قتم کے اور مشاہدات کا منتظر رہنا کیا ہیں۔

اس لیے کہ بیتمام امور حق تعالیٰ سے مثا دینے والے میں ،اس لیے بیکھی نہایت ضروری ہے کہ ان حالات کوایئے شخ کے سامنے بیان کرے تاکہ اس کا دل اس سے خالی ہو جائے ، شخ کوبھی جا ہے کہ اس کے راز کو محفوظ رکھے اور دوسروں ے اسے چھیائے رکھے۔ گراس کی اپنی نگاہ میں ان باتوں کواس کے سامنے حقیر اور معمولی بتائے ، کیونکہ امورتمام کے تمام آ ز ماکش کے طور پر ہوتے ہیں اور ان پرمطمئن ہو کر بیٹھ جانا 'دھو کہ ہوتا ہے ، مرید کو ان سے اور ان کی طرف نگاہ سے بچنا عاسياورائي مستان اموركى طرف لكانى عاسي جواس سے بلندر مول-

## مشاہدات سے اس محسول کرنا مرید کے کیے مصر ہے:

یادرکھوکہ مرید کے لیے سب سے زیادہ ضرر رسال امریہ ہے کہ وہ ان اموری بوجواس کے باطن میں حق تعالیٰ کی طرف سے ڈالے جاتے ہیں'انس محسوں کرے .. مثلاً حق تعالیٰ کا اسے اپنا قرب عطاء کرنا اور اللہ تعالیٰ کا بیاحسان کہ میں نے تھے اس بات کے ساتھ مخصوص کر دیا ہے اور تمہارے ہم جنسوں سے تمہیں متاز کر دیا ہے ، کیونکہ اگر وہ ان امور کوترک كردين كاعزم كرے كا 'تواسے ان سے جنا كرمكا شفات حقيقت سے جناديا جائے گا۔

کتابوں میں ان امور کی تشریح نہیں کی جاسکتی۔

# شیخ کی تلاش میں ہجرت کرنا:

احکام مرید میں سے ایک تھم یہ ہے کہ اگروہ اپنے شہر میں کسی ایسے مخص کونہ پائے 'جس سے وہ تربیت حاصل کر سکے تو وہ بجرت کر کے ایسے مخص کے پاس جلا جائے 'جومریدوں کی رہنمائی کے لیے مقرر کیا گیا ہے اور اس کے پاس رہے اور اس کے درکواس وقت تک نہ چھوڑ ہے، جب تک کہ وہ خود اجازت نہ دے۔

# مرید کے لیے حج کرنے سے پہلے معرفت الہی کا حاصل کرنا ضروری ہے :

یا در کھو کہ بیت اللہ کی زیارت سے پہلے اس گھر کے مالک کا جاننا ضروری ہے ، کیونکہ اگر گھر کے مالک کی معرفت ضروری نہ ہوتی ' تو اس گھر کی زیارت کرنا بھی فرض نہ ہوتا۔ ان لوگوں میں سے ایک وہ نوجوان جو شخ کے حکم کے بغیر حج کے لیے نکل جاتے ہیں' وہ محض حظافس کی وجہ سے ایسا کر ہیٹھتے ہیں'لہٰدا یہ لوگ رسی طریقت پر چلتے ہیں اور ان کے اس سفر کی کوئی حقیقت نہیں۔

اس کا ثبوت میہ ہے کہ جس قدران کا سفر بڑھتا جائے گا،ای قدراس کے دل کی پریشانی بڑھتی جائے گی۔اگریہ لوگ اپنے حظوظ نفسانیہ کوترک کر کے ایک قدم بھی آ گے بڑھاتے 'تو بیان کے لیے ایک بڑار سفر سے بھی زیادہ سودمند ہوتا۔ مریدیشنخ کی خدمت میں نہایت احترام سے جائے:

مرید کی ایک شرط میہ کہ جب شخ کی زیارت کے لیے جائے 'تو نہایت احترام کے ساتھ ان کے پاس جائے اورشرم وحیاء سے اس کی طرف دیکھے اور اگر شخ کسی فتم کی خدمت کا اسے اہل خیال کرے 'تو اسے اس کو بہت بری نعمت شار کرنا چاہیے'۔

## يشخ معصوم نہيں ہوتا:

مرید کے لیے مناسب نہیں کہ وہ اپنے شخ کے متعلق بیعقیدہ رکھے کہ وہ معصوم ہے، ولکہ اسے ان کے حال پر چھوڑ دینا چاہیے اور ان کے متعلق حسن ظن رکھنا چاہیے اور جن امور کی طرف وہ توجہ دے ان میں سے اللہ کی مقرر کر دہ حدود کا لحاظ رکھنا چاہئے جمود اور غیرمحمود کے درمیان امتیاز کرنے کے لیے اس کاعلم اس کے لیے کافی ہوگا۔

# مرید کے دل میں ساز وسامان کی کوئی قدر ومنزلت نہیں ہونی جا ہیے:

جس مرید کے دل میں دنیا کے ساز وسامان کی تھوڑی ہی بھی قدر ومنزلت ہواوراس کے لیے ارادت کا نام مجازی ہو گا'حقیقی نہ ہوگا ،لہذا جب اس کے دل میں اس سر مایہ کے متعلق جس سے وہ علیحدگی اختیار کررہا ہے' اختیار باتی ہوگا، چنا نچہ وہ یہ چاہے کہ کسی خاص فتم کی نیکی پرلگائے یا کسی مخصوص شخص کے ساتھ نیکی کرے ،دوسرے کے ساتھ نہ کرے تو سمجھ لوکہ یہ شخص اپنی حالت میں تکلیف سے کام لے رہا ہے اور خطرہ ہے کہ جلد ہی دنیا کی طرف رجوع کرنے لگ جائے گا۔

اس لیے کہ دنیاوی علائق کوترک کرنے میں مرید کا ارادہ ان چیزوں سے علیحدگی اختیار کرنا ہوتا ہے' نہ یہ کہ وہ نیکی کے کاموں میں کوشش کرے۔ مرید کے لیے یہ بات زیب نہیں دیتی کہ وہ اپنی تمام پونجی اور اندو ختہ سے علیحدگی اختیار کرنے کے باوجود کسی خاص پیشہ کا مقید ہور ہے۔ اس کے نزدیک تو اس کا وجود اور عدم دونوں برابر ہونے چاہیں ، تا کہ وہ مال کی وجہ سے نہ تو کی فقیر سے فخر کرے اور نہ کی کو تک کرے خواہ وہ مجوی بی کیوں نہ ہو۔

فصل:

اگریشخ کا دل مرید کوقبول کرے او بیاس کے لیے سعادت کا باعث ہے۔ شیخ کے دل کا مرید کوقبو کر لیما مرید کی

سعادت مندی کا بہترین ثبوت ہے اور جے کی شخ کے دل نے رد کر دیا 'وہ یقینا اس کا انجام دیکھ لے گا 'خواہ کچھ مدت کے بعد ہی دیکھے اور جواپنے شخ کا احترام نہ کرنے کی وجہ سے رسوا ہوا 'تو اس نے بدیختی کے علامات ظاہر کر دے اور اس قتم کا شخص بہرہ ورنہیں ہوسکتا۔

## مرید کونو خیز بچول کی صحبت سے بچنا چاہے۔

اس راہ میں سخت ترین آفت نو خیز بچول کی صحبت ہے جے اللہ نے ان کی صحبت میں مبتلا کر دیا تو اس بات پرتمام شیوخ کا اتفاق ہے کہ اس بندے کو اللہ نے ذکیل و خوار کر دیا ، بلکہ اسے اپنی ذات سے غافل کر دیا ، خواہ اسے ہزار ہا کراہات کا اہل کیوں نہ بنا دیا ہواور فرض کرو کہ وہ شخص شہداء کے مرتبہ کو پہنچ چکا ہے (تب بھی کوئی بات نہیں ) ، کیونکہ حدیث میں اس بات کی طرف اشارہ پایا جاتا ہے ، کیا یہ دل اللہ کو چھوڑ کر مخلوق کی طرف مشغول نہیں ہوا، اس سے بھی شخت بات ہے کہ مرید اسے معمولی بات بھے لگ جائے والانکہ اللہ تعالی فرماتا ہے ۔

وتحسبونه هینا و هو عندالله عظیم تم اے معمولی بات بچھتے ہو ٔ حالائکداللہ کے نزدیک بیایک بڑی بات ہے۔ واسطی ہے مروی ہے کہ جب اللہ تعالی کی بندے کو ذلیل وخوار کرنا چاہتا ہے ، تو اسے رن بد بوؤں اور مرداروں کی طرف ڈال دیتا ہے۔

فتح موسلی سے مروی ہے کہ میں تمیں ایسے شیوخ کی صحبت میں رہا ہوں 'جوابدال میں شار ہوتے تھے اور جب میں ان سے جدا ہونے لگا' تو ہرایک نے یہی نصیحت کی اور فرمایا : نو خیزوں کی صحبت اور ان سے میل جول رکھنے سے بچتے رہنا اور جو لوگ اس سلسلہ میں فتق کی حالت سے بلند ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیتو روح کی آ زمائش ہے اور بید کہ اس سلسلہ میں فیتی اور جو کچھ لوگوں نے کہا ہے ، بیسب ان لوگوں کے وسوسے ہیں ، جو صنعت خداوندی کا مشاہدہ کرنے کے قائل ہیں اور وہ اس سلسلہ میں بعض شیوخ کی حکایات بھی بیان کرتے ہیں ، حالا تکہ ان کے لیے مناسب بیتھا کہ وہ ان شیوخ کے عیوب پر پردہ ڈالتے۔

### م يدكوحسد سے بچنا جا ہيے:

مریدی آفات میں سے ایک بات بیجی ہے کہ اس سے اندرانی بھائیوں کے متعلق ایک مخفی حسد پیدا ہو جاتا ہے

اوروہ اس بات سے اثر پذیر ہوتا ہے کہ اس کے برادران طریقت میں سے کسی ایک پر اللہ تعالیٰ کی خاص مہر بانی ہے اورخود اس سے محروم ہے۔

یا در کھو! تمام امور اللہ کی تقسیم ہیں ، بندہ اس قتم کے حسد سے صرف اس وقت نجات پا سکتا ہے ، جب وہ ذات حق پر ا کتفا کرے اور اللہ نے اگر کسی کومقدم کیا ہے 'تو بیاس کی سخاوت اور انعام کا تقاضا ہے ،لہذا اے مرید! جب تو دیکھے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی کا مرتبہ بلند کر دیا ہے؛ تو تجھے اس شخص کا حاشیہ بردار ہوجانا جاہیے ، کیونکہ اللہ کے ارادت مندوں میں ظریف الطبع لوگوں كايبى دستورر ہاہے۔

## مرید کا کام ایثار کرتاہے:

یاد رکھو کہ جب ایبا اتفاق ہو کہ مرید کچھلوگوں کے اندر ہے' تو اسے سب کچھا ٹیار کر دینا چاہیے اوروں کو'خواہ وہ بھو کے ہول 'خواہ سیر ،اپنے سے مقدم جاننا جا ہے اور جو مخص بھی اپنے آپ کو پہنے بنائے 'اسے اس کی شاگر دی کرنا جا ہے' خواہ وہ خوداس سے زیادہ علم کیوں نہ رکھتا ہو، یہ بات اسے اس وقت حاصل ہوسکتی ہے' جب وہ اپنی قوت اور حالا کی ہے بیزار ہواوراس مرتبہ تک پنچنا بھی اللہ تعالیٰ کی عنایت اوراحسان سے ہی ہوسکتا ہے۔

### ساع میں مرید کے آ داب:

اب رہا بیسوال کہ عاع میں مرید کے کیا آ داب ہونے چاہیں؟ سومعلوم ہونا چاہے کہ عاع میں مرید کی حرکات کا صحح وسالم رہنا اپنے اختیار کی بات نہیں ہے، البذا جب اس پرحرکت کرنے کی کیفیت طاری ہواور اس میں اپنی قوت باقی ندر ہی ہو' تو اس مریدکوحرکت کے غلبہ کی مقدار کے مطابق معذور سمجھا جائے گا ،مگر جب پیغلبہ زائل ہو جائے' تو پھر مرید کو جا ہے کہ بیٹے جائے اور ساکن ہوجائے 'لیکن اگروہ وجد کی لذت کی خاطر پھر بھی حرکت جاری رکھے، حالا نکہ اس پر نہ حرکت کا غلبہ ہے اور نہاس کی ضرورت 'تو یہ بات اس کے لیے درست نہیں اور اگر وہ اسے اپنی عادت بنا لے گا'تو یہ اوروں کے پیچیے رہ جائے گا۔اور کسی قتم کے حقائق کا اسے مکاشفہ نہ ہوگا،اس وقت زیادہ سے زیادہ یہ ہوگا کہ اس کا دل خوش ہو جائے۔

مخضر بات یہ ہے کہ ماع میں خواہ مرید حرکت کرنے لگے 'خواہ شخ ،اس سے ان کے رتبہ میں کمی اوران کی حالت میں تقص پیدا ہوتا ہے ، ہاں البتہ اگر بیر کت وقت کے اشارے یا ایسے غلبہ کی وجہ سے پیدا ہو'جس ہے وہ عقل کھو بیٹھے' تو پھر کوئی حرج کی بات نہیں ،ای طرح اگر مرید کو شخ نے حرکت کرنے کا تھم دیا ہواور حرکت کرے 'تو کوئی حرج نہیں ،بشر طیکہ شخ الیا ہو جسے اس قتم کے مریدوں کو حکم کرنے کاحق حاصل ہے۔لیکن جب فقراءاہے اس بات کا حکم دیں کہ وہ حرکت کرنے میں ان کی موافقت کرے تو اسے کھڑے ہو جانے میں ان کا ساتھ دینا چاہیے ، نیز ان چیزوں کے ادا کرنے میں 'جن سے

کوئی چارہ کارنہیں ہوسکتا، ایسے امور جن میں اسے اس بات کا خیال ہو کہ کہیں ان کے دل اس سے متنفر نہ ہو جا کیں۔ مزید براں اس کا صدق فقراء کواس سے بیدرخواست کرنے سے بازر کھے گا کہ وہ ان سے موافقت کرے، کیونکہ بیہ تو خود بخو دان کی موافقت کرے گا۔

### ساع میں خرقہ اتار پھینکنا:

خرقد اتار پھینکے کے متعلق تھم یہ ہے کہ جب مرید کسی چیز سے نکل آئے 'تو پھراسے دوبارہ اس چیز کی طرف قطعانہیں ۔ لوٹنا چاہیے ، ہاں اگر شخ اس چیز کی طرف لو منے کا اسے تھم دے 'تو وہ دل میں یہ خیال کرے کہ میں اسے عاریتا لے رہا ہوں ، جب ایسا اتفاق ہو جائے کہ وہ ان لوگوں میں ہے جنہیں خرقہ اتار پھینکنے کی عادت ہے اور اسے یہ بھی معلوم ہو کہ وہ پھر لے لیتے ہیں ،اس صورت میں اسے خرقہ بھینکنے میں ان کی موافقت کرنی چاہیے اور پھر جب وہ دوبارہ اٹھا کیں' تو یہ اپنا خرقہ قوال کودے دے اور اگریہ چھینکے ہی نہیں تو جائز ہے۔

کیونکہ اسے معلوم ہے کہ بیلوگ چینکئے کے بعدلونا لیتے ہیں' بری بات تو درحقیقت ان کا خرقوں کا لوٹا لینا ہے' نہ کہ اس کا ان کی مخالفت کرنا ، بہر حال بہتر یہی ہے کہ بیخرقہ چینکئے میں ان کی موافقت کرے اور پھر لوٹائے نہیں۔ مرید کے لیے اس صورت میں بھی درست نہیں کہ اقوال سے مرر بول کو کہنے کا تقاضا کرے ، اس لیے کہ اس کے حال کا صدق قوال کو تکرار پر مجبور کرے گا۔ جو اس حالت میں مرید سے برکت حاصل کرنا چاہے اس نے مرید پر طلم کیا۔ اس لیے کہ مرید میں قوت نہیں ہوتی کہ وہ ریا کوروک سکے' لہذا مرید کے لیے ضروری ہے کہ وہ جاہ پیندی کو مرید پر کھر میں قوت نہیں ہوتی کہ وہ ریا کوروک سکے' لہذا مرید کے لیے ضروری ہے کہ وہ جاہ پیندی کو ترک کردے۔

## فصل:

اگرکوئی مرید جاہ یا (معلوم) دنیاوی مال و دولت یا نوخیزوں کو عجت یا عورت کی محبت یا معلوم کے ساتھ سکون و اطمینان محسوس کرنے میں مبتلا ہو جائے اور وہاں کوئی ایساشخص بھی نہ ہو جواسے اس کی حالت پرآگاہ کرے تاکہ وہ اس سے نجات پاسکے ،اس وقت مرید کے لیے سفر کرنا اور اس جگہ سے ہٹ جانا ضروری ہو جاتا ہے ،تاکہ اس کی حالت میں پریثانی پیدا ہو۔ مریدوں کے دلوں کے لیے ان کی بشریت کے محو ہو جانے سے پہلے جاہ کے حاصل ہونے سے بڑھ کرکوئی چیز نقصان دہ نہیں۔

## مرید کاعلم اس کے مرتبہ سے زیادہ ہیں ہونا چاہیے:

آ داب میں سے میجی ہے کہ اس طریقہ میں اس کاعلم اس کی منزل سے زیادہ نہ ہو، کیونکہ جب وہ ان لوگوں کے

حالات جان لے گا اور بیشتر اس کے کہ وہ صوفیاء کے مسائل اور احوال کے ساتھ پورے طور پر متصف ہو جائے ان کے مسائل اور احوال کو جائے گا۔ اس لیے تو مشائخ فرماتے ہیں: جب مسائل اور احوال کو جانے کی کوشش کرے تو اس کا معافی تک پہنچنا ناممکن ہو جائے گا۔ اس لیے تو مشائخ فرماتے ہیں: جب کو کی حارف معرفت کی باتیں کرے تو تم اسے جائل کہو، کیونکہ مزلوں کی خبریں بتانا معارف ہے کم درجہ رکھتا ہے اور جس کا علم منزل پر آجائے وہ خص صاحب علم کہلائے گا'صاحب سلوک نہیں کہلائے گا۔
فصل ؛

آ داب مرید میں سے ایک امریہ بھی ہے کہ وہ صدر بننے (مندنشینی) کی خواہش نہ کرے اور نہ ہی اس بات کے در پے ہوکہ کوئی اس کا شاگر دیا مرید ہو۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ جب کوئی مرید مراد بن گیا، حالانکہ ابھی تک اس کی بشریت فنا نہیں ہوئی اور نہ بی اس کی آفتیں ساقط ہوئی ہیں' تو وہ مخص حقیقت سے تجاب میں ہوجائے گا۔ اس کے اشارات اور تعلیم کسی کوفائدہ نہیں پہنچا سکتیں۔

#### فصل:

جب کوئی مرید فقراء کی خدمت کرے تو فقراء کے خیالات اس کے پاس ان کے قاصد بن کرآئیں گے۔لہذا جس بات کا حکم مرید کا باطن دے 'یعنی میر کدوہ اِن کی خدمت کرنے میں خلوص سے پیش آئے اور اس میں اپنی تمام طاقت خرج کر دے تو مرید کواس کی مخالفت نہیں کرنی جا ہے۔

مریدگی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ جب وہ نقراء کی خدمت کرنا اپنا طریقہ بنا لئے تو پھران کی تخی پرصبر کرے اور عہد کرے کہ وہ ان کی خدمت میں اپنی روح تک خرج کر دے گا اور پھر بھی اگر وہ اس کی باتوں کو پند نہ کریں 'تو وہ اپنی کو تا بی کا عذر پیش کرے گا اور ان کے دلوں کو خوش کرنے کے لیے اپنی غلطی کا اعتراف کرے گا 'خواہ اے اپنی ہے گنا ہی کا عذر پیش کرے گا اور ان کی دلوں کو خوش کرنے کے لیے اپنی غلطی کا اعتراف کرے گا 'خواہ اے اپنی ہے گنا ہی کا عذر پیش آئے اور ان کی اور زیادہ علم بی کیوں نہ ہواور اگر وہ اس سے اور بھی تختی سے پیش آئی کیں ، بیان سے اور زیادہ نیکی سے پیش آئے اور ان کی اور زیادہ خدمت کرے۔ امام ابو بحر بن فورک سے مروی ہے کہ مثال ہے کہ جب تو ہتھوڑے کی چوٹوں پر صبر نہیں کر سکتا 'تو تو آ ہر ن کیوں بنتا ہے؟ ای سلسلہ میں بیشعر بھی پیش کیا جاتا ہے:

ربما جنته لاسلفه العذ ر لبعض الذنوب قبل التجني "" " " اكثر اليا بوتا به كي بغير بي ميل ال كي پاس اله كي بغير بي ميل ال كي پاس اله كي كنا بول كاعذر پيش كرنے كے ليے آجا تا بول ـ " القوف كى بناء آداب شريعت كى حفاظت اور حرام سے اجتناب برہے:

طریقت کی بناءآ داب شریعت کی حفاظت اور حرام اور شبد کی طرف ہاتھ پھیلانے سے نیجے 'جواس کوممنوع چیزوں

سے بچانے اور غفلت ترک کر کے اپنے سانسوں کو اللہ کے ساتھ شار کرنے پر ہے ، نیزید کدم پد ضرورت کے وقت بھی ایک رائی بحر بھی ایک رائی بحر بھی ایک وقت۔

مرید کا خاصہ یہ ہے کہ شہوات کے ترک کرنے میں ہروقت مجاہدہ میں نگارہے اس لیے کہ جس نے اپنی خواہشات کا ساتھ دیا، اس کے باطن کی صفائی جاتی رہی۔ مرید کے لیے بدترین خصلت یہ ہے کہ وہ الی خواہش کی طرف رجوع کرے جے وہ اللہ کی خاطر ترک کر چکا ہے۔

## مريدان عهدول يرجواس في الله كساته كي بين قائم رب:

مرید کا ایک خاصہ بیکھی ہے کہ جوعہد وہ اللہ ہے کر چکا ہے اس پر قائم رہے۔ کیونکہ طریقت میں عہد کا توڑنا ایسا ہی ہے 'جیسا اہل ظاہر کے نزدیک دین سے پھر جانا ( یعنی مرتد ہو جانا ) ،مرید کو جہاں تک ممکن ہو سکے اپنے اختیار سے اللہ کے ساتھ کسی قتم کا عہد نہیں کرنا چاہیے ، کیونکہ وہ امور جو شریعت نے لازم قرار دیے ہیں 'مرید کی تمام قوت کو صرف کر دیتے ہیں ، چنانچے اللہ تعالیٰ پچھلوگوں کی صفت بیان کرتے ہوئے فرما تا ہے :

ابتدعوها وماكتبناها عليهم الاابتغاء رضوان الله فمارعوها حق رعايتها

(رہبانیت کو)انہوں نے خود بخو د گھڑ لیا تھا، حالانکہ ہم نے رہبانیت ان پرفرض قرار نہیں دی تھی' ہاں البتہ اللہ تعالی کی رضا مندی طلب کرنا ان پرفرض کیا تھا، گرانہوں نے اس خود ساختہ رہبانیت کا جیسا کہ حق تھا خیال نہ رکھا۔ فصل:

مرید کا ایک خاصہ یہ بھی ہے کہ امیدوں کو کم کرے ، کیونکہ وہ تو وقت کا بیٹا ہوتا ہے ، لہذا اگر مرید کسی آئندہ چیز کی تدبیر کرے اور جس حالت میں وہ اس وقت ہے ، اس کے علاوہ کسی اور کی طرف امید لگائے رکھے ٹیا کسی نئی چیز کی امید ہوتو اس مرید ہے کچھ نہ بن آئے گا۔

### فصل:

مرید کی شان بہمی ہے کہ اس کے پاس دولت نہ ہو' خواہ تھوڑی ہی کیوں نہ ہو، بالحضوص جب کہ وہ فقراء کے درمیان ہو، کیونکہ دولت کی تاریکی وقت کے نور کو بجھا دیتی ہے۔ فصل :

مریدی شان بیجی ہونی جائے بلک اس مرہب کے تمام سالکین کی بیشان ہونی جاہے کہ وہ مورتوں کی زم زم باتوں کو قبول نہ کریں، چہ جائیکہ ان کو اپنی طرف مینیخے کی کوشش کرے ان کے شیوخ کا یہی طریقہ رہا ہے ،اس کی انہوں نے

وصیت کی ہے اور جس نے اس کومعمولی بات سمجھا ، و ہ عقریب ایسے امور سے دو چار ہوگا 'جواسے رسوا کر دیں گے۔ مرید کو دنیا داروں سے دور رہنا چاہیے :

مرید کی میری شان ہونی نیا ہے کہ وہ دنیا داروں سے دوررہے، کیونکہ ان کی صحبت تجربہ شدہ زہر قاتل ہے،اس لئے کہ دنیا وارتو اس سے نفع حاصل کرتے ہیں اوراہے ان سے نقصان ہوتا ہے، چنانچے فرمان اللی ہے:

ولا تطع من اغفلنا قلبه عن ذكرنا

آپ ان لوگوں کے بیچے ندلگیں جن کے دلوں کو ہم نے اپنی یاد سے عافل کرر کھا ہے۔

زاہدلوگ اللہ کا قرب حاصل کرنے کے لیے مال اپنی ہتھیلیوں سے نکا لتے ہیں اور اہل صفاء اللہ کی مدد سے تحقیق کر کے اخلاق اور معارف کو دل سے نکا لتے ہیں۔

استادامام القاسم عبدالكريم بن ہوازى قشيرى رضى الله عندفر ماتے ہيں : مريدوں كوميرى يه وصيت ہے ،ہم الله تعالىٰ سے درخواست كرتے ہيں كه انہيں ان برعمل پيرا ہونے كى توفق دے اور يه كه الله ان وصيتوں كو ان كے ليے وبال نه بنائے۔ بنائے۔

۔ ہم ۱۳۸۸ ہے کے شروع میں اس رسالہ کے لکھانے سے فارغ ہو گئے تھے،ہم اللہ کریم سے دعا کرتے ہیں کہ وہ اس رسالہ کو ہمارے خلاف ججت اور وبال نہ بنائے ، بلکہ یہ دعا کرتے ہیں کہ بیرسالہ ہمارے لیے وسیلہ اور عنایت کا سبب ہو خدا کی طرف سے مہر بانی ایک مالوف چیز ہے اور وہ درگذر کرنے سے موصوف ہے۔

والحمدلله حق حمده وصلواته و بركاته ورحمته على رسوله سيدنا محمد النبي الامي وآله الطاهرين وصحبه الكرام المنتخبين وسلم تسليما دائما كثيرا

